
79

Retorica discursului omiletic1.
Despre puterea și lumina cuvântului

Ev a - Ni c o l e t a  B U R D U Ș E L
Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu, Centrul de Cercetări Filologice și Interculturale

“Lucian Blaga” University of Sibiu, Centre of Philological and Intercultural Research
Personal e-mail: eva.burdusel@ulbsibiu.ro 

Motto: “Și au zis unul către altul: 
Oare, nu ardea în noi inima noastră, 

când ne vorbea pe cale și ne tâlcuia Scripturile?”
(Sf. Evanghelie dupa Luca, cap. 24, versetul 31)

Vom începe studiul despre puterea cuvântului prin 
câteva considerații preliminare despre semnificația 
și starea comunicării în societatea contemporană. 
Comunicarea este o componentă fundamentală în 
relaționarea interumană și interinstituțională, abilitate 
esențială în medierea interculturală, reprezintă o punte 
de legătură într-o lume multipolară, vector de inovare 
culturală și promovare a imaginii, precum și unul dintre 
cele mai importante criterii ale angajatorilor în procesul 
de recrutare, dar și o competență fundamentală în 
activitățile academice: procesul de predare-învățare-
cercetare. Este esențial să remarcăm semnificația 
cooperării internaționale – într-o lume globală și 
interconentată, marcată de o dinamică socio-temporală 
și relativizarea distanțelor geografice – fundamentată 

de o profundă cunoaștere a altor culturi și civilizații, 
o bună înțelegere a limbii și ideologiilor mediate de o 
comunicare eficientă și coerentă. 

În continuare ne propunem să abordăm procesul 
de comunicare din perspectiva discursului omiletic 
și dimensiunea spirituală a ființei umane implicată 
în dialogul cu sine sau cu ceilalți, cu rol revelator și 
transformator, și cu multiple valențe care vor fi ilustrate 
pe parcursul analizei noastre.

Vom analiza și exemplifica pe parcursul demersului 
nostru analitic puterea cuvântului creator în 
multitudinea conotațiilor pe care le-a dobândit în sfera 
spirituală, la care vom adăuga și rolul complementar 
al comportamentul non-verbal: expresivitatea, tonul, 
timbrul și volumul vocii precum și micile gesturi 
care pot deveni vectori importanți în transmiterea 
informațiilor sau învățăturii și descifrarea adevăratelor 
intenții și înțelesuri ale mesajului. Ascultarea și 
observarea atentă sunt abilități care pot fi exersate și 
antrenate pentru a dobândi un grad înalt de acuratețe 

The Rhetorics of the Homiletical Discourse. On the Power and Light of the Word

The present paper, originally delievered as a presentation occasioned by the 2014 National Conference on “Religious 
Text and Discourse”, aims to perform an analysis of the power and the inner light of the word, thus empowering and 
enlightening both the gifted speaker and the mindful listener. The former part of our study pays attention to verbal and 
non-verbal dimensions of communication, particularly in religious discourse, whereas the latter section provides a multi-
dimensional analysis and semantic interpretation of the word in religious contexts.

Keywords: religious text and discourse, verbal and non-verbal communication, spiritual communicaiton, 
communication and communion 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)
BDD-A26144 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

   
3/

20
16

80

în ‘citirea’ și înțelegerea contextului situațional. Un 
bun comunicator va stabili o legătură vitală și va capta 
atenția publicului din primele momente, transformând 
audiența în partener activ, evocându-l în acest moment 
pe Părintele Galeriu care, prin forța și expresivitatea 
gesticii sale, este exemplar pentru puterea convingerii 
prin cuvântul viu; de asemenea, tonul și timbrul vocii, 
cadența și ritmul exprimării îl remarcă pe Părintele 
Galeriu ca un orator cu har divin.

În această etapă a demersului nostru analitic, 
este necesară evidențierea caracterului inter- și 
pluridisciplinar al discursului omiletic. Oratoria a 
fost recunoscută încă din antichitate, în prima parte a 
secolului V î.Hr., drept o disciplină esențială, deopotrivă 
artă și știință, care împuternicea cetățenii Greciei 
antice, într-o perioadă tumultoasă a istoriei și a vieții 
publice, să pledeze într-un mod cât mai convingător 
în fața ‚instanței’, astfel încât vorbitorul cel mai abil 
în construirea și argumentarea cazului era nu doar 
un bun practicant al artei cuvântului dar și câștigător 
în litigii. Cicero – remarcabil om de stat care a trasat 
repere de o acută actualitate în conducerea unei țări – 
filosof, politician, orator desăvârșit dar și teoretician al 
retoricii, a conturat un portret minuțios al abilităților 
necesare unui bun orator care își va dovedi capacitatea 
de a exprima „forța unei idei și să o comunice publicului 
prin argumente bazate pe cunoaștere și înțelepciune 
... Un orator trebuie să fie capabil să aleagă limbajul 
potrivit și să-și aranjeze cu grijă cuvintele. De asemenea, 
oratorul trebuie să înțeleagă toata aria de emoții cu 
care ne-a înzestrat natura ... Totodata, oratorul trebuie 
să fie înzestrat cu duh și șarm aparte, să fie cultivat 
în spiritul înaltei societăți, dar să aibă și abilitatea de 
a lovi dur atunci când își atacă adversarul. În plus, 
trebuie să dea dovadă de o grație subtilă și rafinament. 
În fine, oratorul trebuie să aibă o minte ageră ca să-și 
poată aminti momentele și exemplele relevante din 
istorie și trebuie să aibă noțiuni temeinice de drept ... 
Cred că nimeni nu poate deveni cu adevărat un orator 
desăvârșit decât dacă are o cultură solidă ... Desigur, 
nu susțin că un orator trebuie să fie atotcunoscător, 
mai ales în tumultul societății moderne, dar sunt 
convins că oricine își spune orator trebuie să jongleze 
cu îndemânare cu orice subiect, astfel încât discursurile 
sale să aibă atât formă, cât și conținut de calitate”.2 

În ciuda unor conotații negative care au fost, 
de-a lungul timpului, asociate retoricii – cauzate de 
posibilitatea manipulării auditoriului în procesul 
comunicării, „Retorica” lui Aristotel este primul tratat 
care ne prezintă oratoria într-un mod sistematic și de 
referință până în prezent, precum și triada modalităților 
de persuasiune: ethos – prin crediblitate, autoritate, 
moralitate; logos – recursul la logică, informație, 
cunoaștere; pathos – implicarea emoției în procesul 
de comunicare. „Genurile retoricii sunt în număr de 
trei, atâtea câte sunt, de altfel, și clasele de auditori 

ai discursurilor. Căci discursul este format din trei 
elemente, și anume: cel care vorbește, subiectul despre 
care vorbește și cel căruia el îi vorbește, iar scopul se 
referă la acesta din urmă, vreau să spun auditorul ... 
sunt trei genuri de discursuri oratorice: deliberativ, 
judiciar, demonstrativ.”3 Un bun orator se va adresa 
cu precădere intereselor și nevoilor publicului – aceste 
coordonate vor constitui dominanta discursului4 

– iar pentru a fi credibili, este esențial să manifeste: 
înțelepciune practică, virtute și bunăvoință.5

Retorica este o componentă sine-qua-non a 
științelor juridice și, în același timp, transdisciplinară, 
prin interferența și multitudinea semnificațiilor pe care 
le comportă în diferite domenii: drept, diplomație, 
politică, teologie, educație. Pentru a ne susține afirmația, 
amintim aici pe Sf. Vasile cel Mare, cel numit de către 
Sf. Grigorie “retor între retori, filosof între filosofi, 
preot pentru creștini înainte de hirotonie”, Sf. Ioan 
Gură de Aur - care stăpânea arta retoricii, avocat dar și 
arhiepiscop mai târziu - Sf. Antonie de Suroj licențiat 
în fizică, chimie, biologie și care a obținut doctoratul 
în medicină la Paris; ofițer al armatei franceze, chirurg 
dar și preot ortodox, Sf. Luca tămăduitor de trup și 
suflet, prin profesia de chirurg și slujirea chiriarhală ca 
arhiepiscop al Crimeii, având și vocația de orator iscusit. 
Discursul teologic s-a împletit într-un dialog al religiei 
cu știința și în spațiul spiritual românesc, evocându-i 
pe: Pr. Galeriu prin permanența și intensitatea culturii 
din predicile ale căror ecouri sunt actuale și în prezent; 
Pr. Teofil Părăian care mărturisea: “ceea ce m-a salvat 
au fost credinșa și cultura”; precum și duhovnicul 
neamului românesc și Sfânt al Ardealului, “îngerul cu 
cădelniță de aur” cum îl numea Prea Sfintitul Dr. Daniil 
Stoenescu, Episcop al Daciei Felix, pe Pr. Arsenie Boca 
– din ale cărui predici răzbat cunoștințe de anatomie 
și psihologie, îmbinate armonios cu dimensiunea 
spirituală, reflectate în “Cuvinte Vii” și “Cărarea 
Împărăției” transmise credincioșilor, și care se adresează 
omului în totalitatea sa. 

În completarea și pentru consolidarea acestor 
afirmatii, adăugăm aici și cuvintele lui Petre Țuțea 
consemnate în Jurnalul alcătuit de Radu Preda: „Fără 
religie omul rămâne un animal rațional și muritor care 
vine de nicăieri și merge spre nicăieri” și „sub raportul 
adevărului, un om modern, care are conștiința teoretică 
dar nu și religioasă, nu se deosebește de un primitiv ... 
știința nu răspunde la nici un ‚de ce’ ci constată – util 
sau eronat”6, iar atenționarea eseistului și filosofului 
român ca „informația e modul omului de a se înșela 
pe sine, atunci când supraabundența ei riscă să-i taie 
legătura cu realul”7 ne reamintește faptul că omul are 
datoria de a păstra un echilibru între dimensiunea 
telurică, materială și cea spirituală, divină printr-un 
„dialog rugător al omului cu cerul”8. 

În continuarea analizei noastre, vom identifica 
dimensiuni plurivalente, dar nu exhaustive, ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)
BDD-A26144 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



81

cuvântului în procesul de comunicare, cu exemplificare 
în discursul omiletic cu putere tămăduitoare, 
proniatoare și însuflețitoare.

Comunicarea este un proces care necesită 
participarea emițătorului și receptorului deopotrivă, 
prezența activă a vorbitorului și ascultătorului creează 
comuniune prin cuvântul care prinde viață, lumină 
și putere prin harul vorbitorului dar transfigurează, 
arde, însuflețește și dă rod bun prin capacitatea, 
disponibilitatea și starea de prezență a ascultătorului9 
așa cum înțelept spunea Pr. Arsenie Boca: “cea mai 
lungă cale este de la urechi la inimă”. Cuvintele au o 
dubla funcție, producând nu doar schimbarea la față 
a sufletului ascultătorului, atent cu mintea și inima 
deschisă, dar “cuvintele, rostite sau scrise, sunt valul 
dincolo de care se ascunde și prin care se descoperă 
sufletul unei persoane”.10 În volumul Atotprezență și 
Parusie, Prea Sfințitul Părinte Dr. Daniil Stoenescu, 
Episcop al Daciei Felix, ne revelează noi valențe ale 
cuvântului care este o umbră și în același timp o expresie 
a gândului. “Fiecare cuvânt cuprinde și ascunde în sine 
cel puțin un gând. Gândurile din cuvinte sau gândurile 
cuvintelor sunt razele de lumină ale cuvintelor, 
dând acestora sens, durată, direcție și conținut. Prin 
întruparea Sa, Logosul sau Cuvântul lui Dumnezeu 
făcându-Se om, a folosit cuvintele unei limbi omenești, 
instrument al Revelației, pentru a ne aduce, a ne 
face cunoscut și a ne transmite, prin cuvintele limbii 
aramaice, mesajul Său dumnezeiesc ca și Cuvânt al lui 
Dumnezeu. Teologia cuvintelor izvorăște din taina și 
virtutea tăcerii și practica rugăciunii lăuntrice. Atunci 
cuvântul este așezat, măsurat, bine cumpănit, hotărât 
și cu putere multă, zidind prin vorbire, comunicare 
și comuniune nevăzute punți și poduri de iubire și 
lumină între oameni și semeni”.11 

Cuvântul arde și aprinde lăuntric în inimile 
oamenilor, așa cum ne dezvăluie Pușkin misiunea 
profetică a celor aleși de a prooroci oamenilor prin 
“cuvânt de foc”12 sau îndemnul lui Marcus Tulii 
Ciceronis: “Oratorul să stralucească dacă vrea să-l 
înflăcăreze, impresioneze, ardă pe judecător”13. 
Cuvintele Pr. Arsenie Boca despre “întâlnirea cu 
Mântuitorul” care “schimbă pe oricine”14 ne aduc 
aminte de cei doi apostoli și ucenici ai lui Iisus, Luca si 
Cleopa, trăind bucuria necuprinsă în cuvinte a întâlnirii 
cu Mântuitorul dupa Înviere în drumul spre Emaus, iar 
parabola se încheie cu o sfâșietoare pocaință: “Oare, nu 
ardea în noi inima noastră, când ne vorbea pe cale și ne 
tâlcuia Scripturile?”15 

Cuvântul care zidește, viu, însuflețitor reprezintă o 
altă dimensiune revelată de către Sfinții Părinți și mari 
duhovinici ai Ortodoxiei. Sf. Luca, amintit deja, unul 
din propovăduitorii Evangheliei, erudit al vremurilor 
sale, tămăduitor al trupurilor și sufletelor, iscusit medic 
dar și pictor de icoane prin care deschide inimile și 
ochii sufletului oamenilor către taina și harul credinței. 

Distingem aici atât lumina credinței cât și cea fizică 
reamintind atât întâlnirea celor doi ucenici, Luca și 
Cleopa, cu Mîntuitorul “Iisus Însuși, apropiindu-Se, 
mergea împreună cu ei. Dar ochii lor erau ținuți ca să 
nu-l cunoască.”16 cât și cuvintele Părintelui Constantin 
Galeriu: “Ai ochi dar dacă este întuneric vezi? Nu 
vezi. Deci lumina este înaintea ochiului.”17 Sfântul 
Ardealului, cum s-a înscris în inimile și conștiința 
credincioșilor Părintele Arsenie Boca, a fost cu dreptate 
numit deăcatre omul de cultură și teologul, Nichifor 
Crainic – gânditor și trăitor al Ortodoxiei – zugrav de 
suflete și de biserici, prin darul și harul cuvântului.18 
PreaSființia Sa Episcop Dr. Daniil Stoenescu, relatând 
întâlnirea dintre Lucian Blaga și Pr. Arsenie Boca: 
“Fericit ești Părinte Arsenie că ai ajuns un mit.” “Pentru 
ce, Maestre?” “Pentru că crezi ceea ce spui”, ne înăarește 
astfel credința în puterea ziditoare a cuvântului izvorât 
din lumina credinței.

Răspunsul la întrebarea jurnalistului Vartan 
Arachelian “De ce frica de cuvânt?” într-un dialog cu 
Părintele Galeriu, ne oferă noi conotații ale tainei și 
puterii cuvântului: “Cuvântul este Însuși Dumnezeu; 
Logosul este numit în Evanghelie: ‘La început era 
Cuvântul. Cuvântul era de la Dumnezeu și Dumnezeu 
era Cuvântul.’ Cuvântul este calea aceasta divină și 
umană de a comunica, de a ne împărtăși unul celuilalt 
taina noastră lăuntrică, puterea noastră. Pentru noi, 
[ortodocsii] Cuvântul te face oaspete al sufletului tău, 
al inimii tale și, de asemenea, celălalt îți devine un 
fel de găzduire căreia să-i comunici această iluminare 
interioară, pentru că prin cuvânt faci legătura cu 
Dumnezeu-Cuvântul, cu taina Sf. Treimi.” 19 

O altă dimensiune o reprezintă cuvântul de 
învățătură, de luare aminte pe care cu nesaț îl căutăm 
în scrierile marilor duhovnici, iar exemplele abundă 
in Ortodoxia română.20 Învățăturile Sfinților Părinți 
ne oferă numeroase exemple ale darului oratoriei, de o 
pregnantă actualitate Sf. Ioan Gura de Aur / Hrisostom 
– cu o temeinică pregătire în domeniile retoricii, 
filosofiei, dreptului, ceea ce astăzi am numi o educație 
interdisciplinară, “învățător și sacerdot universal”; 
este și în prezent cunoscut pentru “Omiliile” sale; iar 
despre Sf. Grigorie de Nazianz, Gala Galaction spunea: 
“Elocința lui Grigorie este o culme de fericită întâlnire 
între tehnica desăvârsită a … retoricii elinești și 
entuziasmul credinței în Iisus Hristos … mestesugul de 
a îmbrăca ideea în veșmintele imperiale ale cuvântului, 
darul lui de a robi auzul și inima cu vraja elocinței, 
puterea lui de-a ne lega în ghirlandele savante ale înaltei 
oratorii.”21 Iar în scrierile Prea Sființitului Episcop Dr 
Daniil Stoenescu găsim unitatea în treime a darurilor 
Sfinților Trei Ierarhi: “Sfântul Vasile cel Mare este 
protos atât în soborul sfinților capadocieni, cât și în 
soborul Sfinților Trei Ierarhi. El este mâna care lucrează 
și înfăptuiește ceea ce mintea (Sf. Grigorie Teologul) 
cugetă și ceea ce gura (Sf. Ioan Gura de Aur) vorbește.”22 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)
BDD-A26144 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

   
3/

20
16

82

Sf Grigorie Teologul mărturisea despre Sf Vasile cel 
Mare: ‘Cuvântul lui era precum tunetul pentru că viața 
lui era ca fulgerul’”.23 

Una dintre cele mai bogate în semnificații și des 
întâlnite dimensiuni ale cuvântului este cea de vestitor 
al Evangheliei și purtător de har divin, cuvântul 
mărturisitor. În acest sens, amintim invocarea Duhului 
Sfânt pentru a conferi mai multă putere propovăduirii 
Cuvântului Evangheliei, când Diaconul cere 
binecuvântarea Preotului rostind: “Binecuvântează, 
Părinte, pe Binevestitorul Sf. Apostol si Evanghelist …” 
iar preotul răspunde: “Dumnezeu, pentru rugăciunile 
Sfântului, întru tot lăudatului Apostol […] să-ti 
dea ție celui ce binevestești cuvânt cu putere multă 
spre descoperirea Evangheliei iubitului Său Fiu, a 
Domnului nostru Iisus Hristos.” De asemenea, Prea 
Sfințitul Părinte Dr. Daniil Stoenescu, Episcop al 
Daciei Felix, ne atrage atenția asupra unei diferențe 
semantice importante, între “Cuvântul lui Dumnezeu” 
care este rar în “cuvintele oamenilor” (cf. I regi 3.1); în 
acelasi timp, : “Cuvântul nu poate fi mai puternic decat 
gândul. Puterea cuvântului cuiva este pe măsura puterii 
gândului luminat și în spirit, a minții sau a cugetării 
smerite la cele sfinte și dumnezeiești. ‘Cuvânt cu putere 
multă’ ar putea însemna mai întâi gând sau cugetare cu 
putere multă. ‘Iar El vorbea ca Unul care avea putere 
…’ (Matei, 7.29)” În continuarea acestei idei, “Gândul 
este rădăcina, ideea este tulpina iar cuvintele sunt 
ramurile cu florile, frunzele și roadele lor. Ideea este 
săgeata de lumină a cuvintelor. Cuvintele se nasc din 
idee pe care o îmbracă și o exprimă. Cuvintele înfloresc 
precum florile de primăvară, rodesc precum roadele de 
vară și uneori își ofilesc frunzele în amurgul toamnei. 
Dar trunchiul, rădăcina și ramurile rămân. Cuvintele 
suferă o schimbare și o transformare, dar ideea are o 
permanență și o rezistență. Ideea se transfigurează prin 
cuvinte și cuvintele schimbă la față ideea”.24 

Puterea care răzbate din predicile Pr. Arsenie de 
la Sâmbăta și Prislop, alcătuind volumul “Cuvinte 
Vii”: “sunt vremuri și împrejurări în toate vremurile, 
când, a spune adevarul și a propovădui îndreptarea, îți 
pot pune viața în primejdie de moarte.”25 Se desprind 
numeroase tehnici de captare a atenției receptorului 
pentru a transmite învățătura și “cuvântul cu putere 
multă” care a “mișcat suflete” și a despătimit; dar 
remarcăm și actualitatea mesajului însoțit de profunda 
înțelegere a firii umane; cuvintele Pr. Arsenie transmit 
un îndem ferm prin propoziții scurte, clare și fără 
echivoc: “E de neînțeles cum …” / “Amin, amin zic vouă 
…” / “”Omul trebuie să fie statornic …” / “Nimic mai 
greu și mai primejdios …” / “Să înțelegem aceasta!” / 
“Vreti să știți cine-i mai mare?” / “Sunt epoci în care 
constatăm revărsări neobisnuite de har …” / “Găsești 
calități sufletești unde nu te aștepți …” / “Iată aceasta 
este o mare primejdie …” 

Am selectat astfel câteva din multitudinea 

conotațiilor pozitive și dimensiunea harică a 
cuvântului; dar se cuvine să menționăm, în acest 
moment al analizei noastre, spre luare-aminte, și 
posibilitatea cuvântului de a crea dezbinare. Cuvântul 
dezvăluie noblețea sufletească, iar în lipsa acesteia, o 
folosire nesăbuită a cuvântului produce defăimare, 
vătămare și dezbinare. Acest din urmă caz este amplu 
ilustrat în Psalmi: cuvintele lovind precum o sabie: 
“Fii oamenilor, dinții lor sunt arme și săgeți și limba 
lor sabie ascuțită” (Psalmul 56) cauzând defăimare: 
Deşertăciuni a grăit fiecare către aproapele său, buze 
viclene în inimă şi în inimă rele au grăit / Pierde-va 
Domnul toate buzele cele viclene şi limba cea plină 
de mândrie. ps. 11, sau Cel ce n-a viclenit cu limba, 
nici n-a făcut rău împotriva vecinului său şi ocară n-a 
rostit împotriva aproapelui său (Psalmul 14); întărind 
starea de semerenie: “ca să nu grăiască gura mea lucruri 
omenești, pentru cuvintele buzelor tale eu am păzit căi 
aspre” (Psalmul 16); îndemnând la pocăință: “Doamne 
pune strajă gurii mele și ușă de îngrădire buzelor mele” 
(Psalmii 140 și 118) dar și cuvintele ca instrument de 

Arsenie Boca
Sursă foto: https://alexandruvalentincraciun.files.wordpress.

com/2010/10/251.jpg

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)
BDD-A26144 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



83

clevetire: “izbăvește-mă de clevetirea oamenilor și voi 
păzi poruncile Tale” (Psalmul 118) sau: “ascuțitu-sa 
limba lor ca a șarpelui, venin de aspidă sub buzele lor” 
(Psalmul 139).

În concluzia acestui studiu, vom menționa din 
nou rolul cuvântului de învățătură ilustrat de Omiliile 
la Psalmi ale Sf. Ioan Gură de Aur sau discrepanța 
dintre aparență și esență, formalism și trărire în duhul 
credinței, în cazul postului, pe de o parte, și păcatul 
clevetirii, pe de altă parte, după cum avertiza Pr. 
Arsenie Boca: “mușcând cu gura, osândind cu vorba 
și ucigând cu gândul”. Cuvântul poate reprezenta și 
motiv de ispitire sau mântuire: “Fericiți veți fi voi când 
vă vor ocâri și vă vor prigoni vor zice tot cuvântul rău 
împotriva voastră, mințind din pricina mea” (Matei cp. 
5, v. 11-12)

Având în vedere legătura imanenta și transcendentă 
dintre cuvânt și gând, vom încheia cu afirmația Starețului 
Tadei de la Vitovnița, “Cum îți sunt gândurile, așa îți 
este și viața”, aceste cuvinte reprezentând și titlul cărții 
sale.26

Note:

1. Articolul a fost prezentat într-o formă preliminară în 
cadrul Conferinței Naționale, “Text și Discurs Religios” 
(Sibiu, 7-8 noiembrie 2014)
2. Marcus Tulius Cicero, Cum se conduce o țară. Ghid antic 
pentru liderii moderni, București, Editura Rao: 2013, pp. 
49-52
3. Aristotel, Retorica, București: Editura IRI, 2002, pp. 101, 
103
4. „Putem spune că aproape fiecare om, în particular, și toți 
oamenii, în comun, au un anumit scop, în urmărirea căruia 
ei adoptă sau resping o decizie; iar acest scop, ca să spunem 
pe scurt, îl constituie fericirea și părțile acesteia ... noblețea 
originii, prietenia unui număr mare de oameni, prietenia 
oamenilor de bine, bogăția, binecuvântarea cu copii, 
precum și numărul mare de urmași, bătrânețea frumoasă, de 
asemenea, virtuțile corpului, precum sănătatea, frumusețea, 
vigoarea, statura înaltă, aptitudinea pentru întreceri, faima, 
onoarea, norocul, virtutea {sau, și mai mult, părțile acesteia: 
întelepciunea practică, curajul, spiritul de dreptate, 
cumpătarea} ... bunurile interioare sunt cele relative la suflet 
și cele care se află în corp, în timp ce bunurile exterioare 
sunt noblețea originii, prietenii, bogățiile și onorurile.” 
Aristotel, op. cit, pp. 111, 113
5. „... vorbitorul trebuie nu numai să se ingrijeasca de discurs 
să fie demonstrativ și convingător, ci și să se arate pe el însuși 
de un anumit fel și, de asemenea, să îl pună pe auditor într-o 
dispoziție anume”, ibidem, pp. 187
6. Radu Preda, Jurnal cu Petre Țuțea, București: Editura 
Humanitas, 1992, pp. 186, 142
7. Radu Preda, op.cit, p. 122
8. Ibidem, p. 165

9. a asculta inseamna mai ales a lua aminte; a participa activ 
la actul comunicarii si, mai ales, a-si insusi un mesaj care va 
fi respectat; nu doar a auzi
10. Episcop Daniil Stoenescu, Atotprezență și Parusie, 
Editura Episcopiei Daciei Felix, Vârșeț: 2009, p. 930
11. ibidem, p. 726
12. Alexandr Pușkin poezia “Proorocul / Profetul”: 
“Prooroace, scoală, vezi s-auzi / Cunoaște voia mea cea 
sfântă / Și-n mintea celor orbi și muți / Cuvantul tău de foc 
împlântă” sau “Prooroc, ascultă tot pământul / și mările să 
ocolești / ca voia s-o-ndeplinești / și inimile omenești / tu 
le aprinde cu cuvântul”
13. Marcus Tulii Ciceroni, “Ad Marcum Brutum” eseu, 
Lipsiae 1838 cp. 38, 130-132“Ardeat orator si vuult 
iudicem incendere” (“let the orator burn if he wishes to 
kindle the judge”)
14. Părintele Arsenie Boca, Cuvinte Vii, Deva: 2006, p.6
15. Sf. Evanghelie după Luca cap. 24, v. 32
16. Sf. Evanghelie după Luca cap. 24, v. 15-16
17. Părintele Teofil Părăian – «fără lumină, dar luminat”
18. Nichifor Crainic adresându-se Părintelui Arsenie Boca: 
“din zugrav de suflete, iată-te zugrav de biserică.”
19. Vartan Arachelian, Cuvântul care zidește, București: 
Editura Roza Vânturilor, 1993, p.6
20. Părintele Arsenie Boca, mare îndrumător de suflete din 
sec. XX – O sinteză a gândirii Părintelui Arsenie Boca în 800 
de capete
21. “Învățătură veche la vremuri noi”, Gala Galaction, 
Conferințe radiofonice: 1935-1958, Societatea Română de 
Radiodifuziune, 2005
22. Atotprezența și Parusie, p. 842
23. Ibidem, p. 840; Poeme 2.2.119.40; p 38, 74
24. Atotprezența și Parusie, p. 936
25. Părintele Arsenie Boca, Cuvinte vii, p. 7
26. Tadei, starețul mânăstirii Vitovnita, Editura Predania, 
2010

Bibliography:

Aristotel, Retorica / Rhetorics, București: Editura IRI, 
2002.

Vartan Arachelian, Cuvântul care zidește / The Word that 
Builds, București: Editura Roza Vânturilor, 1993.

Părintele Arsenie Boca, Cuvinte Vii / Words Alive, Deva: 
2006.

Sf. Evanghelie după Luca.
Episcop Daniil Stoenescu, Atotprezență și Parusie / 

Omnipresence and Parousia, Editura Episcopiei Daciei 
Felix, Vârșeț: 2009.

Marcus Tulius Cicero, Cum se conduce o țară. Ghid 
antic pentru liderii moderni / How to rule a Country. 
Ancient Guide for Modern Leaders, București, Editura 
Rao: 2013.

Radu Preda, Jurnal cu Petre Țuțea / Diary with Petre 
Țuțea, București: Editura Humanitas, 1992.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:56 UTC)
BDD-A26144 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

