
53

Creștini, evrei și musulmani în Evul Mediu. 
Conflict și sinteză în bazinul Mediteranei

D r a g o ș  D R AG O M A N
Universitatea “Lucian Blaga” din Sibiu, Facultatea de Științe Socio-Umane
“Lucian Blaga” University of Sibiu, Faculty of Social and Human Sciences

Personal e-mail: dragos.dragoman@ulbsibiu.ro

Ce a însemnat pentru Europa începutului de 
Ev Mediu ascensiunea și consolidarea islamului? 
Care au fost relațiile dintre țările creștine și lumea 
musulmană și ce au produs schimburile de mărfuri și 
idei? Aceste întrebări nu sunt legate doar de contextul 
transformărilor epocii de legătură dintre Antichitate 
și Evul Mediu, ele sunt actuale și astăzi, când țările 
Uniunii Europene sunt obligate să gestioneze situații 
sensibile și complicate cu țările musulmane. Peste 
timp, relațiile de conflict și sintezele culturale din 
bazinul Mării Mediterane ar putea să ofere clarificări 
și soluții pentru problemele actuale, produse de o nouă 
ascensiune a islamului.1 Efortul abandonat în Evul 
Mediu de țările europene, de a stabili o pace durabilă și 
o cooperare benefică cu țările musulmane, ar putea fi o 
lecție pentru o viitoare construcție politică și culturală, 
o posibilă Uniune Mediteraneană, care să integreze 
din nou spațiile limitrofe Bazinului Mediteranei, după 
secole de separare și conflict.

Există două pespective opuse asupra efectelor 
ascensiunii islamului timpuriu asupra țărilor creștine 
europene. Pentru Marice Lombard, consolidarea 

politică și economică a islamului joacă un rol decisiv 
în istoria europeană.2 Pe de-o parte, lumea musulmană 
devine o placă turnantă pentru schimburi comerciale 
la mare distanță, aceasta având funcție de unificare 
a spațiilor economice sino-indiene, caspice, baltice, 
mediteraneene și sahariene. În ciuda conflictelor 
politice și religioase, Europe medievală beneficiază de 
conexiunile intermediate de marele spațiu economic 
musulman. Pe de altă parte, spune Lombard, marile 
centre urbane musulmane iau în păstrare moștenirea 
elenismului și retransmit occidentului european 
comori culturale ce se vor dovedi esențiale identității 
europene. Pentru Henri Pirenne, acesta nu este un 
fapt de contestat.3 Influențele sirienilor refugiați la 
Roma în primele decenii după cucerirea țării de către 
musulmani sunt bine-cunoscute, la fel ca și relațiile 
diplomatico-culturale dintre Harun al-Rașid și Carol 
cel Mare. Acest aspect nu trebuie însă să eclipseze 
istoria economică, crede Pirenne.4 Înapoierea și 
stagnarea economică severă a lumii occidentale, 
contrastul acut dintre prosperitatea și înflorirea 
culturală a vastului spațiu musulman și economia 

Christians, Jews, and Muslims during Middle Ages. Conflict and cooperation in the Mediterranean Area

The impact of the Early Islam on West European polities is a very controversial issue. On economic grounds, the 
conquest of Western Mediterranean Sea by Muslims and its transformation into an inner Muslim lake in the 8th century 
AD was the decisive historical factor that pushed the European economy to slow and painful backwardness. On cultural 
grounds, the Islamic conquest forced the civilization to move to the Northern parts of the European continent and to 
cut from Hellenistic sources of Antiquity, forging a new road towards a Medieval civilization dominated by Germanic 
elements. Although the thesis is not false on economic grounds, it pays little attention to the important cultural 
transactions ongoing on the Mediterranean shores and that shaped the philosophy and religion of the whole area.

Keywords: Medieval Europe, Mediterranean Sea, Christians, Muslims, Jews.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:45 UTC)
BDD-A26142 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

   
3/

20
16

54

rurală și de subzistență a occidentului european, toate 
trebuie căutate în suspendarea circulației mărfurilor 
în bazinul vestic al Mediteranei, odată cu marile 
cuceriri musulmane în Siria (634-636), Egipt (640-
642), Africa de nord (643-708) și Spania (711). Pe la 
650, scrie Pirenne, navigația occidentală cu Orientul, 
la est de Sicilia musulmană, încetează aproape cu 
desăvârșire. Orașele și porturile occidentale decad, fără 
posibilitatea activității economice într-o Mediterana 
occidentală devenită un mare lac musulman, controlat 
la discreție de pirații mauri. Aceștia cuceresc insule, 
jefuiesc orașe, distrug porturi în Marea Tireniană 
și Golful Lion. Marele port al Marsiliei, odinioară 
principala etapă a țărilor europene în drum spre 
Orient, rămâne pustiu. Economia se ruralizează odată 
cu marea contracție urbană și alimentația se restrânge, 
condimentele importate din Orient dispărând din 
depozite. Baza de impozitare se diminuează și puterea 
regelui francilor de exemplu, scade, în fața unor feudali 
tot mai puternici, izolați și independenți. Doar lovitura 
de palat carolingiană mai reduce din decăderea puterii 
regale, dar baza economică rămâne precară. De aici 
contrastul atât de izbitor cu Imperiul Bizantin. În timp 
ce împăratul bizantin dispune încă de o flotă care îi 
asigura protecția pe mare și controlul țărmurilor Italiei 
și a Mării Adriatice, imperiul carolingian este economic 
mort și exclusiv terestru, pentru că e blocat.5 Blocada 
maritimă nu face decât să împingă axa civilizației 
europene spre nord, între Sena și Rin. Ca o ironie, 
popoarele barbare germanice, care nu au jucat decât un 
rol negativ în perioada de sfârșit a Imperiului Roman, 
sunt acum chemate să joacă un rol decisiv în renașterea 
civilizației europene.

Deplasarea axei spre nord are două componente, 
una economică, alta politică. Din punct de vedere 
economic, regresul este generalizat în occident. În 
perioada carolingiană nu se mai bate monedă de aur și 
economia este dominată de monometalism, economia 
se bazează pe mica monedă de argint și cupru, bătută 
local aproape peste tot, inclusiv în abații. Livra antică 
romană devine mai grea, pentru că nu mai are valoare 
aur. Împrumutul cu dobândă este interzis, nu mai există 
o clasă de negustori profesioniști, importul de produse 
orientale a încetat, organizarea impozitelor a dispărut, 
știința de carte a dispărut cu desăvârșire din rândul 
laicilor. Orașele nu mai sunt decât niște fortărețe ce 
consumă produse locale, pe care le cumpără cu monede 
locale de slabă valoare și fără circulație. Ne aflăm, spune 
Pirenne, în fața unei civilizații care a retrogradat în acel 
stadiu pur agricol în care nu mai are nevoie de comerț, 
de credit și de schimburi regulate pentru a menține 
structura socială.6 După o lungă tranziție de o sută de 
ani, Evul Mediu începe pe la 750. Economic și social, 
nu poate exista ruptură mai mare față de antichitate. 
Structura socială se cristalizează în angrenajul celor 
trei ordine medievale,7 iar puterea trece în domeniul 

funciar.8 Lumea occidentală se închide în funcționarea 
economiei rurale și va rămâne așa până la renașterea din 
secolul al XII-lea.

Politic, ruptura față de antichitate este definitivă 
la anul 800. Fără impozite, regii carolingieni nu își pot 
menține puterea decât donând vasalilor proprietăți 
funciare. De aceea, ei trebuie să devină cei mai mari 
proprietari de pământ. Sursele alternative, donațiile și 
prada de război, sunt prea nesigure și neregulate pentru 
consolidarea puterii, iar taxa pe circulația mărfurilor 
se restrânge considerabil în structura unei economii 
de subzistență. Nu mai există cadastru, registre de 
impozitare, funcționari finanțiști, nici arhive, birouri, 
conturi. Doar puterea personală a feudalilor. Structura 
piramidală a puterii feudale definitivează ruptura dintre 
orient și occident. Mai mult, noul rege carolingian 
este rege prin grația lui Dumnezeu. Prin ungere și 
încoronare, el devine un personaj sacerdotal.9 Astfel, 
regele pătrunde în Biserică. Prin încoronare, Biserica 
are influență asupra regelui până la limita distincției 
dintre sacru și laic. Caracterul laic al statului a dispărut. 
Până de curând, regii merovingieni erau laici și se 

Carol cel Mare
Sursă foto: https://istoriiregasite.files.wordpress.com/2014/03/carol-cel-

mare-charlemagne.jpg

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:45 UTC)
BDD-A26142 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



55

bazau pe o administrație de tip antic, mediteranean. 
Acum regele devine împărat. Nu împărat, spune 
Pirenne, ci Împăratul.10 Carol cel Mare este împăratul 
Bisericii romane, în sensul de Biserică universală. 
Izolată de împăratul bizantin și limitată la influențele și 
posesiunile sale occidentale, Biserica nu are decât șansa 
alianței cu Carol, rex Francorum et Longobardorum, 
ce devine acum serenissimus Augustus a Deo coronatus, 
magnus, pacificus, imperator. Nu devine însă împărat 
roman (Romanorum imperator, semper Augustus). 
Imperiul bizantin rămâne în orient, cu centrul la 
Constantinopol. Noul imperiu se naște în occident, 
în lumea germanică, cu centrul la Aachen. Cele două 
imperii se recunosc reciproc. Împăratul își retrage 
patriciul de la Ravenna, iar Carol îi cedeaza Veneția și 
Italia meridională.

Aceasta arată foarte clar răsturnarea ordinii antice 
și mediteraneene care a domnit atâtea secole.11 Ruptura 
de tradiția antică se produce prin avansul neprevăzut și 
de neoprit al islamului în bazinul Mediteranei. Zone ca 
Africa și Spania gravitează acum pe orbita Bagdadului, 
centrul splendid al unei noi religii și civilizații. Cu 
Mediterana occidentală devenită un lac musulman, care 
a încetat să mai fie o cale pentru schimbul de mărfuri și 
idei, occidentul este să forțat să trăiască separat. Noua 
dinastie germanică din nord va transforma structura 
socială și politică, iar Biserica i se raliază. Influența sa 
este cu atât mai mare cu cât statul, fără o administrație 
funcțională, se lasă absorbit de feudalitate. La Roma, 
în noul imperiu pe care îl fondează și susține, nu mai 
există decât ea, separată de împăratul oriental, incapabil 
să o apere împotriva musulmanilor.12

Concluzia sumbră a studiului lui Henri Pirenne, 
deși oarecum justificată din punct de vedere al istoriei 
economice, nu pare să țină cont de sinteza intelectuală 
produsă de schimburile culturale. Deplasarea axei 
civilizației europene spre nord nu are loc înaintea 
recuperării patrimoniului moștenirii antice și a sintezei 
valorilor culturale creștine, evreiești și musulmane.13 
Chiar Pirenne recunoaște situația providențial favorabilă 
a Veneției, aflată în spațiul de libertate dintre zonele de 
influență continentală, germanică și est-mediteraneană, 
bizantină, ca motor al dezvoltării economice și 
culturale.14 Acest lucru are loc înaintea descoperirilor 
geografice și a orientării Țărilor de Jos spre comerțul 
mondial. Abia atunci Mediterana abandonată islamului 
își va pierde importanța economică, odată cu formarea 
sistemului mondial modern.15 Până spre sfârșitul Evului 
Mediu, viața rămâne precară, brutală și mizerabilă între 
Sena și Rin, dominată de sărăcie lucie, boli și ticăloșie, o 
viață aprigă, așa cum o numește Johan Huizinga.16

În privința influențelor culturale, ca și în cea a 
dezvoltării economice, controversa persistă în legătură 
cu importanța culturii arabe pentru Evul Mediu 
european. Există o teorie istorică răspândită și deja 
consolidată, care se bazează pe influențele civilizației 

arabo-musulmane în astronomie, geografie și medicină, 
dar și pe traseele operelor antice, recuperate de copiști 
musulmani și transferate apoi centrelor intelectuale 
medievale din Europa occidentală. Lombard trasează 
chiar un circuit al operelor filozofiei antice, purtate pe 
coridoarele de comunicare dintre spațiile geografice 
și culturale: mânăstiri siriace din Siria de nord și 
Mesopotamia; birourile de traduceri al Maʼmūn din 
Bagdad; tranzit prin Egipt, Africa de nord și Spania 
musulmană (Cordoba și Toledo); centrele intelectuale 
evreiești din Languedoc; în final, în secolul al XIII-
lea, operele filozofice ajung la Sorbona.17 Importul de 
scrieri și idei va fi apoi favorizat de cucerirea Siciliei de 
către normanzi în a doua jumătate a secolului al XI-lea 
și de înflorirea curții principilor de Hohenstaufen.

O teorie concurentă și controversată, bazată tot 
pe descoperirea unor trasee geografice ale scrierilor lui 
Aristotel, pune accentul pe o scurtătură între mânăstirile 
creștine de rit oriental din Siria, care au adăpostit 
cópii ale operelor aristotelice, și centrele religioase 
din mânăstirile occidentale, precum cel de la Muntele 
Saint-Michel.18 Astfel, centrul monahal de la Mont 
Saint-Michel ar fi participat la copierea manuscrisă 
a mai multor lucrări aristotelice, de unde acestea s-au 
răspândit în Franța de nord, dincolo de Rin sau chiar 
dincolo de Canalul Mânecii. Folosită politic de către 
extrema dreapta din Franța, teza neagă teoria „datoriei” 
istorice a Evului Mediu european față de intelectualii 
arabo-musulmani în recuperarea moșternirii antice 
pierdute în ruptura dintre antichitate și feudalismul 
medieval. Chiar dacă nu contestă posibilitatea unei 
astfel de „scurtături” intelectuale între Siria și Nordul 
Franței, Rémi Brague nuanțează climatul intelectual 
ce domnea în Europa occidentală la jumătatea Evului 
Mediu și deplânge stabilirea unei teorii concurente 
pe baza unui singur exemplu, destul de controversat 
în sine. Susținerea tezei importului de idei din lumea 
arabo-musulmană se bazează la Brague pe explicarea 
unei diferențe calitative impresionante între nivelul 
intelectual și cultural al occidentului european între 
secolele al IX-lea și al XIII-lea.19 Dacă în secolul al IX-
lea diferența culturală față de Bagdad, aflat în culmea 
dezvoltării sale, era impresionantă, ea dispăruse deja 
la sfârșitul secolului al XIII-lea. La Paris, zeci de mii 
de studenți în teologie, retorică, filozofie, medicină, 
geometrie, aritmetică și astronomie, se preocupă 
zilnic de studiu, fără grija subzistenței, pentru că sunt 
finanțați de către puterea politică. Se întâmplă la fel în 
multe universități europene medievale.

De unde vine transformarea calitativă, se întreabă 
Brague. Ea nu poate veni decât din importul de idei 
din lumea greco-romană anterioară, din lumea arabo-
musulmană și din cea bizantină. Rolul decisiv în această 
transformare îl are inspirația produsă de traducerile 
arabe și evreiești, de comentariile arabe la Aristotel, 
Galien, Euclid și alții. Accesul mai târziu la materialele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:45 UTC)
BDD-A26142 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

   
3/

20
16

56

originale, pe filieră siriană și bizantină, nu face decât să 
consolideze și să aprofundeze prima cunoaștere. Ce ar fi 
Toma d’Aquino fără un adversar intelectual pe măsura 
lui Averroes sau Duns Scotus fără punctul de plecare 
oferit de Avicena  ? Firește că doar importul masiv de 
cunoaștere din proximitatea accesibilă a dus Europa 
medievală occidentală în contextul favorabil unei 
„Renașteri”, sau mai curând al unor serii de încercări 
de acest fel, cu acumulări cantitative ce au permis 
transformarea calitativă remarcabilă a Renașterii 
italiene,20 cu ecouri intelectuale ce merg dincolo de 
epocă și de spațiul peninsular italic. 21

Ajuns în acest punct, Brague risipește două mituri 
care circulă despre Evul Mediu european intelectual. 
Primul se leagă de existența unui spațiu lingvistic 
european unificat în Evul Mediu, latina fiind văzută 
drept o lingua franca a epocii. Deși există cazuri 
numeroase de intelectuali mobili în câmpul universitar 
medieval, latina era vorbită de o minoritate foarte 
redusă la scară europeană. A doilea mit se referă la un 
dialog constant și consistent între culturi. Deși există 
foarte multe interacțiuni între intelectuali creștini, 
evrei și musulmani, ele se referă la cazuri personale de 
intelectuali angajați mai curând în dispute religioase. 
Desigur, interacțiunile nu trebuie minimalizate. Ele au 
produs bogăția intelectuală extraordinară a Bagdadului, 
precum și circulația studenților și profesorilor între 
diverse centre culturale care foloseau o singură limbă 
de cultură, cea arabă. Mai mult, spune Brague, cazurile 
de influență sunt azi pe deplin recunoscute. Influența 
lui Ioan Damaschin asupra teologiei apologetice 
musulmană și iudaică, cea a gânditorilor musulmani 
asupra celor evrei (Maimonide ar fi greu de înțeles fără 

Farabi), influența covârșitoare a filozofiei musulmane 
și iudaice asupra celei creștine, caz deja arhicunoscut. 
Cu toate acestea, Evul Mediu este departe de a fi 
locul și epoca unui schimb neîngrădit și generalizat. 
Intelectualii rămân cantonați în propria religie. Puține 
eforturi sunt făcute pentru a-l înțelege pe celălalt. Deși 
creștinismul și islamul sunt relativ „tolerante” (anume 
acceptă că pe un teritoriu dat trăiesc și persoane de 
altă religie decât cea oficială), nu există o libertate de a 
predica deschis propria religie și, cu atât mai puțin, de 
a te converti la o altă religie fără consecințe dramatice. 
Confuzia vine, spune Brague, din proiectarea unei 
realități actuale a unei societăți laice asupra percepției 
unui Ev Mediu, conceput ca lipsit de conflicte. Ceea 
ce e departe de adevărul istoric. Brutalitatea și teama 
de moarte22 sunt mai caracteristice perioadei respective 
decât orice proiecții, chiar și bine intenționate, ale unor 
realități dezirabile. Ceea ce merită reluat și revalorizat 
din Evul Mediu este însă atitudinea de umilință și de 
conștientizare a înapoierii intelectuale, atitudine ce 
a permis occidentului medieval orientarea către surse 
intelectuale externe valoroase și un progres rapid și 
impresionant. Dacă ar fi să folosim o lecție a trecutului, 
aceasta ar fi: dorința de a cunoaște din surse autentice, 
chiar dacă acestea nu aparțin culturii (chiar religiei) 
proprii, acceptarea adevărului în altă parte decât în 
convingerile înrădăcinate de o educație orgolioasă, dar 
închistată. La fel, marile progrese ale culturii arabe din 
Bagdadul califului Harun-al Rașid și al altor califi din 
secolul al IX-lea ar fi fost imposibile, spune Brague,23 
dacă aceștia s-ar fi temut ca nu cumva traducerile din 
operele grecilor antici ar fi afectat puritatea identității 
lor musulmane. Europa occidentală a avut această 

Harun al-Rașid primind la curtea sa o delegație trimisă de Carol cel Mare
Sursă foto: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d9/Harun-Charlemagne.jpg

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:45 UTC)
BDD-A26142 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



57

putere, de a face din Atena și din Ierusalim (două 
cetății externe ei), sursa unei cunoașteri autentice 
care îmbogățește, de a trece dincolo de ceea ce este 
propriu. Aceasta este o lecție a umilinței, dar și o etică 
a responsabilității, de a căuta binele altundeva decât în 
ceea ce îți este propriu. De ce nu, mai mult chiar, de a 
căuta sursa adevărului în afara posesiunii (materiale).

Acest exemplu mediaval merita urmat în zilele 
noastre, când Europa se confruntă cu mari probleme 
economice și demografice și nu știe cum să-și gestioneze 
identitatea în confruntarea cu alte culturi. El ar putea 
înlocui cu succes cele două mituri concurente, al 
spațiului lingvistic european unificat și al dialogului 
permanent și extins între culturi și religii. Dorința de 
deschidere și disponibilitatea umilă de a accepta ca 
sursa adevărului să fie exterioară, dar accesibilă prin 
deschidere, această atitudine de cunoaștere a celuilalt 
ar putea fi baza unui proces de reunificare a spațiului 
mediteranean. O Uniune Mediteraneană cuprinzătoare, 
pacificatoare și prosperă, această încercare temerară 
ne-ar putea îmbogăți pe toți, indiferent pe ce mal al 
bazinului Mediteranei ne-am afla.

Note:

1. Bernard Lewis, Le retour de l’Islam, Paris, Gallimard, 
1985.
2. Maurice Lombard, L’islam dans sa première grandeur 
(VIIIe – XIe siècle), Paris, Flammarion, 2014.
3. Henri Pirenne, Mahomed și Carol cel Mare, trad. rom. 
Sanda Oprescu, București, Editura Meridiane, 1996.
4. Ibidem, pp. 152-153.
5. Ibidem, p. 166.
6. Ibidem, p. 223.
7. Georges Duby, Cele trei ordine sau imaginarul 
feudalismului, trad. rom. Elena-Natalia Ionescu și 
Constanța Tănăsescu, București, Editura Meridiane, 1998.
8. Idem, L’économie rurale et la vie des campagnes dans 
l’occident médiéval, Paris, Flammarion, 1977.
9. Ernst H. Kantorowicz, Cele două corpuri ale regelui: un 
studiu asupra teologiei politice medievale, trad. rom. Andrei 
Sălăvăstru, Iași, Polirom, 2014.
10. Henri Pirenne, Mahomed și Carol cel Mare, p. 210.
11. Ibidem, p. 211.
12. Ibidem, pp. 256-257.
13. Rémi Brague, Au Moyen du Moyen Age. Philosophies 
médiévales en chrétienté, judaïsme et islam, Paris, 
Flammarion, 2006.
14. Frederic C. Lane, Venise, une république maritime, Paris, 
Flammarion, 1985.
15. Immanuel Wallerstein, Sistemul mondial modern. 
Mercantilism și consolidarea economiei mondiale europene, 
trad. rom. Dorel Abraham, Ilie Bădescu și Marcel 
Ghibernea, București, Editura Meridiane, 1993.
16. Johan Huizinga, Amurgul Evului Mediu. Studiu despre 

formele de viață și de gândire din secolele al XIV-lea și al 
XV-lea în Franța și Țările de Jos, trad. rom. H. R. Radian, 
București, Humanitas, 2002.
17. Maurice Lombard, op. cit., p. 93.
18. Sylvain Gougenheim, Aristotel la Muntele Saint-Michel. 
Rădăcinile grecești ale Europei creștine, trad. rom. Eduard 
Florin Tudor, București, Nemira, 2011.
19. Rémi Brague, op. cit., p. 70.
20. André Chastel, Artă și umanism la Florența pe vremea lui 
Lorenzo Magnificul. Studii asupra Renașterii și umanismului 
platonician, trad. rom. Smaranda Roșu și Grigore Arbore, 
București, Editura Meridiane, 1981.
21. Jean Delumeau, Civilizația Renașterii, trad. rom. Dan 
Chelaru, București, Editura Meridiane, 1995.
22. Johan Huizinga, op. cit., cu precădere cap. XI, „Imaginea 
morții”, pp. 194-212.
23. Rémi Brague, op. cit., p. 78.

Bibliography:

Brague, Rémi, Au Moyen du Moyen Age. Philosophies 
médiévales en chrétienté, judaïsme et islam/ At the Heart 
of Middle Ages. Medieval Philosophies in Christian, 
Jewish and Islamic World, Paris, Flammarion, 2006.

Chastel, André, Artă și umanism la Florența pe vremea 
lui Lorenzo Magnificul. Studii asupra Renașterii 
și umanismului platonician/ Arts and Humanities 
in Florence under the Reign of Lorenzo. Studies on 
Renaissance and Platonic Humanism, București, 
Editura Meridiane, 1981.

Duby, Georges, Cele trei ordine sau imaginarul 
feudalismului/ The Three Orders: Feudal Society 
Imagined, București, Editura Meridiane, 1998.

Duby, Georges, L’économie rurale et la vie des campagnes 
dans l’occident médiéval/ Rural Economy and the 
Country Life in the Medieval West, Paris, Flammarion, 
1977.

Gougenheim, Sylvain, Aristotel la Muntele Saint-Michel. 
Rădăcinile grecești ale Europei creștine/ Aristotle at 
Mount Saint Michel. The Greek Roots of Christian 
Europe, București, Nemira, 2011.

Huizinga, Johan, Amurgul Evului Mediu. Studiu despre 
formele de viață și de gândire din secolele al XIV-lea și 
al XV-lea în Franța și Țările de Jos/ The Waning of the 
Middle Ages, București, Humanitas, 2002.

Lane, Frederic C., Venise, une république maritime/ 
Venise, A Maritime Republic, Paris, Flammarion, 1985.

Lewis, Bernard, Le retour de l’Islam/ The Return of Islam, 
Paris, Gallimard, 1985.

Lombard, Maurice, L’islam dans sa première grandeur 
(VIIIe – XIe siècle) Islam in its First Grandeur, Paris, 
Flammarion, 2014.

Pirenne, Henri, Mahomed și Carol cel Mare/ Mohammed 
and Charlemagne, București, Editura Meridiane, 
1996.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:45 UTC)
BDD-A26142 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

