
25

Transcodarea realității istorice în ficțiune: 
antiutopie în opera literară a lui Jonathan Swift 

și Dimitrie Cantemir

B o g d a n  H O N C I U C 
Liceul Teoretic Dimitrie Cantemir, Iași

Dimitrie Cantemir High School, Iași
Personal e-mail: honciucbogdan@yahoo.com

Articolul de față vizează un demers comparativ în 
plan literar, recuperarea asemănărilor ideatice în opera a 
doi reprezentanți ai Iluminismului european, românul 
Dimitrie Cantemir și irlandezul Jonathan Swift. Chiar 
dacă cei doi nu s-au cunoscut vreodată, inspirația lor în plan 
literar pare să-i fi unit într-un mod aparte. Principalele lor 
creații literare, Istoria ieroglifică și Călătoriile lui Gulliver, 
pot sta alături ca universuri ale satirei și alegoriei, ale 
fantasticului și imersiei critice în societățile contemporane. 
Provocarea articolului de a față este de a insista asupra 
unui aspect particular care îi aduce împreună pe Cantemir 
și Swift în ciuda distanțelor spațiale și culturale dintre ei: 
tendința contrautopiei, sau a genului antiutopic. Înainte 
de a argumenta această relație, credem că se impun câteva 
considerații introductive asupra termenului utopie și a 
orizontului său de semnificații în legătură cu genul literar 
desemnat, gândirea politică și socială.

Termenul ,,utopie” întâlneşte sensuri din cele mai 
complexe. El este creaţia lui Thomas Morus, umanistul 
englez care, în buna tradiţie a calambururilor intelectuale 

ale epocii sale, îşi numise astfel una din lucrările cele 
mai importante, apărută în limba latină la 15161. 
Utopia era numele unei ţări imaginare ale cărei trăsături 
organizatorice erau descrise de autor. Cuvântul în sine 
rezultase prin derivarea grecescului topos ( loc ), prin 
adăugarea prefixului ,,ou-“, particulă cu sens negativ. Astfel, 
Outopia este ,,locul care nu există”. Este neîndoielnic faptul 
că apariţia acestui cuvânt a fost rezultatul unei colaborări 
între Morus şi Erasmus, în corespondenţa lor fiind uzitată 
sintagma Nusquama nostra (,,ţara noastră de nicăieri”).2 
În mod cert, așa cum a conceput britanicul Morus utopia, 
ea trebuia să fie în esență o satiră în sensul cel mai negativ 
a societății istorice3. Termenul de utopie se va impune pe 
baza referinţei directe la lucrarea lui Morus care, apărută 
la 1516, avea să fie tradusă în germană la 1524, în italiană 
în 1548, în engleză la 1551.4

O definiţie a utopiei apare dificilă, utopologul 
confruntându-se cu varietatea sensurilor ei. Se poate spune 
că există tot atâtea definiţii ale utopiei cât şi cercetători ai 
ei. 

The Transcoding of Historical Reality into Fiction: 
Anti-Utopia in the Literary Work of Jonathan Swift and Dimitrie Cantemir 

This article unfolds the similarities present in the works of two greatest minds of European Enlightenment, Jonathan 
Swift and Dimitrie Cantemir. We tried to approach them on the level of their common literary device, consisting in 
transcoding reality into fiction by using dystopia. ‚’Gulliver’s Travels’’ and ‚’Istoria ieroglifică’’ are hiding in their satires 
a similar mechanism of denouncing the corrupt and imperfect reality by using an apparent utopian world infested 
secretely with dystopian seeds. Almost utopian in their social harmony, the worlds visited by Gulliver are decayed and 
putrid in their substance. In the same way, the city of Epithimia in Cantemir work, so luminous and mesmerazing in its 
architecture, is the host of dystopia, the roots of evil and corruption represented by the godess idol Pleonexia, incarnation 
of cupidity and gold hunger that feeds the real society in Cantemir century. Our effort strived to demonstrate that in 
similar social and political conditions, the human mind replicates its techniques, artistic forms and inspiration. 

Keywords: Enlightenment, Jonathan Swift, Dimitrie Cantemir, utopia, dystopia.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

26

Utopia apare într-o primă ipostază ca gen literar 
care a făcut carieră de-a lungul secolelor, romanul fiind 
modalitatea cea mai uzitată pentru a sugera schiţa ideatică 
a unei Cetăţi Ideale. Ca gen literar, utopia se caracterizează 
prin rigiditate şi monotonie, trăgând mereu după ea 
impermeabilitatea la acţiune5. Aceasta deoarece structura 
literară a unei utopii este încărcată de conţinutul ideologic.

Dar discursul utopic nu este unul închis în el însuşi, 
în cadrul unui gen literar. Este şi ceea ce Sorin Antohi 
vrea să sugereze atunci când vorbeşte de utopie ca forma 
mentis6. Utopiile sunt un indiciu serios pentru a identifica 
mentalitatea unei epoci istorice. În acest sens, Thomas 
Molnar vorbea de o ,,mentalitate utopică”7, utopia, ca 
document psihologic, oferind sugestii importante asupra 
gândirii unei perioade. Şi Bronislaw Baczko acceptă să 
definească o mentalitate, o atitudine intelectuală pe care 
am putea-o numi utopism, dar care susţine raporturi 
destul de restrânse cu utopia literară al cărei model a fost 
opera lui Morus. În acest sens, remarca lui Raymond 
Trousson este relevantă: ,,Putem fi foarte bine utopist fără 
a fi scris vreodată o utopie, la fel de bine putem fi tragic 
fără a fi scris vreodată o tragedie. În realitate, întreaga 
istorie a utopiei suferă astăzi de pe urma acestei confuzii 
între un gen literar care s-a impus în secolul al XVI-lea şi 
o atitudine mentală.”8

Bronislaw Baczko invocă epoci fierbinţi ale creativităţii 
utopice9, precum Renaşterea, secolul Luminilor şi veacul 
al XIX-lea. Acest aflux al imaginilor utopice este însoţit 
de afinitatea care leagă utopiile de structura mentală şi 
de ideile majore ale timpului. Cum ar putea însă utopia, 
proces sută la sută imaginativ, să indice realitatea socială 
a unei perioade? Acest lucru poate părea absurd, dar 
tocmai pentru a imagina un “altundeva”, utopia trebuie să 
refuze un ,,aici” şi un ,,acum”. Utopia este idee-imagine a 
unei alte societăţi, opusă celei existente: ,, nu există utopie 
fără o reprezentare totalizantă și disruptivă a alterității 
sociale’’10. Măsura alterităţii, a rupturii, devine un indiciu 
al tipului de ideal social dintr-o perioadă istorică, dar 
sugerează şi nemulţumirile sociale latente care îi animă 
mentalitatea. Reprezentările utopice merg împreună cu 
atitudinile critice faţă de realităţile sociale. Societatea mai 
bună, ireală, imaginată de utopie, reprezintă o manieră 
specifică de apropire faţă de realităţile epocii în care a fost 
redactat respectivul text utopic.

Putem decela unele constante generale ale 
universurilor utopice. O trăsătură comună a utopiilor este 
insularitatea. Pentru imaginarul occidental, insula apărea 
drept o imagine redusă, dar completă, a cosmosului, 
în virtutea concentrării mundanului ea dobândind 
pentru unii calitatea de loc binecuvântat. Insulele evocă 
în primul rând ideea de “refugiu”11, în care, în epoci de 
tulburări civile sau religioase, naşte dorinţa de izolare. 
În insularitate trebuie văzută şi o atitudine mentală12, ea 
fiind legitimată de convingerea că doar o comunitate la 
adăpostul influenţelor dizolvante ale exteriorului poate 
atinge perfecţiunea propriei dezvoltări. 

A doua constantă a universului utopic este viaţa sa 
colectivă. Utopiile sunt spaţii care anihilează conştiinţele 
individuale producând o mare personalitate socială 
comună, rezultată din uniformizarea celor particulare. 
Este de constatat un proces de nivelare13 a modurilor de 
existenţă individuale. Disidenţa este exclusă în utopie, 
pulsiunile egocentrismului putând fi letale marelui 
organism social.

Societatea utopică funcţionează unitar, în ritmul 
oferit de nişte legi care recunosc adevărul absolut şi faţă 
de care adeziunea este deplină. De aceea, o constantă a 
utopiilor este şi dirijismul lor14. liberalismul dispare în 
utopii atât sub raport economic cât şi moral, totul este 
reglementat în detaliu, legea trebuind să domnească 
pretutindeni.

Utopia este constrângere în speranța unui bine 
colectiv prin natura ei.15 Individul este nevoit să 
accepte jugul cotidian al virtuţii, evoluând într-un ritm 
automat, prescris de normele sociale în vigoare. Salvarea 
din acest cotidian este practic imposibilă, căci, graţie 
comunitarismului, fiecare trăieşte sub privirile celuilalt. 
Supravegherea nu vine doar din partea instituţiilor este 
şi o obligaţie personală. Statul tutelează individul, dar 
indivizii percep drept benefic acest lucru. Acceptarea 
controlului social a dus la constatarea unei transparenţe 
totale a lumilor utopice.16

Un alt caracter al utopiei este regularitatea17. Ea 
nu se aplică doar geometriei formelor exterioare, ci şi 
domeniului legităţii. Totul este supus acestuia, nimic 
nu se bucură de avantajul libertăţii de acţiune. Pentru a 
perpetua acest tip social de excepţie utopia este tributară 
pasiunii sale pentru domeniul pedagogiei, al educaţiei18. 
Instrumentul educaţiei este folosit de utopişti pentru 
a-i aduce pe cetăţenii statelor lor imaginare la un punct 
absolut de coeziune şi unanimitate.

Specific utopiei este şi ascetismul19, condamnarea 
risipei şi a luxului. Sobrietatea pare a fi o trăsătură a modei 
vestimentare a utopienilor. Sunt apreciate simplitatea, 
frugalitatea, dispreţul pentru vanitate. Morala utopiilor 
este una eudemonistă, apreciind doar fericirea generală, 
iar nu una individuală, suspectă.20

Dacă utopiile sunt încercări literare care propun o 
lume ideală, o comunitate perfectă, împlinire a tuturor 
visurilor de gregarism social ale umanității, am putea să 
concluzionăm logic că o antiutopie, o contrautopie, sau o 
distopie ( toți cei trei termeni sunt acceptați sub raportul 
echivalenței semnificațiilor lor ), sunt utopii în negativ, 
construite spre a demola, dorind să indice ceea ce n-ar 
trebui să existe. Dacă utopiile literare sunt universuri care 
critică prezentul pe baza unei ficțiuni ce-și propune să-l 
amelioreze, antiutopiile preferă un discurs mai ,,onest’’21, 
pentru că ele convin să pună sub lupă o realitate cunoscută 
de toți, făcându-i o radiografie, dar fără a sugera un proiect 
ameliorativ. 

Între utopie, istorie și antiutopie există o legătură, un 
fir cauzal care trădează o legitate istorică înspăimântătoare: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



27

incapacitatea visurilor sociale de a reuși în planul practicii 
istorice și transformarea lor ineluctabilă în dezastre 
totalitare și lumi distopice. Acest lucru este posibil pentru 
că utopiile literare nu se mulțumesc uneori să rămână 
simple ficțiuni sau constructe adresate exclusiv lecturii 
unor pasionați ai genului, ci au ambiția punerii în practică, 
a încadrării în limitele unui posibil, al unui real istoric. 
Expansiunea Idealului în Real este o agresiune în sine22, 
pentru că presupune încercarea conștientă de a contamina 
conștiința maleabilă a celor mulți promițându-le Binele. 
Analizând triada de termeni utopie –istorie – antiutopie, 
am putea ajunge la concluzia că istoria joacă rolul de 
catalizator pentru ca o utopie să devină o antiutopie. De 
aceea, într-o antiutopie literară, se întâlnesc în negativ 
toate caracteristicile enunțate mai sus ale utopiei clasice: 
simetria, regularitatea, uniformizarea, credința în 
educație, dirijismul, supravegherea, autarhia. 

Dincolo de tristul destin al utopiilor care puse în 
practică în plan istoric se transformă în contrautopii, 
trebuie menționat că în plan literar, începând cu 
secolele ale XVII-lea și al XVIII-lea, a existat o tendință 
similară, critică a raționalismului incipient, de a face să 
eșueze utopia ca gen, înlocuind-o cu antiutopia, o nouă 
apariție în sfera ficțiunii, anticipând distopiile moderne 
ale secolelor următoare. Dacă în secolul al XVI-lea, 
Erasmus scrisese Elogiul nebuniei , convins de faptul că 
ea era din nefericire dominanta lumii, tot el îl invita pe 
Thomas Morus să scrie o laudă a înțelepciunii23 ( A praise 
to Wisdom ), ceea ce acesta a și făcut odată cu conceperea 
Utopiei, acel ideal perfectibil pe baza rațiunii omului 
în slujba Binelui. Or, începând cu secolul al XVII-lea, 
raționalismul și deziluzia barocului au afectat toate 
temele tradiției clasice și medievale. Durității cu care 
Cervantes anihilează idealurile cavalerești medievale 
prin Don Quijote, îi corespunde tendința de a discredita 
literar lumile utopice, iar Raymond Trousson sugerează 
chiar trei factori responsabili în Epoca Luminilor pentru 
sabotarea optimismului utopist: realismul, pesimismul, 
individualismul și scepticismul.24 

Din punct de vedere literar, între genul utopic și 
cel al antiutopiei există asemănări și deosebiri. Sigur, 
antinomia celor două concepte pare să plaseze în mintea 
noastră o dihotomie imposibil de dizolvat: dacă utopia 
descrie o lume ideală, o antiutopie nu poate să ofere decât 
o perspectivă sumbră, foarte amară, asupra prezentului 
sau viitorului, într-o atmosferă întunecată. Și totuși, în 
ciuda diferențelor constatabile, cele două genuri literare 
care s-au impus și au coexistat, împart anumite trăsături, 
tehnici și instrumente expozitive care probează înrudirea 
lor. O similaritate evidentă este tehnica delocalizării25: atât 
utopiștii cât și autorii de contrautopii se oferă să descrie 
prezentul într-un viitor imaginar, într-un timp inexistent 
sau într-un spațiu care nu există, insularitatea, așa cum 
am văzut, fiind un motiv obișnuit pentru evadarea lor în 
ficțiune. Alt domeniu de relaționare între utopia pozitivă 
și cea negativă este nivelul lor critic accentuat. Ambele 

pornesc mecanismul vituperant al criticii lor camuflate 
sau la vedere, începând de la datele unui prezent imperfect, 
care solicită o remediere de ansamblu. În esență, putem 
afirma că scriitorii utopiști și cei care au elaborat lumi 
antiutopice literare, au făcut apel în demersul lor la tehnici 
comune satirei clasice.

Utopia, ca și satira, respinge formele prezente 
ale societății, deși se poate sesiza o deosebire în 
intenționalitate: satira se concentrează exclusiv asupra 
criticismului, în timp ce utopia se străduie să propună o 
soluție salvatoare26, acea alternativă ideală pe care o înscrie 
într-un spațiu și un timp inexistente.

Antiutopia se apropie chiar mai mult de satiră în 
separarea sa de părintele literar. Ca tributară satirei, 
principala caracteristică a antiutopiei este inevitabilitatea27, 
ideea imposibil de respins că lumea merge către distrugerea 
definitivă, că nimic nu poate schimba urmările funeste 
ale acestui curs inexorabil. Dacă satira este un pretext 
de critică a societății, antiutopia atacă direct și definitiv 
complexitatea cangrenei sociale.28 Rezultatul în planul 
emoțiilor lectorului nu mai este doar indignarea urmărită 
de un satirist, ci disperarea, dacă nu resemnarea, care nu 
află niciun debușeu pentru a elibera anxietatea instalată. 
Astfel, dacă satiriștii secolelor XVII-XVIII rămâneau în 
fondul lor sufletesc niște optimiști, crezând în puterea 
de transformare interioară a individului pe baza forței 
criticii adresate de ei unui viciu social sau al altuia, 
scriitorii antiutopiști ai aceleiași perioade sunt iremediabil 
pesimiști, pentru ei nu mai este relevantă transformarea 
morală a cititorului lor, imposibil de atins în tabloul lumii 
degenerate, corupte, vicioase în ansamblul ei organic.

Credem că natura relațiilor pe care am încercat să o 
evidențiem în rândurile de mai sus între utopie-satiră-
antiutopie, poate fi reperată cu destul de multe argumente 
în opera literară a lui Jonathan Swift și cea a lui Dimitrie 
Cantemir. Ambivalența utopie/antiutopie este prezentă 
atât în ciclul Călătoriilor lui Gulliver, cât și în Istoria 
ieroglifică. Demersul de față încearcă să recupereze de 
fapt aspectele care țin de congruența gândirii sociale la 
doi scriitori ai Iluminismului european, care, ignorându-
se reciproc la extremitățile continentului, au reușit totuși 
să se raporteze aproape identic la societatea timpului lor. 
Critica lui Swift și cea a lui Cantemir a avut un numitor 
comun, tehnici asemănătoare și o finalitate similară. 
Înrudirea lor în planul ideilor este atât de puternică 
încât unii exegeți au putut decela pasaje izbitor de 
asemănătoare, care par să nege evidența istorică a faptului 
că principele cărturar român și clericul irlandez nu au avut 
cunoștință unul despre altul, în ciuda faptului că au fost 
contemporani. 

Clar pesimistă și antiutopiană este satira adresată de 
Jonathan Swift în Călătoriile lui Gulliver (1726, ediția 
revizuită de autor 1735), poate cel mai puternic strigăt 
de opoziție față de curentul raționalist inițiat în secolul 
al XVII-lea. Mediul intelectual al veacului al XVIII-lea 
era mult mai acid față de genul utopic, deja considerat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

28

stânjenitor. Înrudită cu Utopia lui Morus prin tehnica 
distorsionării realului29, cartea lui Swift este o satiră 
acerbă, cu atât mai mult cu cât autorul știa foarte bine că 
cititorii care se simt satirizați vor căuta mereu o cale de a 
anihila sau de a respinge satira care-i privește, impunându-
și să vadă în ea fețele celorlalți în afară de propria față.30 
De aceea, autorul se folosește cu abilitate de camuflajul 
pus la dispoziție de tehnica literară a utopiei pentru a 
lansa de fapt o serie de satire și antiutopii inspirate de 
societatea europeană a timpului său. Unul din exegeții 
operei swiftiene, Christine Rees, avea să remarce că seria 
călătoriilor lui Gulliver a fost ,,a brilliant exposition and a 
critique of the utopian imagination’’.31 

Jonathan Swift este un maestru al deghizării atacului 
antiutopic în datele de suprafață ale genului utopic. La 
începutul primei călătorii, autorul insistă asupra faptului 
că protagonistul Lemuel Gulliver este europeanul tipic, 
fiu al unui tată suficient de înstărit pentru a-i plăti studii 
la Londra și Leyda, apoi medic chirurg cu o clientelă 
apreciabilă, căsătorit convenabil cu o fată cu zestre, ce-i 
oferă câteva odrasle. Dar, în ciuda oricărei raționalități 
care ne-ar îndemna să invidiem statutul lui Gulliver în 
propria țară, suficiența materială de care el se bucură, 
personajul lui Swift devine victima unei curiozități 
nesănătoase care-l face să se dedea unei ,,nebunii a 
călătoriilor’’, după cum singur o recunoaște. Acest artificiu 
care face din Gulliver un călător peste mări, îi oferă lui 
Swift posibilitatea delocalizării atât de proprii genului 
utopic, plasându-și protagonistul într-o lungă serie 
de lumi care în aparență sunt niște utopii funcționale. 
În aparență, deoarece analizate cu atenție, Lilliput, 
Brobdingnag, Laputa, Lagado, Glubbdubdrib, Luggnagg 
și țara Houyhnhnm-ilor, reprezintă utopii sclerozate sau 
chiar lumi antiutopice, tărâmuri puțin dezirabile și chiar 
terifiante pentru Gulliver. El ajunge să descopere în locuri 
îndepărtate vicii și lipsuri ale propriei societăți europene.

Țara Lilliput nu este o utopie în adevăratul sens al 
cuvântului, deși cuprinde elemente care o asociază genului 
respectiv, iar acest lucru se întâmplă pentru că majoritatea 
trăsăturilor sale sunt elemente echivalente cu valorile 
europene ale vizitatorului Gulliver, standarde ale unei 
lumi corupte precum miniștrii intriganți și regii zgârciți. 
Elemente utopice precum întreținerea săracilor pe seama 
statului sau legile menite mai degrabă să recompenseze 
decât să pedepsească, sunt obscurate însă de concluziile 
finale ale lui Gulliver : ,,Ar fi de dorit ca ele [legile 
lilliputanilor, n.n.] să fie la fel de bine și puse în aplicare’’.� 
Intenția autorului este mai degrabă de a demistifica utopia, 
prin sarcam și ironie, făcându-ne să ne scufundăm, după 
cu remarca Corin Braga, în ,,inima furorii antiutopice’’.32 
Micimea lilliputanilor și gigantismul locuitorilor din 
Brobdingang întâlniți de Gulliver în a doua călătorie, 
sunt de fapt emblematice pentru tarele unor societăți 
în care Swift persiflează lipsa calităților sufletești sau 
megalomania și aroganța.

Al treilea voiaj al protagonistului operei lui Swift 

îi propune spre observație creaturi a căror diformitate 
nu atinge corpul, ci relația dintre corp și suflet. Insula 
zburătoare Laputa, Academia din Lagado, capitala din 
Balnibarbi, sunt spații locuite de ființe disproporționat 
construite. În Laputa, oamenii par să sufere de o inflamare 
a domeniului intelectual în relație cu expresiile și 
comportamentele lor în plan corporal. Matematicieni și 
astronomi străluciți, ducându-și existența pe o platformă 
antigravitațională, metaforă pentru un ,,turn de fildeș’’, 
laputienii sunt satirizați în virtutea raționalismului lor 
exacerbat, un handicap care îi împiedică să se conecteze 
armonios și firesc la realitatea curentă33. Un episod 
relevant pentru această observație este audiența lui 
Gulliver la regele insulei zburătoare: ,, (...) În cele din urmă 
am intrat în palat și ne-am îndreptat spre sala tronului, 
unde l-am văzut pe rege așezat pe tron și înconjurat de 
oamenii cei mai de seamă. În fața tronului se afla o masă 
plină de globuri, sfere și alte instrumente de matematică. 
Majestatea-Sa nu ne băgă câtuși de puțin în seamă, cu 
toate că intrarea noastră a fost însoțită de o larmă grozavă 
(...). Regele era cufundat în studierea unei probleme de 
matematică și a trebuit să așteptăm cel puțin un ceas până 
când a reușit să o rezolve. (...). Când pajii văzură că regele a 
isprăvit lucrul, unul din ei îl lovi ușor peste gură, iar celălalt 
peste urechea dreaptă; regele tresări brusc și, privind 
înspre mine și însoțitorii mei, își aminti ce ne adusese la 
palat, el fiind anunțat mai înainte.’’34 În opoziție cu ființele 
supraraționale ale Laputei, mulțimea inventatorilor, a 
proiectanților din Academia Lagado, este complet lipsită 
de rațiune, deși își dorește cu ardoare să exceleze în ea. 
Savanți celebri, ființe ce se pretind simboluri ale gândirii 
celei mai subtile puse în aplicare în folosul științei sub 
semnul celui mai respectabil dintre planurile amelioriste 
concepute de Iluminism, acești indivizi îl oripilează pe 
Gulliver pentru că le lipsește bunul simț, baza rațională pe 
care o dețin chiar și cei mai umili din reprezentanții speciei. 
Academicienii din Lagoda sunt pierduți, în lipsa rațiunii, 
în labirintul unei materii pe care încearcă să o exploateze 
în invenții lipsite de sens: ,,(...) De opt ani de zile învățatul 
acesta lucra la un proiect de extragere a razelor de soare 
din castraveți. Razele astfel extrase urmau să fie puse în 
fiole închise ermetic, iar fiolele lăsate afară pentru a încălzi 
aerul în timpul verilor aspre și reci. (...) De când venise la 
Academie, singura lui îndeletnicire fusese de a transforma 
excrementele omenești în hrana din care proveniseră. 
(...) Am văzut un alt învățat care căuta să prefacă gheața 
în praf de pușcă. (...) Am mai văzut un arhitect ingenios 
care născocise un sistem de a construi casele, începând cu 
acoperișul și mergând spre temelie. (...) Am avut plăcerea 
să fac cunoștința unui inventator care descoperise un nou 
mijloc de a ara pământul cu ajutorul porcilor.’’35 Ironia lui 
Swift este amară în descrierea acestei antiutopii camuflate 
în tehnologia unei utopii, ridiculizarea snobismului 
intelectual și a încrederii oarbe în forța transformatoare a 
științei secolului îl fac pe autor un critic aspru al societății 
europene al cărei produs cultural foarte standardizat este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



29

Gulliver. Această experiență a protagonistului este prilejul 
pentru autor să realizeze un atac direct împotriva ,,noii 
științe’’ atât de popularizate în secolul al XVIII-lea de 
începuturile primelor laboratoare. Empirismul lui Bacon 
este pus sub lupă, ca și pretenția omului de a fi animal 
rationale (ființă rațională), căci la Swift el nu se ridică 
decât la stadiul de animal ratione capax (ființă capabilă de 
rațiune).36 Analizate cu atenție, toate aceste experimente 
ale savanților din Lagoda nu se bazează pe metoda 
baconiană ce implică măsurări cantitative, ci pe asocieri 
induse de filonul gândirii hermetice, fundamentate pe 
asocieri calitative și sinteze.

A treia călătorie îl poartă pe protagonist în 
spațiul unor utopii cronologice, în aparență perfecte 
și armonioase prin confortul asigurat membrilor 
lor. Satira nu întârzie să perforeze cu ironia ei amară 
superficialitatea idealului utopic al acestor lumi, lăsându-
ne, ca și lui Gulliver dealtfel, dorința de a părăsi cât mai 
repede acele limburi antiutopice. Și asta pentru că în 
Glubbdubdrib și în Luggnagg autorul scoate în evidență 
o monstruozitate temporală, ființe care își trăiesc invers 
vârstele, de la bătrânețe către tinerețe, sau indivizi capabili 
să invoce spiritele morților pentru a le utiliza în diverse 
scopuri. Necromanții din Glubbdubdrib îl captivează 
inițial pe Gulliver, care asistă la spectacolul istoriei pe 
măsură ce gazda sa invocă și-i asigură o conversație cu 
personalități ale istoriei: Alexandru cel Mare, Hannibal, 
Cezar, Pompeius, Brutus. La capătul acestor discuții cu 
personalitățile istorice celebre începe un proces subtil 
de dezagregare a mecanismelor mirajului utopic, iar 
acest lucru pentru că marii oameni ai lumii din trecut 
se dovedesc niște tirani, distrugători și uzurpatori: ,,(...) 
Ce părere proastă mi-am făcut despre înțelepciunea și 
integritatea omenească în clipa în care am aflat adevăratele 
izvoare și motive ale marilor fapte și războaie petrecute în 
lume, precum și întâmplările vrednice de dispreț cărora 
ele și-au datorat izbânda. (...) Am avut curiozitatea să 
iscodesc prin ce anume mijloace izbutiseră foarte mulți 
oameni să dobândească titluri de noblețe și moșii întinse. 
(...) Sperjurul, asuprirea, corupția, frauda, lingușirea și 
alte metehne de felul acesta se numărau printre cele mai 
scuzabile meșteșuguri.’’38 Corupția care cumpără tronurile 
conduce în mintea cititorului care este vizat de satira 
swiftiană la condamnarea în bloc a civilizației istorice 
europene. Într-o schiță a evoluției istorice puțin flatantă, 
Swift afirmă voalat că răul acumulat în istorie se descarcă 
în prezent, că lumea actuală este produsul final al unei 
involuții antropologice.39

Nu este greu să înțelegem de ce Gulliver se simte 
obligat să evadeze sau este expulzat din locurile pe care 
le vizitează în cursul călătoriilor sale. Iremediabil, spațiile 
fantastice pe care le explorează devin pentru el la fel de 
neacceptat ca și lumea europeană de unde provine. Este 
un cerc vicios pe care pesimismul antropologic al lui Swift 
pare să-l întrețină: monotonia vieții sale domestice din 
Europa îl face pe Gulliver să călătorească, lumile utopice 

vizitate se dovedesc în final iluzii întreținute de antiutopii, 
iar odată revenit pe continentul său personajul resimte 
aceeași lipsă de atașament, nu se poate reintegra și își reia 
calea de pribeag pe oceanele lumii. Acest lucru îi facilita 
criticului literar Corin Braga ideea că Swift a dorit de 
fapt să deterioreze credința într-un ,,loc ideal’’, Gulliver 
simțindu-se la fel de străin în propria țară ca și în lumile 
distopice vizitate, care-i testează numai rezistența în fața 
deziluziei.40 Ceea ce autorul irlandez dorește este ca omul 
să-și recunoască condiția decăzută, coruptibilă, specifică și 
lumii pe care o locuiește. Acest lucru devine foarte vizibil 
în cartea a IV-a a Călătoriilor lui Gulliver, unde autorul 
se străduie să ne demonstreze că însăși natura umană 
împiedică realizarea unei societăți utopice.

Majoritatea criticilor literari a pretins că singura 
utopie funcțională întâlnită de protagonistul lui Swift 
în periplul său este cea din țara Houyhnhnmi-ilor, a 
cailor raționali. Dacă prin celelalte țări descrise se iniția 
o critică a încercării de depășire a naturii iremediabil 
corupte a omului prin discreditarea utopiei, în această 
parte a cărții autorul îl pune pe om în postura de animal, 
printr-un procedeu al inversiunii propriu satirei clasice. 
Acei cai raționali întâlniți de Gulliver în a patra călătorie, 
desemnați onomatopeic în propria limbă prin termenul 
Houyhnhnm, sunt opusul ființelor abjecte cu care sunt 
siliți să conviețuiască pe insula lor, Yahoo dezgustători, 
hibrizi ai imaginarului theriofil al medievalității și ai 
umanității în care se încadrează și Gulliver: ,,(...) Aveau 
capul și pieptul acoperit cu păr des, creț la unele și lins la 
altele; aveau bărbi ca de țapi și câte o șuviță de păr de-a 
lungul spinării și picioarelor din față; restul corpului era 
gol. (...) Se cățărau în copaci înalți cu agilitatea veverițelor, 
deoarece atât picioarele din față cât și cele din spate erau 
înzestrate cu gheare ascuțite și încovoiate. (...) În general 
pot spune că în niciuna din călătoriile mele nu-mi fusese 
dat să văd dihănii atât de hidoase, față de care nutresc atâta 
scârbă.’’41 Este ușor să recunoaștem în Yahoo de la antipozi 
gradul de pervertire a naturii europenilor satirizat de Swift, 
cu atât mai mult cu cât caii înțelepți care-l adăpostesc 
și conversează cu Gulliver îl confundă cu un ,,adevărat 
Yahoo’’, ba chiar îl lasă să înțeleagă dintr-un mit relatat 
că la originea populației de suboameni din insulă s-ar afla 
un cuplu de europeni abandonați în trecutul îndepărtat 
de alți semeni de-ai lor. Hidoșenia acelor Yahoo ascunde 
perversiunea lor morală, răul care se reflectă la nivel 
spiritual în omul expus de Swift. Suntem departe de 
imaginea Bunului Sălbatic și acel optimism primitivist al 
Luminilor și mult mai aproape de descrierea omului ca 
moștenitor al păcatului originar din teologia medievală 
a Sf. Augustin.42 Acest om decăzut nu poate clădi cetăți 
ideale, el nu poate să conceapă decât infernuri terestre, 
iar scriitorul irlandez ne face să înțelegem acest lucru în 
portretizarea întunecată pe care o creionează. Pe de altă 
parte, autorul opune acestor simboluri ale umanității 
degenerate figurile luminoase ale Houyhnhnm-ilor, cai 
raționali, dar în a căror fire putem recunoaște idealul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

30

moral al omului din toate epocile: ,,Deoarece acești nobili 
Houyhnhnmi au o înclinare firească spre virtute și nu-și 
pot face o idee măcar de ceea ce înseamnă răul la o creatură 
rațională, principiul lor de viață este de a cultiva rațiunea și 
de a se lăsa întru totul călăuziți de ea.’’43 Că Swift înțelegea 
să utilizeze datele genului utopic imaginând acești cai 
raționali a căror perfecțiune morală era absolută, ne indică 
și intenția lui de a-și plasa ficțiunea în rândul celor care se 
legitimau pe baza Utopiei lui Thomas Morus.44 Sistemul 
de guvernare al cailor întâlniți de Gulliver se bazează pe o 
rațiune absolută, care exclude orice dispute sau speculații 
filozofice tocmai pentru că adevărul este evident pentru 
fiecare. Și în societatea cailor raționali, ca și în Utopia lui 
Morus este practicat comunitarismul, ei dispunând de 
lucruri împreună, fără invidie sau avariție. Perfecțiunea 
societății acestor Houyhnhnmi îi pare atât de evidentă lui 
Gulliver încât le și comunică dorința sa ca un grup dintre 
ei să civilizeze Europa pe baza virtuților pe care le educă în 
insula lor. Satiristul din Swift este aici la apogeu, pentru că 
una din armele redutabile ale satirei este de a rușina, de a 
ne face să recunoaștem adevărul despre noi înșine. 

Deși avem toate datele pentru a confirma utopia țării 
Houyhnhnm-ilor, Jonathan Swift nu se dezminte atunci 
când se dovedește din nou un antiutopist subversiv, 
acționând în subtextul narațiunii sale. Mai multe 
argumente indică faptul că avem de-a face cu o utopie 
ratată, chiar dacă nu cu o lume total distopică. În primul 
rând, în ciuda faptului că acei cai raționali sunt un ideal 
pentru Gulliver, ei par să fie un contraideal pentru autorul 
Swift, deoarece lumea lor este prea statică și imuabilă în 
valorile ei pentru a reprezenta perfecțiunea.45 În al doilea 
rând, contemplarea tuturor virtuților și raționalismul 
absolut conduc la o utopie indezirabilă, aseptizată și rece, 
dominată de extirparea emoțiilor, a pasiunii și sexualității, 
privită de Houyhnhnmi exclusiv ca un semn al gradului 
de degenerare al acelor Yahoo: ,,Față de mânjii lor, ei 
[Houyhnhnmii, n.n.] nu simt niciun fel de dragoste, iar 
grija cu care le urmăresc educația izvorăște pe de-a-ntregul 
din rațiune.’’46 Vocația totalitaristă a utopiei este denunțată 
astfel de autorul Swift, care se disociază de protagonistul 
Gulliver, rămas veșnic în adulație față de caii săi raționali. 
De aceea, atribuind rațiune unei alte specii, Swift dorește 
două lucruri. Primul lui scop este ca prin adoptarea mitului 
animal să atace mândria omului și vanitatea lui, punând 
în contrast creatura patrupedă cu starea omului spre 
dezavantajul ultimului. Animalele par să se conformeze 
mai natural poziției lor în lanțul ființelor, în timp ce omul 
este menit degenerării spre o condiție mai joasă din cauza 
păcatului originar transmis progeniturilor sale.47 Al doilea 
lucru intenționat de autor este să ne facă să excludem orice 
posibilitate de a ne identifica cu modelul cailor raționali, 
societatea lor fiind un ideal imposibil, care nu poate 
funcționa ca un model antropologic.48 Că Swift refuză 
utopia cailor pentru oamenii care suntem noi în ipostaza 
lui Gulliver, devine evident prin faptul că acest ultim voiaj 
îl transformă definitiv pe protagonist, care, odată revenit 

în Europa, nu se mai poate integra firesc societății alături 
de familie și prieteni, preferând să trăiască alături de caii 
dintr-un grajd cu mai multă plăcere și în armonie deplină: 
,,(...) În primul an nu puteam să sufăr prezența soției sau 
a copiilor mei. Nu puteam să îndur nici măcar mirosul 
lor, dar, păsămite, să mânânc cu ei în aceeași cameră. Nici 
până în ziua de azi ei nu îndrăznesc să se atingă de pâinea 
mea, sau să bea din aceeași cană cu mine ..., nu le-am 
mai putut îngădui niciodată să mă ia de mână. (...) Când 
simt mirosul grajdului devin alt om. Caii mei mă înțeleg 
destul de bine: stau cu ei de vorbă cel puțin patru ceasuri 
pe zi, trăiesc în cea mai desăvârșită prietenie cu mine și 
se împacă de minune între ei.’’49 Pentru unii din exegeții 
operei swiftiene, acest episod al nebuniei lui Gulliver și 
a alterității sale dobândite în raport cu valorile societății 
europene, a fost interpretat ca un semnal de alarmă pentru 
mizantropia din noi înșine.50 Suntem perfect de acord cu 
interpretarea lui Albert Ball că între adorația lui Gulliver 
față de caii raționali și refuzul lui hotărât față de natura 
respingătoare a acelor Yahoo, Swift ar vrea de fapt să ne 
facă să alegem personal o a treia cale51. Pe scurt, utilizând 
schema utopiei și antiutopiei în ficțiunea sa, scriitorul 
irlandez ne incită să reflectăm la realitatea istorică. 

Două decenii înaintea apariției primei ediții a 
Călătoriilor lui Gulliver, în celălalt capăt al continentului, 
Dimitrie Cantemir finaliza manuscrisul Istoriei ieroglifice52 
în anul 1705. Lucrarea acestuia poate fi comparată cu 
opera lui Swift prin farmecul subtil al alegoriei, prin 
ascuțimea satirei pe care o proiectează, prin apelul la același 
principiu al contrastului între utopie și antiutopie. Dificil 
de încadrat unui gen anume53, mult timp considerată 
o reprezentantă a ,,istoriilor secrete’’ prin codificarea 
alegorică a măștilor animaliere atribuite unor personaje 
istorice explicate în ,,Scara’’ din finalul operei de chiar 
autorul ei, ce pare a fi scris-o impulsionat de frustrările 
personale din plan politic, lucrarea aceasta nu este o 
cronică, ci o creație literară autentică54. Istoria ieroglifică 
este parțial concretizarea unei experiențe personale a 
autorului în viața politică55, roman autobiografic în acest 
sens, centrat pe anii de intrigi ale puterii dintre 1703-
1705, dar extinzându-se la evenimente care merg chiar 
cu douăzeci de ani în trecut. Totuși, chiar dacă Cantemir 
satirizează într-adevăr prin măștile sale animaliere56 
personaje istorice, adesea trăsăturile istoric atestate ale 
acestora sunt îmbogățite cu o suită de alte caracteristici 
ale măștii care ies de sub faldurile realității, ținând de 
ficțiune57. Chiar savantul principe mărturisește această 
intenție în textul ce-i prefațează lucrarea, Izvoditoriul 
cititorului, sănătate: ,,(...) nu atâta cursul istoriii în 
minte mi-au fost, pre cât spre deprinderea ritoricească 
nevoindu-mă, la simcea groasă ca aceasta, prea aspră 
piatră, multă și îndelungată ascuțitură să fie trebuit am 
socotit.’’ 58 Ca și în opera lui Swift mai târziu, subversivul 
și alegorizarea sunt motivate de autor, care vrea să ascundă 
pentru cititor adevărul istoric, lăsându-i însă șansa de 
a-l descoperi sub măștile animaliere. Despărțindu-se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



31

de scrisul istoric tradițional, ,,a să șirui și după cursul 
vremilor careși la locul său a să alcătui, mai pre lesne mi-
ar fi fost’’59 autorul, justificat prin ,,frageda fire’’, ,,ascunsul 
inimii’’, sau ,,siila’’, se împiedică să hulească direct faptele 
contemporanilor și preferă ascunzișul hieroglifelor, 
mai mult esențe decât simboluri, respectând un cod 
dezvăluit în ,,Scara’’ din postfață, Iarăși către cititoriu. 
Deși utilizând alegoria, cartea lui Cantemir ne transmite 
că în politică se manifestă universalii ale naturii umane, 
precum dorința de dominație, versatilitatea, impostura, 
delațiunile, intriga, suplinite de corupția absolută a lumii. 
Sondând particularul, savantul principe oferea o imagine 
a generalului, a antropologiei politice din epoca sa.60

Din cuprinsul Istoriei ieroglifice, partea a treia, care 
descrie cetatea Epithimiei, acoperă cu prisosință raportul 
utopie/antiutopie la Cantemir. Mecanismele pe care le-
am decelat în paginile de mai sus în maniera lui Swift de a 
camufla corupția lumilor utopice în peisajul contrautopiei, 
poate fi identificat și în această scriere a preiluminismului 
românesc. Intenția satirizantă a lui Cantemir este 
susținută de haina discursului utopic ce camuflează o 
realitate istorică coruptă, profund negativă. Utopia este 
o minciună, pare să ne spună principele savant, adevărul 
iese mereu la iveală prin dezvrăjirea lumii cititorului 
în contact cu cartea: ,,Obicinuită este minciuna haina 
adevărului a fura ... Dară lin suflând austrul adeverinții 
și într-o parte dând poalele hainei adevărului, grozavă 
goliciunea minciunii descoperindu-să să arată’’. 

Fragmentul referitor la cetatea Epithimiei ar putea 
să fie lecturat ca o altă descriere a unui oraș utopic, gen 
cunoscut probabil lui Cantemir61, dar la o analiză atentă 
toate elementele idealului comunitar se dovedesc a fi 
doar travestiul pentru corupția socială. Introducerea în 
viitoarea descriere a cetății Epitimiei o face personajul 
Râsului, cel ce știe mereu să stârnească curiozitatea 
auditoriului de ,,jigănii’’, care, ,,în crâșma lăcomiii cu 
păharul răutății, vinul vicleșugului bea’’62. Iar Râsul 
începe pentru dobitoacele care-l ascultă ,,povestea 
Camilopardalului pentru apa Nilului’’. Chiar și procedeul 
acesta al alterității naratorului este o trăsătură a utopiilor 
clasice în care discursul aparține unui ,,martor utopic’’63 ce 
face o relatare unui partener de conversație aproape pasiv: 
în Utopia lui Morus este Hithlodaeus, iar Genovezul este 
prezent în Cetatea Soarelui a italianului Campanella. 
La Cantemir, acel martor utopic este Camilopardalul, 
a cărui relatare ne parvine indirect prin intermediul 
Râsului. Atunci când oficializarea alegerii Struțocămilei 
ca domn părea să fi intrat în impas, Râsul își amintește 
de ,,hrizmosul’’ învățat de la Camilopardal, pretext care-i 
permite să relateze apoi despre cetatea Epithimiei, locul 
în care acesta se inițiase în lumea lăcomiei. Ambiția de 
odinioară a Camilopardalului este mărturisită : ,,din 
izvoarăle Nilului, cu gura apă să beau în inimă având’’. Din 
,,Scara’’ inclusă de autor în finalul lucrării reiese că apa 
Nilului ar reprezenta ,,Adunarea și împrăștierea lăcomiii’’. 
Camilopardalul vrea să devină un inițiat al tainelor cetății 

Epithimiei, centru al lăcomiei de care depinde derularea 
tuturor evenimentelor dintre cele două împărății, a 
păsărilor și a jivinelor.64 Cetatea Epithimiei65 la Cantemir 
este simbolul Istanbulului turcesc, centru al mentalității 
alterate a locuitorilor unui imperiu condamnat deja la 
decădere.

În descrierea pe care o realizează cetății Epithimiei 
în cartea sa, Cantemir denunță de fapt naivitatea utopiei 
apelând satiric la discursul și tipologia genului utopic. 
Este o provocare vădită la adresa candorii cu care unii din 
contemporanii lui mai susțineau ideea proiectului unui 
ideal comunitar fundamentat pe principiul binelui sau al 
egalității sociale. 

Ironia satirei cantemiriene amplasează cetatea 
Epithimiei într-un decor feeric, un spațiu care se poate 
înscrie fără niciun dubiu în lunga tradiție a descrierilor 
Paradisului terestru din Evul Mediu66. Cetatea este 
așezată într-o deltă mitică, cea a Nilului, unde este 
localizată o grădină miraculoasă, întreținută de forțele 
fertilizatoare ale fluviului ce-i asigură rodirea neîntreruptă 
și garantând astfel locuitorilor săi o existență fără griji, 
foarte asemănătoare celei din Țările Laptelui și ale Mierii 
(Pays de Cocagne) din imaginarul medieval occidental: 
,,(...) atâta câmpul cu otavă înverdziia, cât ochilor preste 
tot, tot o tabla de zmaragd méree a fi să părea, în carile tot 
chipul de flori din fire răzsărite, ca cum cu mâna în grădină, 
pre rând și pre socoteală ar fi sădite, cuvios să împrăștia, 
și când zepfirul, vântul despre apus, aburiia, tot felul de 
bună și dulce mirosală de pre flori scorniia. Așe cât nici 
ochilor la privală, nici nărilor la mirosală sațiu să putea da. 
Iară pe malurile gârlei [Nilului, n.n.] tot féliul de pomăt 
roditoriu și tot copaciul frundzos și umbros, de-a rândul, 
ca cum pre ață de-a dreptul și unul de altul de departe ca 
cum cu pirghelul ar fi fost puși frumos odrăsliia. (...) Iară 
roada pomilor, și la frumusețe și la dulceață, nici Asia au 
vădzut, nici Evropa au gustat. Căci tot într-același pom 
mugurul crăpa, frundza să dezvăliia, floarea să dășchidea, 
poama lega, creștea, să cocea și să trecea, totdeodată, nici 
după vremi viptul îmbla, ce în toată vremea toată poama și 
coaptă și necoaptă să afla.’’� Decorul indică potențialități 
ale Binelui, anunțând primul cerc al perfecțiunii în fața 
căreia Camilopardalul vrea să-și uimească ascultătorii.

Al doilea cerc al perfecțiunii este reprezentat 
de interiorul cetății Epithimiei, aflată la marginea 
grădinii paradisiace de mai sus. Este însă clar că ne 
aflăm sub domeniul iluziei, al unui farmec întreținut, 
Camilopardalul spune despre cetate că ,,frumusețea 
neasemănată ... nu numai a ochiului privală, ce și a minții 
socoteală amețea și uluia’’ [subl.n.]. Deja avem un indiciu 
că idealul de frumusețe este menit unui scop care nu pare 
să fie cel al Binelui, din moment ce implică o tulburare a 
părții raționale a sufletului. Din nou descrierea Epithimiei 
amintește de urbanismul minuțios al utopiilor Renașterii, 
într-un procedeu al inversiunii specific satirei, căci apelul 
la ,,Scara’’ din finalul lucrării nu lasă niciun dubiu: departe 
de a fi o utopie, un spațiu al perfecțiunii comunitare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

32

Epithimia se traduce prin ,,inima, omul lacom sau 
lumea’’. Cantemir utilizează însă fastul descriptiv pentru a 
întreține iluzia principiului care guvernează această cetate: 
sub formă de pătrat magic, având în cele patru colțuri câte 
un pilon susținut de patru lei, cetatea este izolată de ziduri 
groase acoperite cu bolți, străzile ei sunt ,,drepte și tot 
într-o măsură de late’’ 67, de remarcat fiind și simetria lor și 
a cerdacelor, ,, câte arce la sclip, atâtea ulițe în cetate, și câți 
stâlpi la zid, atâtea porți pe zid și atâtea scări pe lângă zid 
era /.../ Și în capete cerdace ghizdave și frumoasă afară din 
zid, asupra apii, scoase avea’’ 68 Toată splendoarea cetății 
este menită să susțină centrul ei, templul zeiței tutelare, 
,,boadza Pleonexia’’. Este vorba însă de un centru prăbușit, 
în ciuda strălucitoarei sale înfățișări în care utopia vrea 
încă să asigure iluzia. Dar tălmăcirea ,,Scării’’ ne ține 
prizonieri ai realității, Pleonexia este ,,Lăcomia la care 
muritorii se închină’’. Dacă în utopiile clasice locuitorii 
acestor lumi fictive își primesc răsplata în bunuri, după 
muncă și necesități, în templul Pleonexiei aurul69 este 
criteriul care cumpără favoruri doritorilor. Intenția satirică 
a lui Cantemir transpare astfel din încercarea lui de a pune 
tot acel fast descriptiv în slujba criticii cupidității, viciu 
al societății contemporane. Friza sculptată a templului 
Pleonexiei este și el o sugestie asupra rapacității ca 
principiu de funcționare a unei lumi corupte, în Scara 
explicativă a alegoriei fiind lămurit ca ,,meșterșugul Porții 
spre lucrarea lăcomiii’’: ,,(...) Așijderea tot feliul de pasiri, 
de jiganii, de lighioi [...] peste toate locurile să arăta, unele 
în pomșori cuiburile își făcea [...], altele hrană puișorilor își 
aducea, pajorile, șerpii [...] să-i apuce clonțurile își vârâia, 
brehnacea de sus iepurile pândiia, mâța, care pre șoarec 
pe supt frundzele din copaci cădzute, [...] și cu urechea 
asculta [...] vulpea prin pomi [...] găinele și păsăruicile 
scociorâia [...] lupul după turma oilor pre piept să târâia 
(...).’’ 70 

Ultimul cerc al cetății Epithimiei este centrul ei 
spiritual, idolul sau statuia Pleonexiei care spulberă 
pentru ideea unei triade ideale ce începuse să se contureze 
în cititor pe baza perfecțiunii arhitecturii cetății și a 
templului ei. Idolul este o reprezentare a grotescului 
în contrast cu primele două instanțe utopice ale cetății 
și templului, fiind o conexiune simbolică dintre Cer, 
Pământ și Iad. Semnificantă a principiului Lăcomiei 
anunțat de friza templului, statuia Pleonexiei este efigia 
unei lumi în care totul este prețuit în aur : ,,(...) Unde în 
mijlocul capiștii, boadza Pleonaxis într-un scaun de foc 
ședea, supt a cărui picioare un coptoraș de aramă plin de 
jăratec aprins a fi să videa. Iară din giur împregiur făclii 
de tot féliul de materie ardzătoare cu mare pară, vârtos 
ardea. La chip véștedă și gălbăgioasă, ca cei ce în boala 
împărătească cad a fi să părea, cu sinul deșchis și cu poale în 
brâu denainte sumése, ca cum ceva într-însele a pune s-ar 
găti sta. Cu ochii închiși și cu ureche plecată, ca când ce în 
poale i s-ar pune să nu vadă, iară ce materie ar fi carea s-ar 
pune audzind să înțăleagă. (...) Iară în mâna stângă țânea 
o leică, a cărui țievie până gios, la picioarele scaunului 

agiungea și deasupra cuptorașului celui de aramă într-o 
gaură ce avea să sprijenia. Deci, pre cât socoteala mea 
agiungea, prin leică printr-acéia toate célea ce să punea 
trecea și în cuptorașul cel de aramă să topiia, deciia în 
pară aprinzându-să scaunul în caréle boadza ședea să făcea 
(...)’’72. ,,Lutul galbăn’’, eufemism pentru aur, este materia 
pe care idolul o pretinde celor care doresc să se inițieze73, 
precum Camilopardalul, în tainele lumii viciate, iar astfel 
utopia este deturnată în antiutopie. Satiric, autorul ne 
confirmă că lumea Epithimiei este pecetea morală a 
veacului74 său atins de vicii, după cum remarca B. Crețu 
,,realitatea este antiutopia ce nu trebuie inventată, ci doar 
transpusă în ficțiune’’.75

Observația de mai sus este relevantă pentru sinonimia 
intenției și mijloacelor literare prezente în opera lui 
Jonathan Swift și Dimitrie Cantemir. Amândoi utilizează 
satira, alegoria, descrierea utopică, ambii își asigură un 
efect final prin demantelarea utopiei și traducerea ei în 
antiutopie. Asemănările sunt chiar mai semnificative, se 
pare că similaritatea unor moduri de gândire a produs în 
opera celor doi scriitori fragmente aproximativ identice ca 
formă și sens. Dacă au avut sau nu un izvor de inspirație 
comun este o întrebare care își așteaptă răspunsul atunci 
când comparăm descrierea statuii Pleonexiei din Istoria 
ieroglifică cu cea a idolului descris de Swift în satira sa 
intitulată Povestea unui poloboc ( Tale of a tub ): ,,(...) Acest 
idol76 era așezat în partea cea mai de sus a clădirii, pe un 
altar înalt de vreo doi stânjeni; arăta precum un împărat 
persan, șezând turcește pe un jeț neted. Emblema zeului 
era o gâscă ... în dreptul mâinii sale stângi, sub altar, părea 
că se cască gura Iadului, gata să înhațe vietățile plămădite 
de idol, dar pentru a preîntâmpina acest lucru, anumiți 
preoți de-ai zeului aruncau ceas de ceas hăltoace din 
plămada încă fără chip, uneori chiar mădulare întregi, de 
curând însuflețite, iar cumplitul hău le îngjițea cu nesaț, 
îngrozăvitor la vedere.’’77 Este sigur că Swift nu l-a întâlnit 
pe Cantemir, dar în 1705 când finaliza Povestea unui 
poloboc, contemporanul său din celălalt colț al Europei 
termina și el manuscrisul Istoriei ieroglifice. Translație a 
inspirației, sau simplă coincidență ? Pentru criticul literar 
Andrei Brezianu răspunsul rezidă în sinonimia de gândire 
și context istoric la cei doi autori menționați: ambii erau 
împărțiți politic în lupta puterii, Cantemir trebuind să 
aprecieze cu prudență lupta dintre Occident și Orient, 
dintre marile imperii rivale rus și otoman, iar Swift 
oscilând și el între loialitatea față de Londra monarhiei 
britanice și Dublin-ul dreptății irlandeze.78 Structura lor 
psihologică bazată pe nevoia de a răzbuna nedreptățile 
față de națiunile lor, scindarea energiilor între facțiunile 
rivale din epocă, i-au făcut, fără s-o fi știut, prietenii 
aceleiași arme a satirei antiutopiei în denunțarea unei 
realități istorice corupte. O ipoteză că Jonathan Swift 
ar fi auzit de scrierea a lui Cantemir, Istoria Imperiului 
Otoman, apărută în traducerea engleză la Londra în 1734 
sub titlul History of the Growth and Decay of the Ottoman 
Empire, este sprijinită de argumentul că unii prieteni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



33

și amici ai Literelor ai clericului irlandez au fost printre 
cei care au subscris financiar la editarea acestei lucrări 
a principelui moldovean.79 Cantemir nu a avut aceeași 
șansă de a se apropia de opera lui Swift. O reparație târzie 
a acestui neajuns avea să fie asigurată de fiul lui Dimitrie 
Cantemir, Antioh, diplomat în serviciul Rusiei la Curțile 
monarhilor din Anglia și Franța. Apropiat de mediile 
de cultură occidentale, Antioh avea să achiziționeze 
scrierile lui Jonathan Swift, așa cum o dovedește catalogul 
bibliotecii sale personale. Mai mult, era și doritor să și le 
țină aproape, așa cum reiese dintr-o scrisoare expediată de 
pe sol francez în 1738 în Anglia, de unde solicita să i se 
trimită operele lui Swift.80

Dacă în paginile anterioare am dorit să indicăm 
câteva asemănări izbitoare ale universului ficțional al lui 
Swift și Cantemir, un argument că acesta transcoda o 
realitate istorică aproape identică în datele sale esențiale 
poate fi urmărit în rândurile în care cei doi autori au 
făcut observații asupra mediului politic în care au trăit. 
De data aceasta nu au mai apelat la satiră și alegorie, ci 
au lăsat critica în toată nuditatea ei acidă să fie pentru 
contemporani un semnal de alarmă în condamnarea 
viciului. Astfel, în Jurnal pentru Stella ( A Journal to Stella 
), elaborat între 1710-1713 și publicat postum în 1766, 
scriere ce grupează mai multe din scrisorile lui Jonathan 
Swift către dragostea secretă a vieții lui, Esther Johnson, 
autorul face remarci usturătoare la realitățile politice 
ale Angliei secolului al XVIII-lea. În special corupția și 
venalitatea funcțiilor sunt ținta ochiului său critic privind 
o Curte în care intrigile se țes pe baza favoritismelor. În 
1710, după cum mărturisea Swift într-una din scrisorile 
sale, era nevoit să intervină pentru ca ,,secătura de 
Morgan’’ să obțină dregătoria de purtător al Marelui 
Sigiliu, deși știa că ,,tocmai astea-s căile prin care netoții 
ajung în pâine la dregătoriile înalte’’, iar ceva mai încolo 
observă la fel de critic că un post la Curte ajunsese să 
coste ,,un plocon de trei mii de lire la lordul Wharton’’.81 
Problema similară a clientelei corupte și a mitei oferite 
pentru funcții, este tratată de Dimitrie Cantemir în 
termeni aproape identici în Descrierea Moldovei, la 1716: 
,,(...) Odinioară era la moldoveni obiceiul – care trecând 
vremea a dobândit putere de lege – să nu se dea dregătorii 
oamenilor tineri, măcar de se trăgeau din neamurile cele 
mai de frunte, până nu-și dovedeau credința în alte slujbe 
mai mici și dacă nu ajungeau iscusiți îndeletnicindu-
se multă vreme cu acele lucruri. De aceea boierii cei 
mai mici, îndată ce fiii lor treceau de vârsta copilăriei, îi 
dădeau să slujească pe la boierii din starea întâi. Aceștia 
nu-i puteau însă folosi la altceva decât să slujească la masă 
și să străjuiască la ușă. După ce învățau, vreme de trei 
ani, obiceiurile curții și purtarea aleasă, boierul însuși îi 
înfățișa domnitorului și, prin rugămintea lui, dobândea 
ca ei să fie primiți în rândul cămărașilor divanului cel 
mare, de unde după un an îi schimba în divanul cel mic 
și de aici în spătărie’’. Principele moldovean condamnă 
apoi noul obicei de a parveni ,,cu mijlocirea rudeniilor’’, 

cu un efect dezastruos asupra elitei politice a țării: ,,(...) 
Din această pricină se întâlnesc adesea, printre boierii 
din rangul cel mai înalt, oameni plini de trufie, semeți, 
îndărătnici, ... cărora le lipsesc și năravurile bune și nu au 
deprinderea unei vieți cinstite. (...)’’ 82 Evident realitatea 
obiectivă deschide apetitul criticii celor doi autori la fel 
de mult cum o face tentația transcodării ei ficționale din 
Călătoriile lui Gulliver sau Istoria ieroglifică.

În concluzie, Swift și Cantemir sunt într-o anumită 
măsură înrudiți literar, chiar dacă au trăit în spații 
diferite. Se pare că stimulii social-politici ai existențelor 
lor i-au afectat psihologic și în travaliul lor literar într-un 
mod identic. În contact cu realitatea coruptă a veacului 
al XVIII-lea, ambii autori au ales satira și procedeul 
alegoriei, prin folosirea măștilor animaliere, recurgerea 
la deghizarea antiutopiei în formele ideale ale utopiei 
ca gen literar. Credem că toate acestea sunt în măsură 
să demonstreze caracterul recurent al gândirii umane, 
în condiții aproximativ identice din punct de vedere 
economic, social și politic, creațiile spiritului au tendința 
să revină inconștient la motive, mijloace de exprimare 
și modele similare, uimind apoi prin contrastul dintre 
echivalența ideilor și imensitatea spațială care separă 
centrele culturale care le-au generat. Forma mentis se 
reproduce în date existențiale foarte asemănătoare, iar 
diferențele de naționalitate și cultură nu pot ascunde acest 
lucru. 

Note:

1. Bogdan Crețu, Utopia negativă în literatura română, 
București, Ed. Cartea Românească, 2008, pag. 81-82: Lucrarea 
lui Thomas Morus, intitulată complet Libellus aureus nec 
minus salutaris quam festivus de optimo reipublicae statu deque 
nova insula Utopia ( «Cartea de aur, pe cât de utilă, pe atât 
de plăcută, despre cea mai bună alcătuire a statului și despre 
noua insulă Utopia»), avea să impună un nou concept, cel de 
utopie, dar succesul acestuia avea să fie asigurat de o întreagă 
tradiție antică și medievală care constase în puseuri de gândire 
utopică precum căutarea Paradisului terestru, milenarismul, 
cucerirea Lumii Noi, etc. 
2. Alexandru Ciorănescu, Viitorul trecutului. Utopie și 
literatură, București, Ed. Cartea Românească, 1996, pag. 20.
3. Apud. Robert C. Elliot, The Shape of Utopia, în ELH, The 
John Hopkins University Press, vol. 30, nr. 4, dec. 1963, 
pag. 320: Relevantă în argumentarea acestui sens satiric al 
utopiei este una din epistolele adresate de Erasmus unuia din 
umaniștii cu care coresponda, William Cop :’’ (…) If you have 
not read More’s Utopia, do look out for it, whenever you wish 
to be amused, or rather I should say, if you ever want to see the 
sources from which almost all the ills of the body politic arise.’’
4. Sorin Antohi în Utopica.Studii asupra imaginarului social, 
Bucureşti, Ed. Ştiinţifică ,1991, pag.13.
5. Alexandru Ciorănescu , op.cit. , pag.23.
6. Sorin Antohi , op.cit. , pag.35.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

34

7. ibidem , pag.36.
8. Raymond Trousson , în Utopie et roman utopique, în Revue 
des Sciences Humaines, nr.5, 1974, pag.370.
9. Bronislaw Baczko, Lumières de l’utopie, Paris, Éd. Payot, 
1978, p.29.
10. ,,Il n’est pas d’utopie sans une représentation totalisante et 
disruptive de l’alterité sociale.”, cf. ibidem , pag.30.
11. Paolo Carile, La Réunion, refuge protestant dans un projet 
d’Henri Duquesne à la fin du XVIIéme siècle, în L’insularité: 
thématique et représentations. Actes du colloque international 
de Saint-Denis de la Réunion (avril 1992) , coordonat de J.-C. 
Marimoutou și J.-M. Racault Paris, Éd. L’Harmattan, 1995, 
pag.117.
12. ibidem , pag.118.
13. Raymond Trousson , Voyage aux pays de nulle part. Histoire 
littéraire de la pensée utopique, Bruxelles, Éd. de l’Université de 
Bruxelles, 1999, pag.15.
14. Raymond Trousson, D’Utopie et d’utopistes, Paris, Ed. 
L’Harmattan, 1995, pag.116.
15. Raymond Ruyer L’Utopie et les utopies, Ed. Gérard 
Monfort, 1988 , pag.47.
16. Raymond Trousson, Voyage aux pays… , op.cit. , pag.16. 
17. Philippe Ariès şi Georges Duby, Istoria vieţii private, vol. 
II, Bucureşti, Ed. Meridiane, 1995, pag.101.
18. Raymond Trousson, Voyage aux pays… , op.cit. , pag.16.
19. Raymond Ruyer, op.cit. , pag.50.
20. Raymond Trousson, Voyage aux pays… , op.cit. , pag.18.
21. Bogdan Crețu, Utopia negativă... , op.cit., pag. 29.
22. ibidem, pag. 20: În laboratorul oricărei utopii literare se 
ascunde voința de putere a totalitarismului, remarca Bogdan 
Crețu, atunci când utopia devine ,,practică’’ ( comunismul, de 
exemplu ), ea se transformă în exact opusul lumii ideale pe care 
o promitea inițial.
23. Corin Braga, The Rationalist Critique of Utopian Thinking: 
Islands of Fools and Other Anti-Utopian Classics, în University 
of Bucharest Review, serie nouă, vol. 1, nr. 2, 2011, pag. 173.
24. Corin Braga, Du paradis perdu à l’antiutopie aux XVIe - 
XVIIIe siècles, Paris, Éd. Classiques Garnier, 2010, pag. 13.
25. Zsolt Czigányik, Satire and Dystopia: Two Genres ?, în 
Proceedings of the 6th Biennieal Conference of the Hungarian 
Society for the Study of English, Debrecen, HUSE Papers, 2003, 
pag. 305. 
26. David Fishelov, Satura contra utopiam. Satirical distortions 
of utopian ideas, în Revue de littérature comparée, nr. 4, 1993, 
pag. 463.
27. Zsolt Czigányik, op.cit. , pag. 306.
28. ibidem, pag. 307.
29. Nicole Pohl, Utopianism after More: The Renaissance 
and Enlightenment, în volumul Utopian literature, editat de 
Gregory Claeys, Cambridge University Press, 2010, pag. 66.
30. Teodor Iordăchescu, Jonathan Swift, a master of satire. 
An Overview of ‚’Gulliver’s Travels’’, în Analele Universității 
Dimitrie Cantemir. Seria Științele Limbii, Literaturii și 
Didactica Predării, nr. 4, 2005, pag. 25.
31. Apud. Corin Braga, The Rationalist critique ..., op.cit., pag. 
184.

32. Jonathan Swift, Călătoriile lui Gulliver, traducere de Leon 
D. Levițchi, prefața de Vera Călin, București, Editura Pentru 
Literatură, 1967, pag. 98.
33. Corin Braga, Les antiutopies classiques, Paris, Éd. Classiques 
Garnier, 2012, pag. 90.
34. Corin Braga, Du paradis perdu..., op.cit., pag. 317.
35. Jonathan Swift, Călătoriile..., op.cit. , pag. 186.
36. ibidem, pag. 209, 210 și 211.
37. Corin Braga, The Rationalist Critique ... , op.cit. , pag. 184.
38. ibidem, pag. 234-235.
39. Corin Braga, Du paradis perdu..., op.cit., pag. 320.
40. Corin Braga, Les antiutopies..., op.cit. , pag. 91-92.
41. Jonathan Swift, Călătoriile..., op.cit. , pag. 264-265.
42. Corin Braga, Du paradis perdu..., op.cit., pag. 334.
43. Jonathan Swift, Călătoriile..., op.cit. , pag. 322.
44. Donald Gilliland Murchie, Utopia vs. History: Jonathan 
Swift and the Twentieth Century, teză de doctorat susținută 
în august 1989 la Universitatea din Glasgow, pag. 89: Este 
clar că atunci când îl face pe Gulliver să se plângă în epistola 
care prefațează cartea, către vărul său Sympson, că unii cititori 
consideră că ,,Houyhnhnmi-ii și acei Yahoos nu au mai multă 
realitate decât locuitorii Utopiei’’, Swift se plasează în linia 
utopianismului deschisă de britanicul Morus în secolul al 
XVI-lea.
45. Corin Braga, Du paradis perdu..., op.cit., pag. 339.
46. Jonathan Swift, Călătoriile..., op.cit. , pag. 323.
47. Albert Ball, Swift and the animal myth, în Transactions 
of the Wisconsin Academy of Sciences, Arts and Letters, volum 
editat de Stanley Beck, vol. XLVIII, 1959, pag. 244.
48. Corin Braga, Du paradis perdu..., op.cit., pag. 356.
49. Jonathan Swift, Călătoriile..., op.cit. , pag. 353.
50. Teodor Iordăchescu, op.cit. , pag. 28.
51. Albert Ball, op.cit. , pag. 247.
52. Mircea Coloșenco, Modernitatea capodoperei cantemiriene: 
,,Istoria ieroglifică’’, în Dacia literară, anul XX, serie nouă din 
1990, nr. 82, 1/2009, pag. 9: Titlul original al lucrării, după 
manuscrisul olograf, este  ,,Istoria ieroglifică în douăsprezece 
părți împărțită cu 760 de sentenții frumos împodobită, la 
începătură de scară a numerelor dezvăluitoare, iară la sfârșit 
cu a numerelor streine tâlcuitoare’’, iar sursa inspirației ei ar 
fi putut fi ,,Etiopicele’’ lui Heliodor (sec. III î.Hr.), ,,Istoria 
secretă’’ a lui Procopios din Cesareea, sau ,,Le roman de 
Renart’’ (sec. XII-XIII).
53. Dan-Horia Mazilu, Dimitrie Cantemir. Un prinț al 
literelor, București, Ed. Elion, 2001, pag. 153-154: Lucrarea 
lui Cantemir a fost mereu subiectul disputelor dintre exegeții 
ei pentru a o înscrie literar unui gen. Dacă A.D. Xenopol vedea 
în ea o ,,lucrare morală-filosofică’’ și o ,,satiră politică’’, N. Iorga 
o aprecia drept ,,roman istoric’’, sau ,,memorii îmbrăcate în 
haină alegorică a acestei politici urâte, prefăcută în fabulă 
hazlie și în feerie ideală’’. P.P. Panaitescu vedea în ea un ,,pamflet 
politic’’, un text criptat de alegorie. Istoricul Dan Bădărău 
opinează pentru ,,roman satirico-politic’’. Repertoriind aceste 
considerații, se impune ca fapt comun majoritar al lor definiția 
de ,,roman alegoric’’ pe care au propus-o.
54. Bogdan Crețu, Discreditări timpurii ale modelului utopic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



35

în literatura română, în Analele Științifice ale Universității 
Al.I.Cuza, serie nouă, Secțiunea Literatură, tomul XLVIII-L, 
2002-2004, pag. 71.
55. Ana Cartianu, The Hieroglyphic History. A Few Landmarks, 
în Secolul 20. Revistă de literatură universală, nr. 11-12, 1973, 
pag. 15.
56. Alexandru Zotta, Lecturi parabolice din proza românească, 
București, Ed. Virtual, 2010, pag. 7: Ca și Jonathan Swift în 
Călătoriile lui Gulliver, Dimitrie Cantemir utilizează mitul 
animal, așa cum remarcă criticul Alexandru Zotta, ,,are pe 
deplin conștiința caracterului indirect al discursului alegoric. 
În mentalitatea lui este clară nevoia de a recurge la codul 
alegoriei animaliere, procedeu răspândit pe larg în Evul 
Mediu și preluat de Renaștere. (...) Autorul a înțeles condiția 
«asuprelii» care-l obligă la discursul aluziv, nevoia de a 
obscuriza discursul prin paralelismul alegoric realizat între 
«firea chipului și a dihaniii», prin codificarea animalieră.’’
57. Manuela Tănăsescu, Despre istoria ieroglifică, București, 
Ed. Cartea Românească, 1970, pag. 88: ,,Dar Cantemir 
face literatură, el despoaie persoana devenită personaj de 
amănuntele care i se par fără importanță și adaugă altele ce 
contribuie la esențializare, ferindu-se însă întotdeauna de a 
ajunge până la schemă’’.
58. Dimitrie Cantemir, Istoria ieroglifică, postfață de Elvira 
Sorohan, Iași, Ed. Junimea, 1988, pag. 8.
59. ibidem, pag. 7.
60. Elvira Sorohan, Teatrul politic în ,,Istoria ieroglifică’’ și 
modernitatea romanului, în Dimitrie Cantemir. Perspective 
interdisciplinare, volum coordonat de Bogdan Crețu, Iași, Ed. 
Institutul European, 2012, pag. 120-121.
61. Elvira Sorohan, Singurătatea scriitorului, Iași, Ed. 
Universității ,,Al. I. Cuza’’, 2004, pag. 18: Deși probabil 
familiarizat cu unele scrieri utopice ale perioadei anterioare 
precum ,,Civitas solis’’ a italianului Campanella, sau 
,,Obeliscus Pamphilius’’, lucrarea lui Athanasius Kircher, după 
cum remarca Elvira Sorohan, ,, (...) Cantemir nu avea vocația 
de utopist, deși decăderea țărilor române secătuite de cotropiri, 
asemănătoare cu starea Italiei din vremea lui Campanella, i-ar 
fi putut stimula fantezia evaziunii într-o patrie ideală.’’
62. ibidem, pag. 151.
63. Bogdan Crețu, Discreditări timpurii..., op.cit. , pag. 72.
64. Bogdan Crețu, Pactul faustic al Camilopardalului, în Caiete 
critice, nr. 9 (275) /2010, pag. 38: După cum remarcă Bogdan 
Crețu, ,,printre personajele Istoriei ieroglifice, unul se situează 
diplomatic dincolo de toate interesele, reușește să se plaseze 
într-o neutralitate mereu profitabilă, să intermedieze întâlniri, 
să arbitreze împăcări, să ofere posibile soluții, dar fără a uita 
să urmărească, fără excepție, în orice situație, propriul profit’’.
65. Mihaela Pop, O definiție negativă a autorității politice 
românești de la începutul secolului al XVIII-lea (Disoluția 
imaginii voievodului în ,,Istoria ieroglifică’’ a lui Dimitrie 
Cantemir), în Analele Universității București. Seria Filosofie, 
2006, pag. 118: Epithumetikon era pentru vechii greci, acea 
parte inferioară a sufletului, responsabilă cu guvernarea 
instinctelor umane primare: hrănire, supraviețuire și procreere. 
66. Doina Ruști, Bestiarul cantemirian, Iași, Ed. Universitas 

XXI, 2007, pag. 49.
67. Dimitrie Cantemir, op.cit., pag. 154.
68. ibidem, pag. 156.
69. ibidem, pag. 156.
70. Bogdan Crețu, Discreditări timpurii..., op.cit. , pag. 75: 
Spre comparație, se poate remarca lipsa de valoare a acestui 
metal pentru utopienii lui Morus, care-l folosesc pentru 
confecționarea oalelor de noapte.
71. Dimitrie Cantemir, op.cit., pag. 158.
72. ibidem, pag. 164-165.
73. Alexandru Cizek, Simbolistica în ,,Istoria ieroglifică’’, în 
Secolul 20. Revista de literatură universală, nr. 11-12, 1973, 
pag. 61: ,,(...) Aflată la polul negativului, imaginea bodzii 
Pleonaxia, întruchipare a lăcomiei, amintește de plăsmuirile 
apocaliptice. În speță, este vorba de simbolul lăcomiei de bani 
a Porții otomane’’.
74. Elvira Sorohan, Cantemir în Cartea ieroglifelor, București, 
Ed. Minerva, 1978, pag. 81: Criticul Elvira Sorohan avea să 
remarce acest lucru cu justețe: ,,Cantemir contestă, în termenii 
criticismului iluminist, concentrarea absurdă și confuză a 
puterii de tip oriental, într-o tiranie irațională a centrului 
lăcomiei, în afara spațiului național, dar nu fără reflexe în 
interiorul lui, unde degradarea și disoluția morală succed 
necesar expansiunii unor moravuri străine’’. 
75. Bogdan Crețu, Discreditări timpurii..., op.cit. , pag. 75.
76. Exegeza operei lui Swift a identificat în acest idol un croitor 
alegoric, autorul dorind să satirizeze pe cei care manipulează 
religia după ,,moda’’ timpului, denaturându-i adevărul în 
funcție de împrejurări, n.n.
77. Jonathan Swift, Povestea unui poloboc. Satire și alte pamflete, 
traducere, studiu introductiv și note de Andrei Brezianu, 
București, Ed. Univers, 1971, pag. 37.
78. Andrei Brezianu, Swift și Cantemir, sau Gulliver și Licorna, 
în Secolul 20. Revista de literatură universală, nr. 11-12, 1973, 
pag. 40-41.
79. ibidem, pag. 42.
80. Andrei Brezianu, Swift and the Cantemirs: an 18th 
Century Case in Literary Contingency, în Revue des Études 
Sud-est Européennes, tome XXIII, juillet-septembre, nr. 3, 
1985, pag. 231.
81. Jonathan Swift, Jurnal pentru Stella, traducere de Andrei 
Brezianu, București, Editura Univers, 1973, pag. 16-17.
82. Dimitrie Cantemir, Descrierea Moldovei, postfață și 
bibliografie de Magdalena Popescu, București, Ed. Minerva, 
1976, pag. 176-177.

Bibliography:

Surse primare:
Cantemir, Dimitrie, Descrierea Moldovei, postfață și 

bibliografie de Magdalena Popescu, București, Ed. 
Minerva, 1976, 208 p.

Idem, Istoria ieroglifică, postfață de Elvira Sorohan, Iași, Ed. 
Junimea, 1988, 648 p.

Jonathan Swift, Călătoriile lui Gulliver, traducere de Leon 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

36

D. Levițchi, prefața de Vera Călin, București, Editura 
Pentru Literatură, 1967.

Idem - Jurnal pentru Stella, traducere de Andrei Brezianu, 
București, Editura Univers, 1973, 548 p.

Idem - Povestea unui poloboc. Satire și alte pamflete, 
traducere, studiu introductiv și note de Andrei Brezianu, 
București, Ed. Univers, 1971, 379 p.

Surse secundare:
Ariès Philippe, şi Duby Georges (coord.) - Istoria vieţii 

private, introducere de Paul Veyne, traducere de 
Constanța Tănăsescu, Micaela Slăvescu și Berza Maria, 
vol. II, Bucureşti, Ed. Meridiane, 1995, 403 p.

Baczko, Bronislaw - Lumières de l’utopie, Paris, Éd. Payot, 
1978, 416 p.

Ball, Albert - «Swift and the animal myth», in volumul 
editat de Stanley Beck, Transactions of the Wisconsin 
Academy of Sciences, Arts and Letters, vol. XLVIII, 1959, 
pp. 239-248.

Braga, Corin - Du paradis perdu à l’antiutopie aux XVIe - 
XVIIIe siècles, Paris, Éd. Classiques Garnier, 2010, 416 p.

Idem - Les antiutopies classiques, Paris, Éd. Classiques 
Garnier, 2012, 350 p.

Idem - «The Rationalist Critique of Utopian Thinking: 
Islands of Fools and Other Anti-Utopian Classics », în 
University of Bucharest Review (serie nouă), vol. 1, nr. 2, 
2011, pp. 173-190.

Brezianu, Andrei – «Swift and the Cantemirs: an 18th 
Century Case in Literary Contingency», în Revue 
des Études Sud-est Européennes, tome XXIII, juillet-
septembre, nr. 3, 1985, pp. 223-231.

Idem - «Swift și Cantemir, sau Gulliver și Licorna», în 
Secolul 20. Revista de literatură universală, nr. 11-12, 
1973, p. 39-53.

Carile, Paolo - «La Réunion, refuge protestant dans un 
projet d’Henri Duquesne à la fin du XVIIéme siècle», 
în L’insularité: thématique et représentations. Actes du 
colloque international de Saint-Denis de la Réunion (avril 
1992) , coordonat de J.-C. Marimoutou și J.-M. Racault, 
Paris, Éd, L’Hermattan, 1995, 475 p.

Cartianu, Ana - «The Hieroglyphic History. A Few 
Landmarks», în Secolul 20. Revistă de literatură 
universală, nr. 11-12, 1973, p. 15-33.

Cioranescu, Alexandru - Viitorul trecutului. Utopie și 
literatură, București, Ed. Cartea Românească, 1996, 286 p.

Cizek, Alexandru - «Simbolistica în Istoria ieroglifică», 
în Secolul 20. Revista de literatură universală, nr. 11-12, 
1973, pp. 56-73.

Coloșenco, Mircea - «Modernitatea capodoperei 
cantemiriene: ,,Istoria ieroglifică’’», în Dacia literară, 
anul XX (serie nouă din 1990), nr. 82, (1/2009), pp. 
9-10.

Crețu, Bogdan - Utopia negativă în literatura română, 
București, Ed. Cartea Românească, 2008, 278 p.

Idem - «Discreditări timpurii ale modelului utopic în 
literatura română.», în Analele Științifice ale Universității 

Al.I.Cuza (serie nouă). Secțiunea Literatură, tomul 
XLVIII-L, 2002-2004.

Idem - «Pactul faustic al Camilopardalului», în Caiete 
critice, nr. 9 (275) /2010, pp. 38-45.

Czigányik, Zsolt - «Satire and Dystopia: Two Genres 
?», in Proceedings of the 6th Biennieal Conference of the 
Hungarian Society for the Study of English, Debrecen, 
HUSE Papers, 2003, pp. 305-309.

Elliot, Robert C. - «The Shape of Utopia», în ELH, The 
John Hopkins University Press, vol. 30, nr. 4, dec. 1963, 
pp. 317-334.

Fishelov, David - «Satura contra utopiam. Satirical 
distortions of utopian ideas», in Revue de littérature 
comparée, nr. 4, 1993, pp. 463-471.

Iordăchescu, Teodor - «Jonathan Swift, a master of satire. 
An Overview of ‚’Gulliver’s Travels’’», in Analele 
Universității Dimitrie Cantemir. Seria Științele Limbii, 
Literaturii și Didactica Predării, nr. 4, 2005.

Mazilu, Dan-Horia - Dimitrie Cantemir. Un prinț al 
literelor, București, Ed. Elion, 2001. 212 p.

Murchie, Donald Gilliland - Utopia vs. History: Jonathan 
Swift and the Twentieth Century (teză de doctorat), 
University of Glasgow, august, 1989, 275 p.

Pohl, Nicole - «Utopianism after More: The Renaissance 
and Enlightenment», în volumul Utopian literature , 
editat de Gregory Claeys, Cambridge University Press, 
2010, pp. 51-78.

Pop, Mihaela - «O definiție negativă a autorității politice 
românești de la începutul secolului al XVIII-lea 
(Disoluția imaginii voievodului în ,,Istoria ieroglifică’’ 
a lui Dimitrie Cantemir)», în Analele Universității 
București. Seria Filosofie, 2006, pp. 91-121.

Ruști, Doina - Bestiarul cantemirian, Iași, Ed. Universitas 
XXI, 2007, 238 p.

Ruyer, Raymond - L’Utopie et les utopies, Ed. Gérard 
Monfort, 1988, 293 p.

Sorohan, Elvira – Cantemir în Cartea ieroglifelor, București, 
Ed. Minerva, 1978, 285 p. 

Idem - Singurătatea scriitorului, Iași, Ed. Universității ,,Al. I. 
Cuza’’, 2004, 239 p.

Idem – «Teatrul politic în ,,Istoria ieroglifică’’ și 
modernitatea romanului», în volumul coordonat 
de Bogdan Crețu, Dimitrie Cantemir. Perspective 
interdisciplinare, Iași, Ed. Institutul European, 2012, 298 
p.

Tănăsescu, Manuela - Despre istoria ieroglifică, București, 
Ed. Cartea Românească, 1970, 220 p.

Trousson, Raymond – D’Utopie et d’utopistes, Paris, Ed. 
L’Hermattan, 1998, 233 p.

Idem - Voyage aux pays de nulle part. Histoire littéraire de 
la pensée utopique, Bruxelles, Ed. de l’Université de 
Bruxelles, 1999, 320 p.

Idem - «Utopie et roman utopique.», în Revue des Sciences 
Humaines , nr. 5, 1974, pp. 367-378.

Zotta, Alexandru - Lecturi parabolice din proza românească, 
București, Ed. Virtual, 2010, 154 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:55 UTC)
BDD-A26120 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

