
   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

20

Mirodenii, bucate, savoare

Ir i n a  R ox a n a  G E O R G E S C U
Universitatea din București, Facultatea de Litere

University of Bucharest, Faculty of Letters
Personal e-mail: georg_irina@yahoo.com

Savorile care ne populează imaginaţia, care ne leagă 
de amintirea vreunei percepţii, de un gust anume, de o 
aromă pe care o purtăm cu noi inconştient – mirodeniile 
descoperite în fantezia vreunui bucătar care trezeşte, 
dincolo de curiozitatea unui fel de mâncare, tentaţia 
de a apropria un stil de viaţă, un colţ dintr-o lume care 
se conţine pe sine – desăvârşesc sensul unei căutări 
continue, intime, ultrasenzitive, o lume a gusturilor şi 
a încântării perpetue: desfătare carnavalescă, farmec 
ocazional, curiozitate faţă de ceea ce ne este exterior şi 
ne seduce prin noutate. Pentru cunoscători, contează 
nu doar hrana propriu-zisă, ci şi tentaţia descoperirii, 
accesul la delicii interzise care tulbură în aceeaşi măsură 
în care ne depărtează de ceea ce cunoaştem, vraja de 
care suntem învăluiţi până la părăsirea de sine, până la 
confundarea cu ceea ce ne era odată exterior, pentru 
ca apoi să facă parte din noi. În egală măsură, arta de 
a găti este apanajul bucătarilor, care sunt, în felul lor, 
nişte artişti; seducători ai gusturilor, practicanţi ai 
unei îndeletniciri oculte care ne încearcă simţurile, 
uneori cu intenţia de a corija prejudecăţi sau chiar cu 
riscul de a ne şoca. Şef pe mica sa feudă de mirodenii 
şi savori, bucătarul – numit şi maestru, „chef ”, pentru 
a-i sublinia rafinamentul şi măiestria – eliberează efluvii 

savuroase, făcându-ne părtaşi la o nouă lume de culori şi 
gusturi inedite. Fascinaţia faţă de felul în care se prepară 
mâncarea se traduce în prezent printr-un amestec curios 
de artificiu şi inovaţie, pentru afirmarea autenticităţii 
dincolo de orice bariere. 

Epifanii gastronomice: lumea lui Ion Creangă între 
opulenţă şi decadenţă

De la poveştile copilăriei până la plimbările prin 
grădina de delicii, literatura este populată de farmecul 
desfătării şi al aromelor (ne)prihănite. „Ca sarea în 
bucate” este răspunsul pe care mezina îl dă tatălui său 
din basmul omonim, pentru a-i arăta cât de mult îl 
iubeşte, „cu faţa senină, zâmbind cu dragoste firească şi 
lăsându-şi ochii în jos”, cu sfială. 

Până şi dragostea este condiţionată, de la un punct 
încolo, de aspecte pecuniare, surprinse eufemistic de 
aforismul „dragostea trece prin stomac”. Despre cei 
trecuţi prin viaţă se spune că „şi-au trăit traiul, şi-au 
mâncat mălaiul”. Astfel de enunţuri oraculare asigură 
continuitatea şi ciclicitatea vieţii, prin metafore de 
origine gastronomică – „bucătură nouă în gură veche” 

Tastes, Spices, Flavours

The present article is a literary documentation regarding the diversity of tastes, spices and flavours that are 
surrounding us, as a significant part of our cultural identity. Seen not only as a primar need to feed ourselves, but also as 
an important section of our life, food is nevertheless a joy to express ourselves, to imagine new savours and on top of that 
a key to discover and understand the values of alterity. In literature describing food and drinks means also to reinvent 
misterious worlds of tastes and fragrances.

Keywords: tastes, flavours, fragrances, Ion Creangă, Mihail Sadoveanu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:28 UTC)
BDD-A26119 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



21

– având rolul de a insista asupra propriei identităţi. Nu 
este de tăgăduit că mâncarea ocupă în rol fundamental 
în viaţa noastră. În acest sens, stau mărturie numeroasele 
expresii şi locuţiuni care pornesc de la verbul „a mânca”, 
dar care depăşesc invariabil sensul primar, referitor la 
actul ingerării ca atare:  „a mânca pita (sau pâinea) 
cuiva” – a fi întreţinut de cineva; „a-şi mânca de sub 
unghii” – a fi zgârcit vs. „a-i mânca averea cuiva” – a 
stoarce pe cineva de bani; a mânca, în diverse forme: „ca 
o mireasă”, „ca o pasăre”, „ca o căpuşă”, „ca un lup”, „ca 
un popă”; „a-şi mânca omenia” – a-şi pierde prestigiul, 
cinstea, renumele; „a-şi mânca zilele / tinereţea” – a-şi 
distruge viaţa, a-şi irosi puterile etc. În egală măsură, 
mâncarea se asociază cu „pofta”, supusă şi ea nuanţelor 
(„poftă de mâncare”, dar şi „a-şi pune pofta-n cui”!), 
pentru a desemna plăcerea ospătării sau, dimpotrivă, 
renunţarea la ceva; merită să amintim şi expresiile „a o 
duce într-o mâncare şi într-o băutură”, având sensul de 
„a petrece”, „a chefui”, „asta-i altă mâncare de peşte”, „a 
strica mâncarea degeaba”, cu sensul de „a trăi degeaba”, 
„a nu fi bun de nimic”. Făcând parte din viaţa tuturor, 
indiferent de categoria socială, mâncarea – devenită, 
în funcţie de situaţie şi de vremuri, „vipt”, „ospătare”, 
„festin”, „haleală” sau „crăpelniţă” – este şi o modalitate 
de relaţionare (chermeză, chef, paranghelie etc.), de 
întreţinere a prieteniilor sau de descoperire a altora noi. 
Ca o particularitate, „ideea că sufletul unei societăţi 
este revelat de modul de pregătire a hranei a existat, de 
fapt, din cele mai vechi timpuri. Potrivit tradiţiei clasice 
greceşti şi a celei chineze, barbarii consumau carne crudă 
sau nepreparată, în loc să adopte practicile civilizate ale 
gătitului, acesta fiind un aspect esenţial al barbarismului 
lor. [...] În acest caz şi în multe altele, identificarea unei 
populaţii după bucătăria sa este mai mult o preocupare 
a observatorilor externi cu idei stereotipe decât o 
activitate de auto-reflecţie”1. În egală măsură, literatura 
călătoriilor vizează, prin natura discursului subiectiv, şi 
popasuri gastronomice, prilejuind căutarea perpetuă a 
unor gusturi locale. Descoperirea alterităţii se face prin 
bucate, prin varietatea mirosurilor şi a reflecţiilor legate 
de feluri de mâncare, modalităţi de servire, gustări 
îmbietoare, asortate cu poveşti sau evocări diverse. 
În secolul al IV-lea î.Hr., bucătarul grec Archestratos 
din Gela (Sicilia), a scris un poem pentru a lăuda 
viaţa de lux (Hedypatheia), însă învăţăturile sale au în 
vedere calitatea, prospeţimea şi simplitatea elegantă 
în prepararea mâncării. Odată cu timpul, bucătăria 
a însemnat „respingerea distorsiunilor şi ostentaţiei 
mâncării medievale în favoarea simplităţii şi calităţii 
proprii”2.

Literatura se supune şi ea unor alegeri – unor 
miresme şi savori, în definitiv – pentru a celebra ceea 
ce e fundamental uman: tentaţia descoperirii, fascinaţia 
noului, necesitatea de a ne regăsi în orice „gustare” 
pe care o luăm şi care, în cele din urmă, ne defineşte. 
Gusturile rafinate nu se încurcă nici cu ignoranţa plebei, 

nici nu se dezic de pretenţiile aristocratice. În opinia lui 
M. Bahtin, imaginile ospăţului – mâncarea, băutura, 
înghiţirea – sunt strâns legate de formele popular-
festive, mai ales că „ele nu formează hrana şi băutura 
cotidiană, consumată în particular de către indivizii 
izolaţi, ci hrana festivă de la ospăţul poporului, cum se 
zice, hrana unui «chef în lege»”3. Tot Bahtin aminteşte 
de Zeno, episcop de Veron, care a alcătuit o predică 
originală, propunându-şi să înnobileze „sindrofiile 
bezmetice”; în acest sens, a ales din Biblie toate pasajele 
în care se vorbeşte despre felul în care mănâncă şi beau 
personajele din istoria sacră, inventariind imaginile 
de festin din Sf. Scriptură, fapt ce a dus la „înnoirea 
principiului sacru în plan material-corporal”4. Predica 
lui Zeno conţine „elemente de risus paschalis, deci nu 
e străină de râsul şi glumele slobode care, conform 
unei vechi tradiţii, erau îngăduite de Paşti în predicile 
bisericeşti”. În Ţiganiada lui Ion Budai-Deleanu, apare 
imaginea unui rai cu bucate desăvărşite şi, la antipodul ei, 
a unui infern culinar, în manieră rabelaisiană; de altfel, 
„imaginea infernului se leagă inseparabil de imaginea 
mâncării şi băuturii. Dar infernul are la el şi semnificaţia 
josului trupesc topografic, Rabelais reprezintă infernul 
şi în forme carnavaleşti”. De altfel, se credea că „râsul, 
mâncarea şi băutura biruie moartea”  (cf. nuvela 
Matroana virtuoasă din Efes de Petroniu, regăsită în 
Satyricon), în felul acesta amendându-se lăcomia şi 
nedreptatea. De facto, „muşcând şi mestecând hrana, 
verificăm rezistenţa şi consistenţa lumii, ne descărcăm 
furia [...]. Dinţii sunt arma noastră naturală împotriva 
lumii, singurul organ a cărui duritate ne permite să 
deteriorăm şi să distrugem lucrurile lumii. De aceea s-a 
ajuns să se spună că până şi plăcerea gastronomică ar 
ascunde o agresivitate pasivă”5. Lumea ni se dezvăluie în 
măsura în care încercăm să ne-o apropriem.

În poveştile lui Creangă, avertismentele sunt, 
de multe ori, de natură culinară; însă interdicţia este 
atenuată de nuanţele domestice, a căror colocvialitate 
se află la limita cu ironia mucalită („să te ferească 
Dumnezeu când prinde mămăliga coajă”). În Povestea 
lui Harap-Alb, Sfânta Duminică, „desculţă prin rouă”, 
„culege o poală de somnoroasă, pe care o fierbe la 
un loc cu o vadră de lapte şi cu una de miere şi apoi 
iè mursa aceea şi iute se duce de o toarnă cu apă până 
la gură”6. Unele probe sunt preluate de însoţitorii lui 
Harap-Alb, printre care Flămânzilă, eroul cu apetit 
pantagruelic, „o namilă de om care mânca brazdele 
de pe urma a 24 de pluguri şi tot striga în gura mare 
că crapă de foame” şi Setilă, „prăpădenia apelor, fiul 
Secetei, născut în zodia raţelor şi împodobit cu darul 
suptului”, ajunşi la Împărăţia Roşie, se confruntă cu 
masa ritualică, fiind nevoiţi să-i facă faţă: „12 harabale 
cu pâne, 12 ialoviţe fripte şi 12 buţi pline cu vin de cel 
hrănit, de care, cum bei câte oleacă, pe loc ţi se taie 
picioarele, îţi steclesc ochii în cap, ţi se încleie limba 
în gură şi începi a bolborosi turceşte, fără să ştii bechiu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:28 UTC)
BDD-A26119 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

22

macar”7. Mâncatul este, la urma urmei, un rit de trecere, 
înţeles ca o ingurgitare excesivă. Lumea este cuprinsă în 
această poftă teribilă, neostoită. La Creangă, satira se 
transformă adesea în grotesc: „şi atunci unde nu începe 
Flămânzilă a cărăbăni deodată în gură câte o haraba 
de pâne şi câte o ialoviţă întreagă, şi răpede mi ţi le-a 
înfulicat şi le-a forfăcat, de parcă n-au mai fost. Iară 
Setilă, dând fundurile afară la câte o bute, horp! ţi-o 
sugea dintr-o singură sorbitură; şi răpede-răpede, mi 
ţi le-a supt pe toate de-a rândul, de n-a mai rămas nici 
macar picătură de vin pe doage”8. Puternica năzuinţă 
spre belşug şi spre o cuprindere autentic universală se 
distinge în opera lui Creangă prin imaginile înghiţirii. 
Mai mult decât atât, „hiperbolismul lor pozitiv, tonul lor 
vesel şi triumfător”9 amplifică necesitatea belşugului. 
„Festinul – ca solemnitate victorioasă şi ca înnoire 
– îndeplineşte adesea în creaţia populară funcţiile 
împlinirii. Sub acest raport el echivalează cu nunta 
(actul procreării). Cele două epiloguri se contopesc 
adesea în imaginea «ospăţului nupţial» care încheie, 
de altfel, operele populare. Cert este că festinul, nunta 
şi ospăţul nupţial nu duc la un sfârşit abstract şi nud, ci 
la o împlinire urmată totdeauna de un început nou”10. 
Imaginea ospăţului din basme, când eroul solar, ajuns la 
capătul călătoriei, este răsplătit cu o nuntă, marchează 
sfârşitul traseului iniţiatic, dar şi începutul unei noi 
ordini.

Ritualul mesei în opera sadoveniană

În povestirile din Hanul Ancuţei, mâncarea bună se 
asociază cu „vremea petrecerilor şi a poveştilor”, unde 
domină veselia îmbelşugată: „şi-atâtea oale au farmat 
băutorii, de s-au crucit doi ani muierile care se duceau la 
târg la Roman. Şi, la focuri, oameni încercaţi şi meşteri 
frigeau hartane de berbeci şi de viţei, ori pârpâleau 
clean şi mreană din Moldova”11. În naraţiunile lui 
Sadoveanu, regăsim adesea farmecul „zilelor grase 
şi vesele”, în care „contenea câte un răstimp viersul 
lăutarilor şi porneau poveştile”12. De aceea, călugărul 
Gherman din povestirea Haralambie încerca în tăcere 
„a preţui bunătatea vinului”13 ori Moş Leonte Zodierul, 
„gustând băutură bună”14, ascultă întâmplări care 
au fost. Vinul are un statut privilegiat, şi-a câştigat 
notorietatea şi s-a impus ca băutură nobilă. Supranumit 
„nectarul zeilor”, vinul a fost rând pe rând „alcoolizat, 
aromatizat, şaptalizat, încălzit, cupajat, amestecat cu 
mirodenii, afumat, gazificat, îngheţat, îndoit cu apă, 
amestecat cu răşini, sărat, îndulcit... şi a ieşit mereu la 
fel de pur ca înainte”15. Mai mult decât atât, imaginile 
ospăţului se împletesc cu cele ale „trupului grotesc”16, 
trup devorator şi devorat deopotrivă. Sadoveanu insistă 
asupra dualităţii băuturii, fiindcă „vinul e bun şi la 
bucurie, şi la scârbă”. Regăsim, totodată, în literatura 
sadoveniană, „motivul gurii larg deschise” şi „motivul 

înghiţirii”, care se află la hotarul între „imagistica 
trupului şi imagistica hranei şi a băuturii”17. Imaginile 
mâncării sunt indisolubil relaţionate cu „imaginile 
trupului şi ale procreaţiei (fertilităţii, creşterii, 
naşterii)”18, dar şi cu imaginile carnavaleşti, festinice, 
„intim legate de cuvânt, de discuţia înţeleaptă, de 
adevărul vesel”19, ilustrând tendinţa către abundenţă şi 
universalitate asupra căreia insistă Bahtin; „întâlnirea 
omului cu lumea având loc în gura deschisă, care apoi 
macină, sfâşie şi mestecă, este unul dintre cele mai 
vechi şi mai importante subiecte ale gândirii şi imaginii 
omului. Aici el degustă lumea, pe aici o introduce în 
corpul său, transformând-o într-o parte a fiinţei sale. [...] 
Această întâlnire cu lumea în actul mâncării era plăcută 
şi radioasă. Omul triumfa aici asupra universului, îl 
înghiţea, fără ca el însuşi să fie înghiţit; hotarul dintre 
om şi univers se ştergea în avantajul omului”20. În actul 
mâncării, „limitele dintre trup şi univers sunt biruite în 
favoarea trupului; el triumfă asupra lumii, a inamicului, 
serbează victoria repurtată împotriva acestuia, creşte în 
detrimentul lui. Elementul victoriei caracterizează în 
mod obligatoriu toate imaginile ospăţului. Mâncarea nu 
poate să fie tristă. Mâhnirea şi hrana sunt două noţiuni 
incompatibile (în schimb, moartea şi mâncarea sunt 
perfect compatibile). Ospăţul celebrează totdeauna 
izbânda – ceea ce face parte din însăşi natura lui. 
Ospăţul victorios este universal, el semnifică triumful 
vieţii asupra morţii. În această privinţă, echivalează cu 
zămislirea şi naşterea. Trupul biruitor primeşte în el 
lumea învinsă şi se înnoieşte”21. 

În romanul sadovenian Zodia Cancerului sau 
Vremea Ducăi-Vodă, Alecu Ruset are în raport cu 
Paul de Marenne, abate de Juvigny, aproape aceeaşi 
funcţie pe care abatele o are, la rândul lui, în raport cu 
naratorul: „nu este numai o călăuză, este şi un dublu 
imperfect al acestuia. Fiindcă Alecu Ruset este şi el, în 
bună parte, un străin în Moldova mereu posomorâtului 
Duca-Vodă; urmărit, suspectat, izolat, în calitatea, 
potenţial periculoasă pentru Duca, de fiu şi deci de 
moştenitor al fostului voievod, ci şi în aceea, măcar 
tot atât de ameninţătoare, de factor de rememorare a 
unei alte «zodii» mai bune”22. În altă ordine de idei, 
calitatea de gazdă are un rol important în pregătirea 
bucatelor alese. Avramia, soţia şătrarului Lăzărel Griga, 
aruncă din fugă pe masă faţă albă de pânză de in, aşază 
sfeşnicele de alamă cu lumânări de ceară şi între el, o pită 
mare de grâu, „lângă pită, brânză de burduf în strachină 
de lut. Lângă brânză, cepe. Şi lângă cepe, un ulcior de 
vin”23. Frugalitatea mesei, „lipsa de fineţe a gustării” 
este flagrantă pentru gusturile rafinate ale călătorului, 
descendent al unei vechi familii franceze, care observă 
îndemânarea lipsită de ostentaţie a comeseanului său, 
căpitanul Ilie Turculeţ, care, cu gravitate, „cuprinsese în 
mâna stângă o ceapă, care i se păruse mai în culoarea 
racului fiert. Potrivind-o la marginea mesei şi ţinînd-o 
strâns, izbi scurt cu pumnul drept, zdrobind-o. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:28 UTC)
BDD-A26119 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



23

Plecându-şi spre ea nasul, alese o bucată albă de miez, 
o presură cu sare, frânse o margine de pâne şi începu să 
mestece cu plăcere din aceste două elemente, adăogind 
şi brânză. După ce înghiţi de câteva ori, îşi turnă din 
vinul acrişor ş-o deşertă pe nerăsuflate, c-o poftă 
nemaipomenită”24. Familiaritatea gesturilor surprinde 
bucuria reală a înghiţării, mâncarea fiind privilegiul celor 
ce ostenesc din greu. Călătorul străin este confruntat 
cu ritualul pregătirii unei mese moldoveneşti, în care 
noţiunea de belşug este redimensionată: „şătrăreasa se 
retrase cu grabă. Domnul abate de Marenne înţelegea 
că au loc jertfe şi încep oficii culinare. Îi reveniră mai 
mult sub limbă decât în imaginaţie savuroase reţete 
de mâncări care se puteau face din acele jertfe, pe care 
şi le închipuia jumulite, trecute prin pară de foc, albe 
şi grase. Ţinând socoteală însă de acea – după cât se 
părea – brânză primitiv conservată şi de acele legume 
usturătoare, bune numai în compoziţii de sosuri, se 
îndoia că va avea parte să vadă înainte-i o bunătate de 
pasere domestică măcar străpunsă de ţiglă şi rumenită 
în ton de aur vechi. Se hotărî să guste întâi vinul. Era 
un vin acruţ, pe care-l preţui de puţină valoare”25. 
Remarcăm, deci, un contrast între obişnuinţele rasate 
ale abatelui şi pofta reală, dezinhibată, a căpitanului de 
a mânca în voie. Iar rolul vinului este tocmai acela de 
a dezlega „limbile” şi de a descreţi frunţile, de a scoate 
la iveală miezul celor mai profunde gânduri. Pentru 
gazdă, esenţial este ca oaspeţii să fie mulţumiţi. De 
aceea, „şătrarul aştepta să-şi vadă musafirii gustând”, 
„aşteptă pe franţuz să-şi deie părerea în limba lui 
străină, cătră beizade, şi înţelese că se spun lucruri 
de laudă, deşi puţine, căci lingura nu dădea pas”26. 
Totodată, ospăţul prezintă o importanţă deosebită 
şi din alt punct de vedere: „el oferă cadrul esenţial în 

care se rostesc vorbele înţelepte, discursurile, adevărul 
cel vesel. Între cuvânt şi ospăţ există relaţii străvechi”27. 
Cuvântul rostit la masă este adesea şăgalnic şi slobod, 
iar asupra lui „se extind drepturile popular-festive ale 
râsului şi ale glumei la libertate şi francheţe”28. Pe tonul 
conversaţiei conviviale, „pâinea şi vinul (universul biruit 
prin muncă şi luptă) împrăştie orice teamă şi eliberează 
cuvântul, prin întâlnirea voioasă, triumfătoare, cu 
lumea în actul mâncării şi al băuturii în viaţa omului 
biruitor, care înghite lumea fără să fie înghiţit de ea”29. 
Adevărul liber de orice cenzură stă în vin, iar Sadoveanu 
amplifică valoarea aforismului in vino veritas prin 
ample aserţiuni care devin norme existenţiale: „bine-i 
să taci; dar mai bine-i să spui prostii. Rău e să nu bei. 
Şi mai rău e să bei vin prost, după ce ai băut vin bun. 
Aşa că trebuie să isprăvim ulcioarele pecetluite. Căci 
vinul ales, domnule abate de Marenne, îmblânzeşte 
mădularele, mintea şi sufletul. Îmblânzindu-le, face 
pe om mai bun. Îmbunătăţind pe om, Dumnezeu îl 
va primi bine la judeţul său”30. Ascultând cu atenţie, 
abatele aprobă spusele convivului său, rostind că „trei 
lucruri, dacă nu sunt foarte bune, sunt rele: carmina, 
vina, pepo; stihurile, vinul, harbuzul”31. Plăcintele, 
„fierbinţi şi picante, cu crusta aurie”, pentru care abatele 
„ceru numaidecât reţeta şi începu s-o scrie în tabletele 
sale”32 sunt deliciul călătorului, interesat de savori noi. 
Bucătăria tradiţională devine, astfel, utopia belşugului, 
încrustată în natura timpului nerăbdător, generează 
imaginile abundenţei şi ale înnoirii omului. De aceea, 
„la ospăţ, cuvântul aparţine timpului însuşi, care ucide 
şi dă naştere în acelaşi timp; de aceea, cuvântul acesta 
este ambiguu şi ambivalent”33. Tot la Sadoveanu, 
regăsim detaliile vesele ale unui ospăţ saturnalic: „când 
gospodina lui Lăzărel Griga, cu aceleaşi mişcări de 
servă supusă, intră şi aşeză pe masa ospăţului potrocul 
bun pentru mahmuri, abatele ceru reţeta. [...] Abatele 
de Marenne gustă şi-şi simţi coroana de păr din jurul 
tunsorii monahale zbârlindu-se. Apoi aşteptă atent 
să vadă ce i se întâmplă. Sorbitura acră şi fierbinte îi 
răcori deodată arşiţa lăuntrică, ş-atunci simţi nevoie 
să mai guste o lingură. Cercă ş-a treia oară, uitând de 
reţetă”34. Alecu Ruset îi aminteşte abatelui bonom însă 
că asemenea preparat nu va întâlni nicăieri în cuprinsul 
lumii civilizate, că prepararea ei ţine de meşteşug şi de 
respectarea unui ritual strict: „Carnea de pasere bine 
îngrăşată nu-i gătită cu apă, care, după o zicală a breslei 
noastre, nu-i vrednică de nimic. Moldovenii, oameni cu 
imaginaţie, adaogă că nu-i bună de pus nici în ciubote. 
Dacă vrei, notează ş-acest dicton. Apa acestei fierturi 
e înşelată şi prefăcută printr-o fermentaţie de tărâţă 
de grâu şi mei. I se adaogă o creangă de cireş. Şi după 
ce-i aşezată pe cuptor, la căldură, gospodina care a 
oficiat, după un ritual străvechi, asmută glas de ceartă 
asupra cuiva mai tânăr. Îl asupreşte şi-l loveşte chiar. 
Numai astfel fermentaţia capătă aciditatea necesară. 
Eu bănuiesc că se spun şi vorbe de descântec, dar le ştiu 

Mihail Sadoveanu
Sursă foto:  http://vignette4.wikia.nocookie.net/nccmn/images/b/ba/
Mihail-sadoveanu1.jpg/revision/latest?cb=20110401144239&path-

prefix=ro

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:28 UTC)
BDD-A26119 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 2
/2

01
6

24

numai femeile”35. Potrivit lui Răzvan Voncu, „vinul 
relativizează, la propriu şi la figurat, timpii naraţiunii: 
atât timpul personal al eroilor ei, cât şi timpul-cadru 
în care se petrec întâmplările”36. Persistă în conversaţia 
personajelor sadoveniene ritul vrăjit al mâncărurilor, 
asupra căruia este avertizat călătorul interesat nu doar 
de atribuţiile sale diplomatice, ci şi de detalii culinare, 
de bucuria cinstirii la o masă simplă. Prin urmare, vinul 
bun şi masa îmbelşugată asigură voioşia sărbătorii, 
prin mici libertăţi îngăduite. Lumea lui Sadoveanu 
este guvernată de prerogativele bunei dispoziţii şi ale 
cuvântării; personajele sunt „oameni cu imaginaţie” 
care trăiesc în umbra unor cutume. 

Plăcerea gustului, în ciuda caducităţii ei, asigură 
o legătură puternică, realizată pe deplin, cu LUMEA, 
redusă însă la câteva mici îmbucături. Mai mult decât 
atât, „dacă mâncarea place, subiectul uită complet de 
sine, se lasă «acordat» de obiect, savurându-l, şi devine 
una cu el”37. Prin desfiinţarea unităţii şi a coerenţei 
lumii, ne supunem în mod paradoxal reveriilor gustului 
şi ale mirosurilor, captând astfel savorile indelebile 
ale lumii înseşi. Însă „încoronarea simţului gustului 
îi anunţă totodată sfârşitul; mâncarea este aruncată 
în fundul cupolei palatine, ca într-o criptă, şi doar 
aroma, ca arrière-goût, mai aminteşte pentru scurt 
timp de comoara îngropată”38. Gustul, mai degrabă 
aventuros decât codificat, presupune o afirmare a 
alegerii individuale. Mâncarea tinde să devină mai 
mult un hobby decât un meşteşug39. Dificultatea, arta, 
experienţa, calculul şi efortul de a pregăti mâncarea au 
cedat nevoii de confort şi de economisire a timpului. 

Note:

1. Paul Freedman (coord.), Istoria gustului, trad. Raluca 
Cimpoieşu, Andra Stoica, Mădălina Tureatcă, Bucureşti, 
Editura Vellant, 2008, p. 7.
2. Ibidem, p. 18.
3. M. Bahtin, François Rabelais şi cultura populară în 
Evul Mediu şi în Renaştere, în româneşte de S. Recevschi, 
Bucureşti, Editura Univers, 1974, p. 305.
4. Ibidem, p. 307.
5. Mădălina Diaconu, De gustibus. Breviar de gastrosofie, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2013, p. 
25-26.
6. Ion Creangă, Povestea lui Harap-Alb, în Poveşti, amintiri, 
povestiri, Bucureşti, Cartea Românească, 1989, p. 94.
7. Ibidem, p. 117.
8. Ibidem, p. 117.
9. M. Bahtin, op. cit., p. 305.
10. Ibidem.
11. Mihail Sadoveanu, Hanul Ancuţei, Bucureşti, Editura 
Albatros, 1985, p. 6.
12. Ibidem, p. 9.
13. Ibidem, p. 25.

14. Ibidem, p. 42.
15. Jean-François Gautier, Istoria vinului, traducere de 
Monica Frunză, prefaţă de Robert Tinlot, Iaşi, Editura 
Institutul European, 2010, p. 104.
16. M. Bahtin, op. cit.,p. 306.
17. Ibidem, p. 306.
18. Ibidem, p. 306.
19. Ibidem, p. 308.
20. Ibidem, p. 308.
21. Ibidem, p. 310.
22. Mircea Iorgulescu, „Prefaţă” la Zodia Cancerului sau 
Vremea Ducăi-Vodă, Bucureşti, Editura Militară, 1986, p. 
13.
23. Mihail Sadoveanu, Zodia Cancerului, p. 49.
24. Ibidem, p. 49.
25. Ibidem, p. 49.
26. Ibidem, p. 50.
27. M. Bahtin, op. cit., p. 310-311.
28. Ibidem, p. 312.
29. Ibidem, p. 313.
30. Mihail Sadoveanu, Zodia Cancerului, p. 54.
31. Ibidem, p. 54.
32. Ibidem, p. 55.
33. M. Bahtin, op. cit., p. 313.
34. Mihail Sadoveanu, Zodia Cancerului, p. 82.
35. Ibidem, p. 83.
36. Răzvan Voncu, O istorie literară a vinului în România, 
Editura Curtea Veche, Bucureşti, 2013, p. 328.
37. Mădălina Diaconu, op. cit., p. 32.
38. Ibidem, p. 33.
39. Paul Freedman (coord.), op. cit., p. 10.

Bibliography:

M. Bahtin, François Rabelais şi cultura populară în Evul 
Mediu şi în Renaştere / François Rabelais and Popular 
Culture in the Middle Ages and the Renaissance, transl. 
by S. Recevschi, Bucureşti, Editura Univers, 1974.

Ion Creangă, Povestea lui Harap-Alb / The Story of Harap-
Alb, in Poveşti, amintiri, povestiri / Tales, Memories, 
Stories, Bucureşti, Cartea Românească, 1989.

Mădălina Diaconu, De gustibus. Breviar de gastrosofie 
/ De Gustibus. Breviary of Gastrosophy, Editura 
Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2013.

Paul Freedman (coord.), Istoria gustului / The History 
of Taste, transl. by Raluca Cimpoieşu, Andra Stoica, 
Mădălina Tureatcă, Bucureşti, Editura Vellant, 2008.

Jean-François Gautier, Istoria vinului / The History of 
Wine, transl. by Monica Frunză, pref. by Robert 
Tinlot, Iaşi, Editura Institutul European, 2010.

Mihail Sadoveanu, Hanul Ancuţei / Ancuța’s Inn, 
Bucureşti, Editura Albatros, 1985.

Răzvan Voncu, O istorie literară a vinului în România / A 
Literary History of Wine in Romania, Editura Curtea 
Veche, Bucureşti, 2013.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:28 UTC)
BDD-A26119 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

