
51

Sci-Fi(cțiunea) postmodernistă: romanul 
„Hesperus” al lui Ioan Petru Culianu

C i p r i a n  Iu l i a n  TO R O C Z K A I
Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu, Facultatea de Litere și Arte

“Lucian Blaga” University of Sibiu, Faculty of Letters and Arts
Personal e-mail: torocipri@gmail.com

Introducere

Pornindu-se de la grila de interpretare discipol-
maestru, în anul 2002 s-a organizat de către Grupul 
de Dialog Social o dezbatere cu tema „Culianu versus 
Eliade”1. Participanții au abordat raportul dintre cei 
doi profesori de Istoria Religiilor de la Chicago inclusiv 
prin prisma preocupărilor pe care ambii le-au avut nu 
doar pe plan academico-științific, ci și literar. În ceea 
ce privește ultimul aspect, s-au subliniat deopotrivă 
asemănările și deosebirile dintre Mircea Eliade și Ioan 
Petru Culianu: pe de o parte, aceștia au ilustrat principii 
și teme din istoria religioasă și mitologie în lucrări de 
ficțiune; pe de altă parte însă, modul în care s-a realizat 
acest fapt de către fiecare autor în parte a fost diferit. 
Astfel,  Moshe Idel a plasat creația științifică și literară 
a lui Mircea Eliade în contextul românesc interbelic: 
chiar dacă a predat și scris timp de mai multe decenii 
în Franța și în Statele Unite ale Americii, Eliade „a 
început și a rămas un scriitor și un cercetător de origine 
română, cu formație românească și cu o ideologie 
românească până în ultimul moment”2.

În ceea ce-l privește pe Ioan Petru Culianu, încă de 
la începuturile formării sale intelectuale acesta s-ar fi 
vădit a fi diferit de „monoliticul Eliade”. Structura sa ar 
fi fost mai profundă, având de-a face cu un „cosmopolit 
clasic”3. Atras de științele cognitive, el a întruchipat o 
istorie intelectuală în mare parte diferită de a lui Eliade 
(deși sunt elemente clare de influență de la acesta): 
„Culianu cred că a încercat, și cred că a și reușit – suține 
M. Idel –, să devină o figură cosmopolită, care înseamnă 
postmodernă, care înseamnă joc mintal (s.a.), care 
nu crede, poate, în structuri profunde ale realității”4. 
În special în ultima parte a vieții sale, acesta ar fi 
promovat metoda morfodinamicii care avea ca premisă 
fundamentală tocmai ideea că, în fapt, realitatea nu 
este „stabilă”, ci ea se creează prin combinări.

În cadrul aceluiași dialog amintit, Andrei Cornea 
a exprimat acceași idee, dar plecând de la problematica 
sacrului în gândirea celor doi. Dacă pentru Eliade 
ceea ce este fundamental este „ontologia sacrului”, 
pentru Culianu „sacrul nu e ceva (s.a.), ci un sistem de 
producere, … e un sacru procedural, e o procedură de 
crea sacru, un soft bazat pe o binaritate, pe o distincție 

Postmodern Sci-Fi: Ioan Petru Culianu’s “Hesperus”

This study examines the presence of postmodern and Sci-Fi elements in Ioan Petru Culianu’s micro-novel Hesperus. 
It fully represents Culianu’ originality, as it breaks both with the literature of his Romanian generation and with Eliade’s 
literature. On the one hand, it illustrates a genre rarely approached by his generation – namely, the Sci-Fi; on the other, 
it follows a postmodern structure which neither Culianu’s, nor Mircea Eliade’s contemporaries (one of his models) have 
not observed in their literary works. Thus, at least a part of Culianu’s literature must be placed within the category of 
postmodernism, Hesperus being one of the most eloquent evidences in that regard.

 
Keywords: postmodern fiction, Sci-Fi, utopia, virtual worlds, distorted time, transhumanity, Ioan Petru Culianu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

52

binară, elmentară, care produce prin repetare diversele 
variante ale religiilor”5. Și subliniind că este vorba 
aici de o chestiune metodologică evident diferită, 
referentul trage concluzia: „sacrul lui Eliade este un 
sacru modern clasic, în timp ce sacrul lui Culianu este 
un sacru recent sau postmodern”6.

Într-o recenzie publicată la prima ediție a cărții lui 
Andrei Oișteanu – unde se regăsesc convorbirile din 
cadrul mesei rotunde „Culianu vs. Eliade” – Ștefan 
Borbely critica faptul că în această carte nu s-a discutat 
„schimbarea de paradigmă culturală” înregistrată 
în cazul celor doi savanți, după care trăgea aceeași 
concluzie: Eliade a fost „un modern prin excelență, bine 
contaminat de structuralismul universalist ateu”, pe 
când Culianu a aparținut mai degrabă „unei amprente 
culturale postmoderne (s.a.)”7.

Punctul de plecare al referatului nostru îl 
constituie tocmai această postulare a lui Culianu ca 
autor postmodern, spre deosebire de Eliade ca autor 
modern. Nu vom recurge însă nici la compararea operei 
științifice, nici a celei literare a celor doi. O astfel de 
inițiativă ar depăși cu mult cadrele unui simplu studiu. 
Credem că accepțiunea Culianu – scriitor postmodern 
se poate demonstra elocvent în cazul unuia dintre 
romanele sale, „Hesperus”, unde regăsim liniile 
directoare ale ficțiunii postmoderne în cazul unui gen 
mai puțin luat în considerare de critici, cel al literaturii 
științifico-fantastice.

În chiar prefața scrisă la Hesperus, Mircea Eliade 
se întreba dacă nu cumva „intima cunoaștere a 
credințelor, ideilor și tehnicilor religioase a pregătit – 
sau provocat – tema centrală din Hesperus”. „Important 
este să subliniem acum – adăuga el – faptul că un tânăr 
savant, stăpân pe mai multe filologii, a resimțit nevoia 
imperioasă – bine finalizată – de a scrie un roman care 
este în acceași timp o operă științifico-fantastică și o 
«călătorie filozofică»  într-o lume paralelă”8.

 Cu intuiția-i caracteristică, Eliade mai evidenția 
un aspect foarte important, care, de fapt, trimite la 
accepțiunea de creație postomodernă a romanului lui 
Culianu: „Interesul și valoarea literară ale lui Hesperus 
țin în primul rând de faptul că lumea lui paralelă 
este construită prin magia narațiunii…”. Aventurile 
personajelor din roman „au o structură mitologică, 
fără ca totuși să repete ori să adapteze anumite mituri 
europene sau exotice”9. Cu alte cuvinte, deși autorul 
ar fi reușit performanța de-a construi „un roman de 
tip tradițional”, Hesperus – ca un „roman de aventuri 
situate nu excesiv de îndepărtat” – posedă una din 
„formele cele mai enigmatice” de exprimare literară 
prin experiența temporală diferită pe care o propune. 
Pentru a înțelege mai bine cum este posibil ca această 
operă de anticipație să reunească deopotrivă o condiție 
umană recognosibilă și în același timp o dimensiune 
umană modificată – cea temporală –, prin progrese 
fabuloase ale unei tehnologii futuriste, trebuie 

însă să facem o incursiune în procesul de „science-
ficționalizare a postmodernismului”, respectiv de 
„postmodernizare a SF-ului”, așa cum îl explică Brian 
McHale10.

Science-ficționalizarea postmodernismului/
postmodernizarea SF-ului

Preluând definiția SF-ului formulată de Darko 
Suvin11 și completată de discipolul acestuia, Robert 
Scholes12, Brian McHale afirmă că, asemenea ficțiunii 
postmoderniste, science-fiction-ul este guvernat de 
dominanta ontologică, fiind parte „genul antologic per 
excellence”13. Desigur, orice ficțiune a oricărui gen literar 
implică o „rupere de realitate”, sinonimă cu apariția 
unei alte lumi. Ceea ce este specific genului SF se referă 
la „proiecția unei rețele de inovații, cu implicațiile 
și consecințele lor”, fapt care aduce un novum în 
chiar structura lumii reprezentată. Întâlnirea – 
„confruntarea” – dintre lumea reală și cea ficțională are 
loc prin diverse procedee literare, cum ar fi intruziunea 
unei alte lumi în lumea noastră (vezi clasicul lui H.G. 
Wells, Războiul lumilor) sau transportarea – prin spațiu, 
timp sau o „altă dimensiune” – a unor reprezentanți ai 
lumii noastre într-o altă lume (vezi Star Treck). Astfel, 
„înstrăinarea” de care vorbea Survin devine posibilă 
fie printr-o disclocare în spațiu, fie printr-o dislocare 
în timp (nu întâmplător o caracteristică a multor 
opere SF fiind aceea că proiectează călătoriile spațiale 
în viitor, chiar dacă aceste călătorii se bazează pe 
tehnologii ce au fost extrapolate din acelea ale zilelor 
noastre). Începând cu călătoria în timp imaginată de 
Wells și cu imaginarea călătoriei interdimensionale de 
către Edwin Abbott în Flatland (1884), genul SF a 
înregistrat o serie de lumi din viitor, care gravitează fie 
către polul utopic, fie către cel distopic. Brian McHale 
enumeră aici „istoria viitoare”, motivul deja clasic al 
mașinii timpului, motivul „trezirii celui care doarme” 
sau toposul „lumii pierdute”14.

„Invazii din spațiu, vizite pe alte planete, viitoruri 
utopice sau distopice, călătorii în timp, lumi pierdute 
sau paralele – toate aceste topusuri SF servesc 
scopurilor unor poetici ontologice, dar una care 
s-a dezvoltat aproape în întregime independent de 
poetica ontologicp a postmondernismului. După cum 
s-ar părea, ficțiunea SF și ficțiunea postmodernistă 
au avansat de-a lungul unor trasee literar-istorice 
paralele”15. Această prejudecată este însă demonstrată 
de McHale, care evocă anumite teme similare 
între aceste direcții literare aparent „paralele”: 
toposul interplanetar al supravegherii de către ființe 
superioare, toposul unui război între călătorii în 
timp din epoci diferite, toposul „Robinson Crusoe”, 
al improvizațiilor tehnologice ingenioase ale unor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



53

naufragiați, construirea unui ecosistem planetar sau a 
unor echivoce vieți postume16.

Cu trimire la câteva zeci de autori și titluri de cărți, 
Brian McHale ilustrează cu claritate procesul dual de 
„science-ficționalizare a postmodernismului”, respectiv 
de „postmodernizare a SF-ului”. Sintetizând, pe de o 
parte există tendința unor scriitori postmoderniști 
de a „căuta materie primă în subteranele SF-ului”17. 
Mai mult sau mai puțin recunocută de autori, această 
influență este, în mod paradoxal, mult mai puțin 
asociată cu ceea ce este în mod general asociat genului 
SF, și anume motivele de coloratură interplanetară. 
Mult mai puternice au fost însă împrumuturile care 
au vizat motivele dislocării temporale, mai pregnante 
chiar și decât cele ale dislocării spațiale (cu alte cuvinte, 
au fost proiectate lumi mai mult în viitor decât în alte 
galaxii...).

În ceea ce privește lumile postmoderniste ale 
viitorului, acestea sunt marcate de un repertoriu 
ce cuprinde mari descoperiri în științele biologice 
(cum ar fi clonarea), ființe umane sintetice (cyborg), 
epidemii de viruși și arme biologice etc. „Totuși, în 
general, scriitorii postmoderniști sunt mai interesași 
de consecințele sociale și instituționale ale inovațiilor 
tehnologice, de reglementările sociale la care duc 
aceste progrese, mai mult decât de inovațiile în sine”18. 
Spre exemplu, unele texte postmoderniste prezintă 
„cartelizarea” viitorului, altele creșterea remarcabilă 
a conglomeratelor internaționale, care tind să 
înlocuiască guvernele naționale și să subjuge oamenii 
din lumea întreagă. Fără a intra în detaliu, majoritatea 
viitorurilor, atât în literatura postmodernistă cât și în 
cea SF, sunt distopii întunecate. De asemenea, o temă 
comună ambelor este cea a lumii post-Holocaust sau 
a sfârșitului apocaliptic (la care se mai adaugă tema 
„lumilor paralele” sau toposul „lumii pierdute” – e 
adevărat, cu o frecvență mai redusă)19.

Pe de altă parte, îndatorarea scrierilor 
postmoderniste față de genul SF nu se constituie 
ca un fenomen unidirecțional; în aceeași măsură 
regăsim scrieri SF care au împrumutat motive din 
literatura postmodernistă20. Această tendință de 
„postmodernizare a SF-ului” a început în anii 60-70 
și poate îmbrăca diverse forme (a se vedea de exemplu 
confruntarea ontologică specific postmodernistă dintre 
text ca obiect formal și lumea pe care o proiectează).

Hesperus: distorsonarea timpului și corectarea 
umanității?

Romanul „Hesperus” al lui I.P. Culianu se înscrie 
perfect în grila hermeneutică descrisă anterior. Astfel, 
atras de genuri literare considerate periferice, I.P. 
Culianu poate fi considerat, fără a greși, și un (fin) 

autor de „ficțiuni SF și detectivistice”21. Romanul SF 
Hesperus, o distopie situată într-un viitor îndepărtat, 
este o astfel de ficțiune. După ce Pământul a fost 
distrus, lupta pentru putere se dă între două civilizații, 
cea din Hyperboreea, lumea subpământeană, și cea 
hesperiană, de la suprafață. Totul, în această lume 
postapocaliptică, este o joacă, o joacă serioasă22, un 
experiment imens, în care manipularea ființei umane 
are un rol esențial. Proiectul Hesperus, de exemplu, 
„urmărește constituirea unei civilizații perfecte, care 
nu va cunoaște nici dorința, nici moartea”, un fel de 
„paradis tehnologic în care nimeni nu dorește și nu 
înfăptuiește nimic, fiind în același timp pus la adăpost 
de toate neajunsurile condiției umane: moarte, boală, 
suferință morală, foame, muncă, durerile facerii, 
îmbulzeală”. Cei din Hesperus, conștienți totuși că 
„tehnologia este bună pentru roboți”, dețin o „armă” 
care „poate, pur și simplu, sfida legile universului fizic” 
și pe care au numit-o Arta Transformării. Horton, 
conducătorul experimentului, definește această Artă a 
Transformării astfel: „… un joc, prin care orice individ 
uman care stăpânește toate capacitățile creierului 
poate sfida legile universului fizic. Mai mult, poate 
compune o infinitate de universuri care ascultă de 
alte legi. Niciunul nu este mai «real» universuri care 
ascultă de alte legi. Niciunul nu este mai «real» decât 
altul… Trebuie să vă revelez un mister: nu există altă 
realitate decât inteligența umană. Lumea a venit la 
ființă datorită acesteia, nu invers…” 

Această definiție a Artei Transformării, formulată 
într-o scriere ficțională de la începutul anilor ’80 ai 
secolului trecut, va fi piatra de temelie a unor lucrări 
precum Gnozele dualiste ale Occidentului23 sau Arborele 
Gnozei24, unde religiile, dar și tot ceea ce ține de 
civilizație și cultură, sunt descrise ca având o origine 
unică (și, în viziunea lui Culianu, incontestabilă): 
mintea omenească25. În romanul Hesperus, este 
speculată ideea că lumea este un vis, o fantasmagorie, o 
creație a minții omenești.

În romanul lui I.P. Culianu, savantul Horton este 
profetul acestui nou tip de credință: „Fiecare dintre 
voi are putința de a cunoaște fericirea, trăind veșnic 
înlăuntrul visului său cel mai intim. Această nouă 
posibilitate eu o numesc libertate adevărată… Au fost 
numeroase inteligențe capabile a se închide în propriul 
lor vis. Poate că, de fapt, lumea însăși nu e decât visul 
unei astfel de inteligențe. Oricum ar fi, ea mai are o 
altă funcție, dintru începuturi: aceea de a-i adăposti pe 
cei zbuciumați, pe cei alungați din propriile lor vise de 
către forțe întunecate. Lumea este locul de adunare a 
celor care nu pot să-și suporte visul…”.

În altă ordine de idei, Hesperus nu este doar o 
ficțiune SF, o utopie, ci și un roman de aventuri, plin de 
intrigi, trădări, asasinate (denunțate fiind astfel acele 
utopii în slujba cărora nicio crimă nu este odioasă). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

54

În loc de concluzii

Literatura scrisă de Ioan Petru Culianu poate fi 
abordată dintr-o multitudine de perspective26, cea 
mai potrivită fiind însă, în opinia noastră, cea trans- 
și inter-disciplinară. Hesperus este, indiscutabil, 
punerea în scenă a unor idei de natură științifică pe 
care Culianu le va dezvolta mai târziu, dar a căror 
intuiție o poseda pe deplin încă de acum. Valorarea 
literară a operei sale survine astfel mai ales din acest 
punct de vedere; de asemenea, se mai adaugă modul în 
care, într-o îngemănare de teme religioase și filozofice, 
metoda narativă a literaturii SF este utilizată ca cea 
mai potrivită pentru a sublinia importanța deosebită a 
imaginației (și visului) pentru umanitate.

În ceea ce privește constituirea unor lumi ficționale, 
unii exegeți ai gândirii lui Culianu s-au oprit asupra 
influenței (evidente) a literaturii lui Mircea Eliade 
asupra celei a lui Culianu, respectiv asupra contextului 
românesc în care s-a format intelectual acesta din 
urmă, context care, chiar și după părăsirea României în 
anul 1972, și-a pus amprenta asupra a ceea ce a scris27. 
Să spunem câteva lucruri în ordine inversă.

Ștefan Borbely și-a pus întrebarea dacă există o 
continuitate sau o discontinuitate între literatura 
scrisă de Culianu și cea care s-a făcut în România la 
începutul deceniului al optulea. El tinde să accepte 
prima variantă, a continuității, facând apel tocmai 
la romanul Hesperus.  Laboratorul apariției acestei 
scrieri este unul contextual: în anii în care Culianu 
era student și a început să publice în România, 
presiunea istoriei și a ideologiei comuniste i-a făcut 
pe unii autori să se replieze într-un soi de „defensivă 
estetică”, unde predominantă era ruptura dublă dintre 
realitate și reprezentare. Este ceea ce criticul Nicolae 
Oprea a numit literatura provinciilor imaginare, 
ilustrată de scriitori ca Mircea Ghitulescu: Omul 
de nisip; Eugen Uricariu: Vladia; Ștefan Bănulescu: 
Cartea Milionarului, etc. Apare  la acești scriitori un 
soi de geografie ficțională marginală, separată, în care 
nu doar istoria, ci și orice formă de presiune politică 
și ideologică încetează să funcționeze. Personajele 
care populează aceste lumi sunt figuri hieratice și 
stranii, interesate de științe secrete, oculte, interesați 
de a deprinde învățături și practici situate dincolo de 
înțelegerea umană comună. Desigur, unele scrieri sunt 
clar utopice, cum ar fi de exemplu cele din scrierile lui 
A. E. Baconsky: Biserica Neagra sau 

Matei Călinescu, Viața și opiniile lui Zacharias 
Lichter. Pe plan filosofic, această marginalizare mpusă 
sau auto-impusă, ca mod de evadare dintr-un univers 
concentraționar deopotrivă fizic și mintal, este 
ilustrat de retragerea lui Constantin Noica la Păltiniș, 
departe de limitele impuse de atoritățile comuniste, în 
libertatea gândirii pure.

Referitor la al doilea aspect, este de așteptat ca 

influența masivă exercitată de Mircea Eliade – istoric 
al religiilor asupra lui Culianu – istoric al religilor să 
fie dublată și de Mircea Eliade – scriitorul asupra lui 
Culianu – scriitorul. Totuși, la fel cum în primul plan 
nu există juxtapunere completă28, nici în al doilea caz 
imaginarul lui Eliade nu coincide cu imaginarul lui 
Culianu. 

Micro-romanul Hesperus reprezintă, în opinia 
noastră, dovada vie a originalității lui Culianu, a 
„rupturii” sale atât cu literatura generației sale din 
România, cât și cu literatura lui Eliade. De ce? Fiindcă, 
pe de o parte, ilustrează un gen pe care nici unii nu l-au 
abordat – cel SF; pe de altă parte, se încadrează foarte 
mult pe o structură postmodernă pe care, iarăși, nici 
autorii contemporani lui Culianu, nici Mircea Eliade, 
nu au urmat-o în operele lor literare29. 

Acknowledgement:
Această lucrare a beneficiat de suport financiar 

prin proiectul “Excelență interdisciplinară în cercetarea 
științifică doctorală din România – EXCELLENTIA” 
cofinanțat din Fondul Social European, prin Programul 
Operațional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 
2007-2013, contract nr. POSDRU/187/1.5/S/155425.

Note:
1. Cf. Andrei Oișteanu, Religie, politică și mit. Texte despre 
Mircea Eliade și Ioan Petru Culianu, ed. a II-a, Polirom, 
Iași, 2014, p. 348 ș.u. 
2. Ibidem, p. 363.
3. Vezi ibidem, p. 365-366.
4. Ibidem, p. 366.
5. Ibidem, p. 380-381.
6. Ibidem, p. 381.
7. Vezi ibidem, p. 396. Recenzia a fost publicată în Apostrof, 
Cluj, nr. 11 (210), anul XVIII, noiembrie 2007, p. 29.
8. Ioan Petru Culianu, Hesperus, ed. a II-a, Polirom, Iași, 
2004, p. 6.
9. Ibidem, p. 6.
10. Brian McHale, Ficțiunea postmodernistă, trad. Dan H. 
Popescu, Polirom, Iași, 2009.
11. Darko Suvin a definit genul SF ca fiind „literatura 
înstrăinării cognitive”, iar sensul cuvântului „înstrăinare” 
este de „o noutate stranie, un novum”, prin care se exprimă 
confruntarea datului empiric al lumii noastre cu ceva nedat 
– dincolo de obișnuitele fundamente ale logicii, rațiunii 
și științelor pozitive. Vezi Darko Suvin, Metamorphoses 
of Science Fiction: On the Poetics and History of a Literary 
Genre, Yale University Press, New Haven, London, 1979, 
p. 4.
12. Robert Scholes, Structural Fabulation: An Essay on 
Fiction of the Future, Notre Dame University Press, Notre 
Dame, London, 1981, p. 29 și 61-62: „Fabulația... este 
ficțiunea care nu oferă o lume clar și radical discontinuă față 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



55

de cea pe care o știm și care totuși se reîntoarce pentru a se 
confrunta cu acea lume cunoscută într-un mod cognitiv... 
Fabulația speculativă (science-fiction-ul, de pildă) ... este 
definită de prezența (a cel puțin) unei discontinuități 
reprezentaționale (s.a.) clar cu viața așa cum o știm”.
13. Brian McHale, op. cit., p. 101.
14. Ibidem, p. 103-105.
15. Ibidem, p. 105.
16. Vezi Ibidem, p. 108-109.
17. Ibidem, p. 110.
18. Cf. Ibidem, p. 112. Totuși, această caracteristică este din 
ce în ce mai evidentă și la autorii de literatură SF mai noi.
19. Ibidem, p. 113-115.
20. Vezi Ibidem, p. 116 ș.u.
21. Raul Popescu,  „Ioan Petru Culianu și lumile sale 
ficționale”, în Steaua 59 (2013), nr. 7-8, p. 22-24.  
22. A se vedea, pentru o mai bună înțelegere, și Ioan Petru 
Culianu, Iocari serio. Ştiinţa şi arta în gîndirea Renaşterii, 
Iaşi, Polirom, 2003.
23. Idem, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie si mituri, 
Bucureşti, Nemira, 1995; Iaşi, Polirom, 2002.
24. Idem, Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la 
creştinismul timpuriu la nihilismul modern, Bucureşti, 
Nemira, 1999.
25. Rezumăm pe scurt concepţia cognitivă a lui Culianu: 
religia, filozofia, ştiinţa, literatura, însăşi viaţa, se arată 
deopotrivă ca sisteme de gîndire/idei sincronice şi procese 
computationale diacronice: „jocuri ale minţii”; tot ce 
se întîmplă în istoria omenirii apare mai întîi în mintea 
omului; fiecare individ gîndeşte în cadrul unei tradiţii şi, 
ca urmare, este gîndit de ea, iar în acest proces, el ajunge 
la autocertitudinea cognitivă că orice este gândit este 
experimentat şi că, de asemenea, orice este experimentat 
are efect asupra a ceea ce este gândit (intertextualitatea 
cognitivă); unitatea fundamentală a umanităţii nu constă 
într-o unitate de concepţii sau soluţii, ci în unitatea 
operaţiilor minţii omeneşti; pusă în faţă unor fapte similare, 
în medii similare, mintea va produce totdeauna rezultate 
similare; mintea funcţionează activînd şi desfăşurând, prin 
opţiuni binare permutate şi/sau combinate, posibilităţile 
„logice” (computaţional-fractalice) implicate într-un „set 
de reguli” generative relativ simple, adică în „gramatica” 
unor „presupuneri mitice” referitoare „la natură şi la 
existenţa, luptînd cu eternele mistere ale vieţii, morţii, 
binelui şi răului, ţelurilor umane, dreptăţii şi aşa mai 
departe”. În principiu, mintea este liberă de determinismele 
istorice şi biologice, şi ar dispune de o temporalitate proprie 
şi originară în raport cu diacronia/cronologia timpului 
istoric, dar nici nu s-ar confunda cu sincronia anistorică. 
Timpul istoric ar reprezenta oarecum „suprafaţa” 
secvenţială a temporalităţii cognitiv-morfodinamice. 
Morfodinamica încearcă integrarea a sistemului cu 
temporalitatea, a sincroniei cu diacronia, a „logicii” cu 
istoria, vizînd mai cu seamă transformarea, procesul de 
diferenţiere şi variaţie a mitului cercetat, şi mai puţin formă 
sa originală, esenţială, arhetipică. Orientarea deconstructivă 

este totuşi echilibrată de intenţia concomitentă a metodei 
de a surprinde „obiectul ideal” în dimensiunea sa „logică” 
(computaţional-fractalică), în virtutea unităţii generativ-
operaţionale a minţii. Considerând setul de reguli 
generativ drept începutul şi limita unui sistem de gîndire/
idei, Culianu propune abordarea istoriei ca dezvăluire 
a tiparului interacţiunii sistemelor de idei, manifestate 
doar parţial şi aparent haotic în timpul istoric, susţinînd, 
prin urmare, că istoria este doar umbră secvenţială a acelei 
spaţio-temporalităţi cognitive care depăşeşte mentalitatea 
obişnuită.Vezi Balon-Ruff J. Zsolt, Ioan Petru Culianu. 
Studiu monografic, teză de doctorat susținută în anul 2013 
la Universitatea „Babeș-Bolyai” din Cluj-Napoca sub 
îndrumarea Prof. univ. dr. Egyed Péter (mss.).
26. Vezi de exemplu Simona Galațchi, Etapele unei inițieri: 
o abordare jungiană și psihanalitică a literaturii lui Ioan 
Petru Culianu, Ed. Muzeul Național al Literaturii Române, 
București, 2013.
27. Ștefan Borbely, „The Literary Pursuit of a Historian of 
Religions: The Case of Ioan Petru Culianu”, în Journal of 
Romanian Literary Studies (2013), nr. 3, p. 13-20.
28. A se vedea mai ales Liviu Bordaș, „Ioan Petru Culianu, 
Mircea Eliade, and Felix Culpa. With the I.P. Culianu 
– M.L. Ricketts Correspondence”, în Mihaela Grigor 
(ed.), Mircea Eliade between the History of Religions and 
the Fall into History, Presa Universitară Clujeană, Cluj-
Napoca, 2014, p. 67-178. Idem, „«Întotdeauna far într-o 
lume nihilistă». Mircea Eliade și Ioan Petru Culianu – 
completări documentare”, în Viorel Cernica (ed.), Studii de 
istorie a filosofiei românești, VIII, Ed. Academiei Române, 
București, 2012, p. 303-364.
29. Acest lucru ne face să punem la îndoială și alte apropieri 
(forțate) între Culianu și alți autori români din sec. XX, 
cum ar fi de exemplu Lucian Blaga… Cu totul neconvingător 
demersul Emiliei Spătaru, , „Lucian Blaga și Ioan Petru 
Culianu în context european”, http://www.philippide.ro/
distorsionari_2008/553-556%20SPATARU%20Emilia.
pdf.

Bibliography:

*** Dialoguri întrerupte: Corespondența Mircea Eliade – 
Ioan Petru Culianu, ed. a II-a, Polirom, Iași, 2013

Andrușcă (Matei), Anca Ramona, „Imaginea „Statului 
- Politist” în literatura lui Ioan Petru Culianu”, 
http://www.bursedoctorale.ro/public/documente/
conferinte/1332583519_articol_ART_CONF_
ANDRUSCA_LIT_IULIE2010.pdf

Anton, Ted, Eros, magie și asasinarea profesorului 
Culianu, ed. a II-a, Polirom, Iași, 2005 

Bellow, Saul, Ravelstein, trad. Antoaneta Ralian, 
Polirom, Iași, 2008

Bomher, Noemi, „Femininity in the Work of Ioan Petru 
Culianu”, în Cultural and Linguistic Communication 
2 (2012), nr. 2, p. 153-161.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



   
  t

ra
ns

il
va

ni
a

 1
/2

01
6

56

Borbely, Ștefan, „The Literary Pursuit of a Historian of 
Religions: The Case of Ioan Petru Culianu”, în Journal 
of Romanian Literary Studies (2013), nr. 3, p. 13-20.

Bordaș, Liviu, „Ioan Petru Culianu, Mircea Eliade, and 
Felix Culpa. With the I.P. Culianu – M.L. Ricketts 
Correspondence”, în Mihaela Grigor (ed.), Mircea 
Eliade between the History of Religions and the Fall 
into History, Presa Universitară Clujeană, Cluj-
Napoca, 2014, p. 67-178.

Călinescu, Matei, Despre Ioan P.  Culianu  și Mircea 
Eliade: amintiri, lecturi, reflecții, Polirom, Iași, 2002 

Culianu, Ioan Petru, Arborele gnozei. Mitologia gnostică 
de la creştinismul timpuriu la nihilismul modern, 
Bucureşti, Nemira, 1999

Culianu, Ioan Petru, Arta fugii. Povestiri, Iaşi, Polirom, 
2002

Culianu, Ioan Petru, Călătorii in lumea de dincolo, 
Bucureşti, Nemira, 1994, 1999; Iaşi, Polirom, 2003

Culianu, Ioan Petru, Dicţionarul religiilor, Bucureşti, 
Humanitas, 1993, 1996; Iași, Polirom, 2007

Culianu, Ioan Petru, Eros şi magie în Renaştere. 1484, 
Bucureşti, Nemira, 1994, 1999; Iaşi, Polirom, 2003

Culianu, Ioan Petru, Experienţe ale extazului, Bucureşti, 
Nemira, 1997; Iaşi, Polirom, 2004

Culianu, Ioan Petru, Gnozele dualiste ale Occidentului. 
Istorie si mituri, Bucureşti, Nemira, 1995; Iaşi, 
Polirom, 2002

Culianu, Ioan Petru, Hesperus, Bucureşti, Univers, 1992; 
Bucureşti, Nemira, 1998; Iaşi, Polirom, 2003

Culianu, Ioan Petru, Iocari serio. Ştiinţa şi arta în 
gîndirea Renaşterii, Iaşi, Polirom, 2003

Culianu, Ioan Petru, Iter in silvis I. Eseuri despre gnoză și 
alte studii, Iași, Polirom, 2012

Culianu, Ioan Petru, Iter in silvis II. Gnoză și magie, Iași, 
Polirom, 2013

Culianu, Ioan Petru, Jocul de smarald, Iaşi, Polirom, 
2005, 2011

Culianu, Ioan Petru, Jocurile minţii. Istoria ideilor, teoria 
culturii, epistemologie, Iaşi, Polirom, 2002

Culianu, Ioan Petru, Mircea Eliade, Bucureşti, Nemira, 
1995, 1998; Iaşi, Polirom, 2004

Culianu, Ioan Petru, Păcatul împotriva spiritului. Scrieri 
politice, Bucureşti, Nemira, 1999; Iași, Polirom, 2005, 
2013

Culianu, Ioan Petru, Pergamentul diafan. Povestiri, 
Bucureşti, Nemira, 1994

Culianu, Ioan Petru, Pergamentul diafan. Ultimele 
povestiri, Bucureşti, Nemira, 1996; Iaşi, Polirom, 
2002

Culianu, Ioan Petru, Psihanodia, Bucureşti, Nemira, 
1997, Iași, Polirom, 2006

Culianu, Ioan Petru, Religie şi putere, Bucureşti, Nemira, 
1996; Iași, Polirom, 2005

Culianu, Ioan Petru, Studii româneşti I. Fantasmele 
nihilismului. Secretul Doctorului Eliade, Bucureşti, 
Nemira, 2000; Iași, Polirom, 2006

Culianu, Ioan Petru, Studii românești II. Soarele și Luna. 
Otrăvurile admirației, Iași, Polirom, 2009

Culianu, Ioan Petru, Tozgrec, Iași, Polirom, 2010
Culianu, Ioan Petru, Cult, magie, erezii. Articole din 

enciclopedii ale religiilor, Iaşi, Polirom, 2003
David, Dorin, De la Eliade la Culianu, Eikon, Cluj, 2010
De Martino, Marcello, Mircea Eliade esoterico. Ioan Petru 

Culianu e i „non detti”, Settimo Sigillo, Roma, 2008
Dumbravă, Daniela, „Il Carteggio Ugo Bianchi & Ioan 

Petru Culianu: fonte per la storiografia italian della 
storia delle religioni”, în Archaeus  15 (2011), nr. 3, 
p. 451-470.

Dumbravă, Daniela, „The Unplubished Correspondence 
between Ugo Bianchi and Ioan Petru Culianu”, în 
Archaeus  14 (2010), nr. 3, p. 93-120

Galațchi, Simona, Etapele unei inițieri: o abordare 
jungiană și psihanalitică a literaturii lui Ioan Petru 
Culianu, Ed. Muzeul Național al Literaturii Române, 
București, 2013.

Gavriluță, Nicu, Culianu, jocurile minții și lumile 
multidimensionale, Polirom, Iași, 2000

Antohi, Sorin (ed.), Ioan Petru Culianu. Omul și opera, 
Polirom, Iași, 2003 

Gorshunova,  Olga, „Terra Incognita of Ioan Culianu”, 
în Ètnografičeskoe obozrenie, 2008, n° 6, p. 94-110 (în 
rusă)

Kitchin, Rob și Kneale, James, „Science fiction or future 
fact? Exploring imaginative geographies of the new 
millennium”, în Progress in Human Geography 25 
(2001), nr. 1, p. 19–35.

McHale, Brian, Ficțiunea postmodernistă, trad. Dan H. 
Popescu, Polirom, Iași, 2009;

Oișteanu, Andrei, „Mircea Eliade and Ioan Petru 
Culianu on Narcotics and Religion”, în Archaeus  14 
(2010), nr. 3, p. 121-140

Oișteanu, Andrei, Religie, politică și mit. Texte despre 
Mircea Eliade și Ioan Petru Culianu, Polirom, Iași, 
2007; ed. a II-a 2014

Patapievici, Horia-Roman, Ultimul Culianu, Humanitas, 
București, 2010

Pîrjol, Florina, „Actualitatea lui Culianu”, în Dilemateca, 
august 2010, p. 53.

Popescu, Raul,  „Ioan Petru Culianu și lumile sale 
ficționale”, în Steaua 59 (2013), nr. 7-8, p. 22-24.  

Scholes, Robert, Structural Fabulation: An Essay on 
Fiction of the Future, Notre Dame University Press, 
Notre Dame, London, 1981;

Spătaru, Emilia, „Lucian Blaga si Ioan Petru Culianu 
în context european”, http://www.philippide.ro/
distorsionari_2008/553-556%20SPATARU%20
Emilia.pdf

Suvin, Darko, Metamorphoses of Science Fiction: On the 
Poetics and History of a Literary Genre, Yale University 
Press, New Haven, London, 1979;

Zolla,  Elemire, Ioan Petru Culianu, Alberto Tallone 
Editore, 1994.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:06 UTC)
BDD-A26106 © 2016 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

