LA COLONNE SANS FIN, LE THEATRE QUI UNIT
LES MONDES

Lacramioara BERECHET
Universitatea ,,Ovidius” Constanta
lacramioara.berechet@yahoo.com

Abstract:

The reading of Mircea Eliade’s drama writing The Endless Column
(Coloana nesfarsita) is meant to focus on the writer’s play by using operators that
are specific to textuality and myth as a literary method. As for the acting in a mise-
en-scene context, the perspective of anthropology and religious phenomenology,
announced in the inner and outer didascalies of the text, anchors the interpretation
in the context of Mircea Eliade's work both at literary and scientific level. The
theoretical perspective comes closer to its critical testimonies regarding Eliade's
drama experiment and have shaped a first level of perception, by considering the
play to belong to the Living Theater current, especially owing to Monique Borie. In
this context, Mircea Eliade’s plays are in line with Grotowski, Peter Brook, and
tries to present a sensitive world on stage, by means of a symbolic language
specific to drama. Molding the sign of ‘reality’ into a mythical register can be
confirmed both at the level of the text and at the level of mise en scene.

Keywords:
Analogical thinking, theatricality, sign, symbol.

Ce qui rapproche la dramaturgie de Mircea Eliade de celle du
phénomeéne théatral surnommé Living Theatre est premierement
I’emplacement de I’image symbolique au régime de [Iefficacité! et,
deuxiémement la signification rituelle de la pratique théatrale, qui facilite au
récepteur I’accés vers une mutation dans le plan ontologique. Dans ce
contexte, le théatre, dans la lignée d’Artaud, de Grotowski, de Peter Brook,
réécrit une voie vers le «plus-étre », tout en aboutissant a présentifier
I’indicible sur scéne.

! Pierre Bourdieu, 1972, Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris-Geneva, Droz.
55

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

La Colonne de Brancusi devient sur scéne un signe symbolique
d’une puissance numineuse, qui par sa manifestation magique unit les
mondes, tout comme un pont des contes de fées. D’abord, on récupére « la
pratique magique des signes »?; le langage analogique® obtient le controle
magique sur les choses, il corporalise I’esprit et crée du sens. Ceux qui
voient ce qui ne peut pas étre vu, la voie vers la lumicre, ce sont les enfants
et la jeune fille, elle-méme une figure archétypale difficilement définissable,
anima mundi, une ame collective du monde qui est a la recherche du Pére,
sous toutes les formes dans lesquelles la matiére se laisse embrassée par
I’esprit. Au départ du maitre vers la lumiére, dans la derniére scéne, la fille
s’adresse a une Mére cosmique, dont on suppose qu’elle est la fille:

HFata: ...adevarat, Mama! Dar atunci de ce nu m-ai invatat ca sa-1
invag? (Priveste in jurul ei si asculta) Si acum....Acum...Carui visator ai sa
ma ursesti, Mama? (Ridica bratele implorand.) Dar invata-ma sa fiu
cuminte, ca tine, Mamd...Invati-md sd rdamdn bdtrdnd, batrand,
bdatrdand, ca tinel...”*

« La fille: ...c’est vrai, Maman! Mais alors pourquoi ne m’as-tu pas
appris a lui apprendre? (Elle regarde autour d’elle et elle écoute) Et
maintenant... Maintenant...A quel réveur tu vas me vouer, Maman?

(Elle 1éve les bras en suppliant.) Mais apprends-moi a étre
sage, comme toi, Maman... apprends-moi a rester vieille, vieille, vieille,
comme toil... »

Les textes renvoient au théatre symbolique, qui souhaitait
I’initiation des spectacles capables d’exprimer des visions d’ampleur
universelle, et non pas de problemes de la vie quotidienne. Dans ces
spectacles, par le biais du langage, le poéte était amené de nouveau dans le
champ de la dramaturgie, d’ou le réalisme [’avait exilé. On cultive le
mystere, les déchiffrements mystiques des images, dans un théatre ’d’art”,
dans lequel le spectacle doit étre animé par des compréhensions spirituelles.

2 Monique Borie, 2004, Antonin Artaud Teatrul si intoarcerea la origini, Tasi: Polirom p. 26.
3Dont Michel Foucault parle aussi dans Cuvintele si lucrurile, qui poursuit 1’intuition
profonde de 1’unité du monde.

4 Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsita, Bucuresti: Editura Minerva , p. 166.

56

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

® D’autre part, le théatre retourne a ses origines, réapprenant a étre “’sastra”,®
une danse magique qui peut imiter ”’la danse” du créateur:

o Fata:...Cum de nu m-am gandit! De aceea nu izbutiti sa faceti
macheta monumentului. Pentru ca nu puteti imobiliza un dans, nu-l puteti
impietri in materie.

Brancusi (derutat): Eu sunt de vind, daca mi-am pus mintea cu un copil...

Fata (agitata): Lasati-ma pe mine sa va arat macheta! Am sa v-o
arat dansand.Si daca gresesc, dumneavoastra ma corectati, §i atunci eu
invat, si o iau de la capat, si dansez asa cum v-ati imaginat, dansez formele,
una dupd alta, asa cum le-ati creat in mintea dumneavoastrd ™.’

« La fille :...Comment n’y ai-je pas pensé¢ ? C’est pour cela que
vous ne parvenez pas a faire la maquette du monument. A force de ne pas
pouvoir immobiliser une danse, vous ne pouvez pas la pétrir dans la matiére.

Brancusi (confus): C’est de ma faute, si j’ai pris au sérieux un enfant...

La fille (agitée) : Laissez-moi vous montrer la maquette. Je vais
vous la montrer en dansant. Et si je me trompe, vous me corrigez, et alors
J’apprends et je recommence, et je danse comme vous vous €tes imaging, je
danse les formes, I’'une apreés 1’autre, telles que vous les avez créées dans
votre esprit. »

La Colonne et Piatra Filosofala. Ce théatre qui réinvente le
langage, rejette le théatre psychologique, des solutions froides, cognitivistes,

5 Dans le texte De [’art du thédtre, de 1905, Edward Gordon Craig (1872-1966), le fondateur
du théatre symbolique, refusait I’idée d’un théatre qui imite la vie. Il proposait la suggestion
du langage poétique, la simplification des codes théatraux, un théatre qui refuse le réalisme
au nom du symbolique. L une des idées innovatrices de Craig, qui rappelle de I’art théatral en
tant que pratique d’ initiation, telle qu’elle était aussi présentée dans Natya Satra, par
Bharata, est celle conformément a laquelle le metteur en scéne devient créatif, seulement s’il
est un treés bon connaisseur de tous les métiers théatraux. On lui conseillait de se spécialiser a
la fois dans I’art de I’acteur, de la scénographie, des costumes, de I’éclairage scénique, de la
danse, de la proxémique, etc.

6 Jaques Scherer, Esthétique thédtrale, Textes dePlaton a Brecht, Editions Sedes, Paris, 1982,
discute le traité d’art dramatique indienne en allant sur la littéralité étymologique du terme
sanscrit Natya comme forme de la danse sacre accompagné par les voix musicales des
acteurs initiés et par les représentations mimeées scéniquement des passions universelles.

" Mircea Eliade, op. cit., p. 131.

S7

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

qui séparent le corps de I’esprit, les cartographies cadastrales du psychique.
La dramaturgie de Mircea Eliade récupére les personnages ayant des
pouvoirs mantiques des tragédies antiques, qui peuvent entendre la voix des
dieux, telle : Iphigénie. Les herméneutiques de la méfiance sont remplacées,
le texte littéraire récupére les sens de la fable mystique.® On découvre « la
géographie des origines »° dans laquelle le corps réorganise les harmonies
des sens en tant que rythmes de la nature,° le sacre demeure simultanément
tout ce qui est animé et de cette fagon il peut révéler I’ame des pierres,
comme c’est le cas dans La Colonne Sans Fin et dans Oameni si pietre. Tout
objet est révélée par ses vibrations secretes; la musique, le vol, la danse de
la pierre est redonnée au regard qui commence a « voir » en méme temps
avec I’artiste I’ame de la matiére, Anima mundi, celle avec laquelle le Vieux
sculpteur initié dans les mystéres du monde dialogue dans la picce.

De ce point de vue le théatre d’Eliade réceptionne de manicre
créative 1’expressionisme, de son coté qui expérimente le modele gothique
et le modeéle indic, le premier réalisant 1’absolu dans la vibration du cri de
Munch, tandis que le deuxieme réalise cet absolu dans les silences
extatiques de I’Inde, les deux étant sculptés dans le mouvement de la
corporalité¢ de la Colonne sans fin. Le corps s’inteégre au monde, le visible
rencontre 1’invisible. . Ce que Van Gogh avait réussi a transmettre sur la
toile, I’unité entre statique et dynamique, Brancusi anime dans le corps de la
pierre: le mouvement cycliquement infini des planétes, du soleil, de la lune
se laisse embrassée par le Grand Temps. L’espace en mouvement devient
dans le corps de la Colonne sans fin une horloge qui mesure 1I’immortalité,
tout en révélant ’unité des contraires, coincidentia oppositorum.

Le spectacle est réinvesti de fonctions liturgiques, manifestant
attraction vers la magie, ’occultisme, le panthéisme, la passion pour

8 Conformément aussi a Michel de Certeau, 1996, Fabula misticd, Secolul XVI-XVII, lasi:
Editura Polirom.

® Monique Borie, 2004, Antonin Artaud Teatrul si intoarcerea la origini, Polirom.

10 Comme la discute aussi Michel Serres, 1985, Les cing Sens, Paris: Grasset.

1 Certes, comme Lucian Blaga observait dans Zari si etape le dynamique absolu et le
statique sont surpris le mieux dans leur complémentarité dans les toiles de 1’artiste initi¢, Van
Gogh. L’artiste récupére une mémoire perdue dans I’homme, une mémoire dont Artaud
parlait lui aussi dans Teatru/ si dublul sau, Editura Echinox, 1997.

58

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

I’Orient, pour les zones abyssales de I’étre; les personnages ont un commun
avec la dramaturgie expressionniste 1’esprit daimonique, créateur. Le théatre
soumit les personnages a un voyage de transmutation au bout duquel il y a
la voie vers Piatra filosofala. Le Symbolisme d’une image n’a de valeur
identifiable que dans un registre de la représentation, car il réunit dans le
méme plan de la compréhension I’univers subtile de la mystique, de la
philosophie et de la magie.!> En outre, ces images symboliques ont la
capacité d’accorder le monde conscient a [I’inconscient collectif,
fonctionnant comme des médiateurs efficaces entre ces deux mondes.'®
Dans cette catégorie on peut encadrer aussi la colonne de Brancusi, en tant
qu’objet artistique, mais aussi comme signe théatral. La colonne soutient, en
dehors de son corps physique, un corps magique, ressenti par les enfants
comme un pont magique sur lequel on peut voyager vers des mondes
visuellement imperceptibles. Le signe clair que la lumiere qui surgit de la
colonne arrive a Dieu est le fait qu’une fois qu’ils découvrent le corps de
lumiére de la colonne, les enfants ne retournent plus.

L'image symbolique, faconnée sculpturalement tend a
reprendre la fonction de signe,'* en essentialisant un concept, elle indique
une foi, elle projette un espace a des valeurs magiques, protectives,

12 Adrian Frutiger, 2004, L'homme et ses signes, Perrousseaux Atelier.

13 3Adrian Frutiger, dans L'homme et ses signes, Perrousseaux Atelier analyse ce type de
médiation: ”Le symbolisme d’une image est une valeur inexprimée, un trait d’union entre la
réalité identifiable et le domaine invisible et mystique de la religion, de la philosophie et de
la magie. Il s’étend donc de I’intellect, conscient, au domaine du subconscient. On peut
donc dire que I’artiste ou 1’artisan est un médiateur entre deux mondes, visible et invisible.
Autrefois, les créations de ’artisanat appartenaient au régne du merveilleux, et leur valeur
symbolique était d’autant plus grande et digne de vénération qu’elles montraient un accord
parfait , p. 205.

14 Adrian Frutiger, op. cit: « Cette réduction de ’image au signe ne représente pas,
contrairement a ce qui s’est passé dans |’écriture, une simplification des gestes; elle
correspond au besoin du croyant d’avoir aupres de lui un reflet de 1’image originelle, pour
participer a son rayonnement, de la méme maniére qu’une personne superstitieuse portant
une amulette souhaite attirer sur elle le bénéfice de quelque force supérieure. La valeur
symbolique ne dépend donc pas d’une perfection formelle extérieure, mais de la disposition
intérieure de I’observateur a investir ses convictions, sa foi, dans un objet de méditation,
dans un symbole », p. 206.

59

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

semblables aux forces bénéfiques qu'on suppose que les amulettes
contiennent et transmettent. Parmi d'autres significations mystérieuses
qu'elle contient, la Colonne peut étre interprétée de ce point de vue comme
un signe solaire, grace a ses spirales imaginées a l'infini, une succession
incessante de rythmes cosmiques, mais aussi "un tissu", un labyrinthe en
pierre qui noue de facon invisible les rayons de lumiére®™® dans une
succession de croix infinies.

Dans la Colonne sans fin, Mircea Eliade construit par le biais de
Constantin Brancusi un personnage qui transmet par l'art, le mystére de
l'existence qui n’est pas séparée de son entier, il s'agit du mystere
Mahamudra auquel le texte dramatique fait allusion, par la sagesse de
Milarepa, 1 a laquelle on sait que le grand sculpteur roumain a été lui aussi

15 Le signe solaire comporte presque toujours deux éléments essentiels : d’abord le cercle
ou le disque, plus concret, puis la représentation plus abstraite de son rayonnement. Ces
deux ¢léments fondamentaux sont souvent renforcés par I’indication d’une rotation,
mouvement probablement en relation avec la trajectoire du soleil. L’évocation symbolique
du cours de la journée, de la succession des différentes époques de I’année, tient aussi une
place importante, et trouve alors sa meilleure expression dans la spirale » p. 244. 11 est
intéressant d’observer le point de départ des tissus noués, celui du jeu de I’'imagination
symbolique avec les nceuds, un jeu reconstitué sous le signe symbolique de la croix,
symbole du cosmos. Il parait que tout « tissu », tout labyrinthe, tout symbole du voyage
spirituel peut avoir comme point de départ ce signe universel de la croix. Ce qui peut
expliquer le besoin de I’homme religieux de sortir de toute situation chaotique de
I’existence a travers un voyage protégé sacrément. La possibilité de simuler un volume a
été largement pratiquée avec des croix; les deux barres qui se croisent au centre, les quatre
extrémités nues ainsi que les quatre angles intérieurs symétriques forment un point de
départ idéal permettant de jouer avec les entrelacs, les tressages et les nceuds. Les exemples
montrés a la page ne répondent pas tous a une intention symboliste. Ibidem.

16 Au début de ses initiations Milarepa pratique la magie noire pour pouvoir se venger de
la famille de son oncle qui avait dépouillé sa famille de la fortune laissée par testament.
Désirant venger sa mere, il pratique 1’Art Noire et commet une série de crimes, il détruit
des villages, des récoltes, pour qu’il regoive dans la deuxiéme partiec de sa vie les
apprentissages de Maha-Mudra du grand Marpa et qu’il se retire aprés dans une grotte ou il
atteint la sainteté et devient un libéré- en —vie. Milarepa atteint le principe de la non-dualité
apprenant que la dualité a sa source dans 1’esprit. Son maitre, Marpa, lui dévoile que les
ames de ceux qui ont été tués par la magie sont sauvées et envoyées dans des états
d’évolution plus élevés. La doctrine de Marpa, nommée la Grande Perfection a sur celui

60

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

initié¢. D'ailleurs le procédé de l'intertextualité est 1'un spécifique aux textes
ayant une signification ésotérique: “Fata: Da. Nu v-a invitat Maharajahul in
India si nu v-a cerut sa-I construiti un monument fara pereche in lume, asa
cum nu s-a mai vazut de la Taj Mahal? (...). Sa-1 faceti, Maestre, trebuie sa-I
faceti. L-ati citit pe Milarepa. Si daca 1-ati citit, ati inteles cum trebuie taiat
Muntele(...) Chiar retezat poate cd nu, dar cioplit si daltuit pana ce 1l veti
face asemenea unui ou urias. (Arata cu bratele) Oul cosmogonic de piatra,
asa 1 s-ar putea spune mai tarziu. Si ati ales bine, pentru ca stiti, oul
simbolizeazi viata, nasterea, renasterea...”’

« La fille: Oui. Le Maharajah ne vous a-t-il pas invité en Inde et ne
vous a-t-il pas demand¢é de lui construire un monument sans pareil au
monde, comme on n'a jamais vu a Taj Mahal? (...). Faites-le, Maitre, vous
devez le faire. Vous avez lu Milarepa. Et si vous l'avez lu, vous avez
compris comment faire pour couper la Montagne (...) Peut-étre ne pas la
couper au ras, mais la sculpter, la ciseler jusqu'au point ou elle ressemblera
a un ceuf gigantesque. (Elle montre de bras) ['(Fuf cosmogonique de pierre,
c'est comme ¢a qu'on pourrait l'appeler plus tard. Et vous avez bien choisi,
car vous savez, I'ceuf symbolise la vie, la naissance, la renaissance... »

Cette fois-ci la gnose se cache dans le mystere Mahayana qui
montre que le chemin vers le Grand Silence, passe par le monde
phénoménale, parce que la vérité ultime est « refermée dans ce monde », et
la non existence peut étre découverte aussi « par un raisonnement moral et
mental » 18 ou par la contemplation d’un ceuvre d’art qui puisse essentialiser

qui médite profondément ’effet d’une délivrance spontanée. Il est initié aux tantras
Mantrayanices.

17 Mircea Eliade, op. cit, p.122.

18 Milarepa, marele yoghin tibetan.Introducere in Yoga Maha-Mudra. Editura Impact,
1991, p. 207. L’ceuvre de Milarepa (1052-1135) devient connu a 1’Occident par les
traductions en anglais. La Maison d’Edition Impact reproduit le plus valeureux texte, par la
traduction de 1938 de W.Y.Ewans-Wentz.Vajrayana, ou la voie immuable est résumée
ainsi par Milarepa : «bref, ’accoutumance a la contemplation de la Vacuité, de
1’Equilibre, de I’Indescriptible et de 1’Irrecognoscible, forme les quatre stades différents de
ces quatre degrés de I’initiation, des pas graduels dans le but final de la mystique
Vajrayana ». Le pratiquant perd «la conscience des objets» et acquiert 1’état de la
« conscience calme », de 1’énergie et de la force aigué d’analyse, un intellect clair qui épie,
un état “de surconscience » (Lhang-tong) auquel les «ego-entités », les individus

61

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

la gnose. ,,Brancusi: Te uiti la Maiasta si, daca ti-a dat Dumnezeu minte si
imaginatie, intelegi. Si, Cand ai inteles, parca-ti vine sd canti si sa joci de
bucurie, cici nu mai esti ce erai pand atunci. Ai ajuns Intr-o altd lume.
Ingereasca.Nu-i pot spune altfel decat: ingereasca.”Fata: E adevirat. Lume
ingereasca... Si pe urma, le aratati Coloana...Vreau sa spun, cind o fi gata,
le-o aritati, ii invitati cum s-o priveasca...” 1°

« Brancusi: Tu regardes Maiastra et, si Dieu t'a donné de l'esprit et
de I'imagination, tu la comprends. Et, quand tu I’as comprise, c'est comme si
tu avais envie de chanter et de danser de joie, puisque tu n'es plus celui qui
tu étais auparavant. Tu es arrivé dans un autre monde. Le monde des anges.
Je ne peux pas l'appeler autrement que le monde des anges. » « La fille:
C'est vrai. Le monde des anges ... Et aprés, vous leur montrer la
Colonne...Je veux dire, quand elle sera achevée, vous la leur montrerez,
vous leur enseignerez a comment la regarder...”

Mahayana® connue aussi sous le nom de Calea bodhisattvilor
remplace 1'aventure spirituelle de 1'image de ’arhat solitaire en quéte de la
Nirvana, ayant la figure d'un laique, « modele de bienveillance et de
compassion, qui ajourne indéfiniment sa propre délivrance pour rendre
facile la délivrance des autres ».2! Ce héros religieux ne demande pas aux
croyants la voie du monachisme ascétique, mais « la dévotion personnelle
de type bhakti »*%. 11 semble que Mahayana avance d'un pas sur la voie
spirituelle, éliminant complétement la tyrannie de l'ego impliqué dans les
voies de la délivrance individuelle, ajoutant a la sagesse révélée par les
Arhats, la compassion des bodhisattvas, qui figure dans I' imaginaire
spirituel comme « des iles du monde », des guides qui apportent la lumiere
sur les voies du monde. Brancusi, l'instance fictionnelle du texte

ignorants métaphysiquement ne peuvent pas avoir acceés. Le testament de Milarepa
développe le mystére de la compassion: « Si vous vous demandez comment on peut
neutraliser cette mauvaise karma, alors apprenez qu’elle est annulée par le désir de
bien ». Ibidem, p. 86.
19 Mircea Eliade, Coloana nesfarsita, p. 127.
20 |es termes de Mahayana, littéralement ,,Marele Vehicul” et Hinayana, littéralement
,Micul Vehicul” ont regu au fil du temps de nouvelles acceptions.
21 Mircea Eliade, 2000, Istoria credintelor si ideilor religioase, Bucuresti: Universul Enciclopedic.
22 |bidem, p. 361.

62

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

dramatique, emprunte les attributs a ces guides solitaires. Sur un axe
actoriale synonymique, dans la littérature de Mircea Eliade ceux-ci sont des
artistes, des maitres, des instances de la discrétion, de la décence, de
I'humilité sophrosinique, tels Fardma ou les artistes qui guident par leur
message salvateur vers «les iles» magiques de la connaissance. Le
visionnaire métaphysique de la compassion®® inscrit l'aventure existentielle
de ces personnages dans une mythologie sotériologique. Le corps de
lumiére de la Colonne magique trouve son explication dans les débuts de la
philosophie bouddhiste, par les apprentissages Cdii de mijloc de Nagarjuna
(sec. II.d.Hr.) sur la doctrine de ces trois corps, Trikaya: « Le premier corps,
celui de la Loi (Dharmakdya) ?* est transcendantal, absolu, infini, eternel, il
est vraiment le corps spirituel du dharma (...) la réalité absolue, l'étre
pur(...) le deuxiéme corps, sambhogakaya, ou le corps de joie, est
I'épiphanie glorieuse de Buddha, accessible seulement aux boddhisattvas.
Enfin, le corps de la « création magique » (nirmanakaya) est le fantasme
que les gens connaissent sur Terre, un fantasme qui leur ressemble, car ce
corps est matériel et éphémere; mais il remplit un réle décisif, puisque
seulement grace a ce corps-fantasme les gens sont capables de recevoir la
Loi et d'obtenir le salut ». 2°

Cette philosophie, accusée de nihilisme et de réfutation des
doctrines bouddhistes est décrite par Mircea Eliade dans le contexte d’une
herméneutique récupératrice: « elle est I’ontologie, doublée de sotériologie,
qui essaie de se délivrer des structures illusoires liés au langage ».
L’historique des religions surprend la dialectique paradoxale de la
philosophie que nous retrouvons aussi dans les ceuvres de Milarepa: « J’ai

2 |bidem.

24 Dans Milarepa, marele yoghin tibetan, op.cit., le rien lumineux est décrit ainsi: « Le
Guru, étant Dharma-Kaya, est comme la vofite des cieux/Sur le visage duquel Le Nuage de
bons souhaits de Sambhoga-Kaya se rassemble/et d’ou descendent les pluies fleuries de
Nirmana-Kaya)/ Celles-ci tombant sans cesse sur Terre? Elles nourrissent si mirissent la
récolte des Etres Sauvés. / Ce qui est de la nature du Non-Crée, /Dharma-Dhatu, le Non-
né, la Vacuité? Shunyata, n’a ni commencement, ni fin!/La naissance méme et la Mort sont
de la nature de la vacuité /La Vraie Vérité étant ainsi, évitez les doutes et les inquiétudes
(par rapport a Lui) »!

25 |bidem, p. 363.

63

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

su que le mal ou le danger avait été transformé en quelque chose de bien. Ce
que nous avions jusqu’alors considéré avec une discrimination objective
brillait désormais comme Dharma-Kaya. De cette maniére nous avons
compris Sangsara si Nirvana comme étant des états dépendants et relatifs et
que la cause Universelle est I’Esprit(...) Cette cause Universelle dirigée vers
la voie de I’Egoisme mene a Sangsara, tandis que si elle est dirigée vers la
voie de DI’Altruisme, alors elle meéne a Nirvana. J’ai été parfaitement
convaincu que la source réelle tant pour Sangsara que pour Nirvana est la
Vacuité.» 2® L’une des conséquences importantes de cette doctrine est la
non-distinction entre le monde manifesté et le monde spirituel, entre ce qui
est « enchainé» et ce qui est « délivréy», samsara et Nirvana, sans que ces
deux structures du « réel » soient identiques.

La Colonne sans fin. Dakini, la vierge qui danse et Anima
Mundi, La vieille des temps.

La vérité ultime n’a pas de nature transcendantale, mais « c’est la
modalité d’exister », que le délivré découvre « enfermée » dans le monde.
L’apprentissage offre a 1’initié une modalité pratique et contemplative a la
fois qui le fait sortir de broussailles théoriques et lui permet par un exercice
de la veille, ce qui peut paraitre simple, d’atteindre la sérénité imperturbable
et la liberté dans les expériences de la vie. :”Fata: Caci ce ati invatat atunci
in India si vreti sa ne ajutati sa intelegem si noi, creand ceea ce n-a indraznit
numeni sd credd ca poate fi creat, opera aceasta e vie, trdieste. Se agita,
aleargd, existd numai cat ramane vie, si Cum ati putea sa aratati asta decat
prin dans”??’

« La fille : Car ce que vous avez appris en Inde et que vous voulez
nous aider a comprendre nous aussi, en créant ce que personne n’a osé
croire qu’on puisse créer, cet ceuvre est vivant, il vit. Il s’agite, il court, il
existe seulement tant qu’il reste vivant, et comment pourriez-vous le
montrer autrement que par la danse ? »

% |bidem, p. 141.
2" Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Bucuresti: Editura Minerva, p. 131.

64

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Dans la Colonne sans fin, la plasticit¢é du langage théatral
expérimente la calligraphie corporelle du personnage, utilisant
scéniquement la force expressive de la danse?® qui révéle le sens caché de la
colonne sans fin: vers Dieu on monte des marches, on ne vole pas. Sur la
colonne de Brancusi, Dieu descend une échelle que 1’homme peut monter
jusqu’a lui pour se sauver, car I’homme a une condition téomorphique. %

La corporalité de I’image ésotérique. Le corps magique. Le
corps de lumiére. Le corps d’obscurité. Dans 1”obtention de I’état de
surconscience le corps de lumicre permet le saut de la « conscience des
objets » la conscience de la non-existence, « un état étincelant de tranquillité
mentale ». Les étres atteignent « le sommet de la Montagne » autour de
laquelle le « Soleil » et la « Lune » tournent et atteignent les «Cieux » « la
parfaite Illumination et I’Amour ». Un état que les « ego-entités (...) sont
incapables d’expérimenter », selon Milarepa, puisqu’ils ne peuvent pas
opérer le sacrifice nécessaire, car ils sont trop attachés aux préjugés.®
L’illuminé définit sa Divina Mandala dans son propre corps. Le corps
mandala est décrit comme une relique mortelle de I’ Homme qui s’est apercu
de ce qu’il est, en dépassant la dualité: coincidentia oppositorum, 1’état de la

28 Rumi, (1207, Khorasan) génial poéte mystique d’Islam, il est reconnu comme Mevlana,
le grand maitre des derviches qui tournent en rond. Rumi révéle le secret caché dans les
rythmes musicaux, et si I’on dévoilait, il pourrait anéantir le monde par sa force. Mevlana
apprend aux disciples a éveiller leur esprit dans les rythmes secrets de la musique et a
retourner dans leur vraie patrie. Le schéma de la danse symbolise par le premier demi-
cercle formé par des danseurs, la descente des ames dans la matiére, et par le deuxiéme
demi-cercle, I’ascension des &mes vers Dieu. La présence du cheikh au centre de ces deux
arcs de demi-cercle signifie le soleil et le moment béatifique de ’union accomplie.?® La
poésie de Rumi, influencée par les néoplatoniciens, tout comme les textes paulines exprime
la méme idée: « Sans Amour, le Monde ne serait pas vivant. » (Mathnavi, 111, 1975). Cf a
Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, ed. Cit.

29 Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, cap. Doctrine §i practici lamaiste, p. 637.
% «Quant a la méthode d’acquérir la connaissance, si vous trouvez qu’une certaine
pratique amplifie vos mauvaises passions, abandonnez-la, bien qu’elle puisse paraitre
comme étant vertueuse; et si quelque ligne d’action tend vers 1’Altruisme et contrecarre
les cinq mauvaises passions (la colére, I’antipathie, 1’égoisme, I’avarice, 1’ambition), sachez
que c’est la vraie Dharma-Kaya, et continuez-la, méme si elle pourrait sembler corrompue
a ceux soumis aux conventionalités profanes ». Milarepa, op. Cit.

65

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Lumiére Claire. Du lotus de la racine Kundalini, 1a terre se 1éve dans le lotus
a mille pétales et descend sur le dévot la pluie extatique de lumiére. La Roue
de la naissance et de la mort, la renaissance sont vues (ou comprises) dans le
pays de la lumicre claire.

Le role hiérophantique de ’image. L’image ésotérique (la croix,
I’¢toile de Solomon, le cercle, la roue, ’arbre, etc.) fonctionne d’abord
comme un signe noétique, car le message compris dans 1’image signifiante
réclame toujours un systéme gnostique et assume sa finalité didactique.
D’autre part, comme signe inductif®! I’image ésotérique s’oriente vers une
réalité indicible, fonctionnant hiérophantique®?, un signe du pouvoir révélé,
support pour un référent, appartenant a la surréalité. Dans cet ordre de
révélation des plus inimaginables connexions cognitives, I’image ésotérique,
en tant que symbole ésotérique, développe une zone d’ombre, qui prolonge
mystérieusement le visage du monde et entraine le lecteur dans une
recherche initiatique ardue, dramatique, en 1’obligeant de vivre dans une
complicité assumée avec le sacre. Comme nous 1’avons observé, la colonne
devient récipient du souffle divin, objet consacré, et conformément a la
théorie de Mircea Eliade ou d’Emile Durkheim, elle est différente en tant
que régime ontologique. Saisie comme signe du miracle, celle-ci révele le
mystere clos dans la forme visible et se manifeste comme /ocum ou se
produit [’unité entre profane et sacre. Orientant par sa fonction de
signification vers les archétypes, un monde purifi¢ de toute matérialité,
I’image fait référence au sacre. Le rapprochement physique de sa corporalité
spéciale, peut produire une rupture de niveau ontique, a la suite d’une
participation directe et consciente a « la réalit¢ auguste ». Fondé sur une
phénoménologie du sacre, le mystere de 1’image exotérique éveille « le sujet
contemplateur » par une « rupture de niveau ».

Dans ces conditions-ci, le signe se libére des conditionnements
terrestres, se désincarne et se laisse interprété, par une série d’autres signes,
qui ouvrent le sens vers le silence, 1a ou I’étre coincide au néant. Il n’y a pas
d’interprétation totale, ni d’objectivation parfaite. Le sens complet de

31 Jean Borella, 1989, Le mysteére du signe, Editions Maisonneuve, Paris: Larose, p. 213.
$2Mircea Eliade, 1994, Imagini si simboluri, Bucuresti: Editura Humanitas.

66

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

I’image exotérique reste toujours incomplet: “Fata: Ca nu mai stiti sa
terminati Coloana?” ”Brancusi: (izbucnind in ris) Asta-i buna! Cum s-o
termin daci e fira sfarsit?...Nici Dumnezeu din cer nu poate s-o termine”.>®

« La fille : Vous ne savez plus comment achever la Colonne ?

”Brancusi : (éclatant de rire) Ca alors ! Comment la finir si elle est
sans fin?...Ni méme Dieu du ciel ne peut I’achever».

Le Mythos comme récit qui révele une connaissance diminuée offre
des solutions aux contradictions du monde moderne aboutissant par le
langage intentionnel a donner une forme a ce qui est privé de forme:
”Brancusi (ridicand din umeri): Nu ma intreba pe mine. Eu v-am facut
Coloana ca sa va aminteasca ca drumul spre Cer e greu si anevoios. Nu poti
ajunge acolo zburand ca pasarile. Trebuie sd urci si orice urcus e greu:
uneori urci cu mainile si cu picioarele.(..) Un foarte mare efort tinere!
Muncd, munca, truda, renuntare. Nu te poti indlta altminteri.(...) Catre Cer
omul trebuie si urce pe jos, cu picioarele lui”.3*

« Brancusi (haussant des épaules): Ne me demande pas! Je vous ai
fait la Colonne pour qu’elle vous rappelle que la voie vers le Ciel est
difficile et ardue. On ne peut pas arriver la-haut en volant comme les
oiseaux. On doit y monter et toute montée est difficile : parfois on monte
avec les mains et les pieds. (..) Un trés grand effort, jeune homme! Du
travail, du travail, de la peine, du renoncement. Autrement, on ne peut pas se
lever. (...) Vers le Ciel I’homme doit monter a pied, avec ses propres
jambes. » Dans le labyrinthe on pénetre seul, pour pouvoir arriver jusqu’au
centre, sauf que, celui qui a peur de rester avec lui-méme, qui craint la vérité
cachée dans les nuits de 1’inconscient, celui qui ne peut pas regarder par la
porte étroite et qui s’effraye du miroir de 1’dme, de contes enfermés dans
I’obscurité, celui-ci a peur de rencontrer son soi: ”Brancusi (cu animatie):
Acesta e cuvantul potrivit: nu poate rezista si iese repede afard. La lumina,
la céldurd....” ”Fata: Monumentul il elimina, asa cum...” ”Tanarul filosof
(intrerupand-o): Stiu.stiu. Cunosc exemplul clasic: asa cum orice organism
elimina un corp strdin, Bundoara...” Tanarul critic( intrerupandu-1): dar de ce

33 Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Bucuresti: Editura Minerva, p. 123.
34 Ibidem, p. 145.
67

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

trebuie sa intrdm pe sub pdmant, Maitre, de ce pe sub pdmant si de unul
singur?” ”Brancusi (rdzand).Dar dumneata cum ai venit pe lume? N-ai venit
singur? Si de unde ai venit?” “Fata: N-ai venit din sdnul Mamei Pamant?”
”Tanarul critic: Bine, asta a fost odata, la inceput. De ce sa ne mai
repetdm, fiecare, nasterea noastra exemplara din sanul Mamei-Pamant?
”Brancusi (exasperat): Atunci n-ai inteles nimic. Inutil sa mai
continuaim. ..Nu intelegeti” *

« Brancusi (animé): c’est le mot juste: il ne peut par résister et sort
vite dehors. A la lumiére, a la chaleur...» «La fille: Le monument
I’¢limine, tel comme... » « Le Jeune philosophe (en I’interrompant): Je le
sais, je le sais. Je connais I’exemple classique: de la méme fagon que tout
organisme  ¢€limine un corps  étranger.. « Le  Jeune  critique
(en ’interrompant): mais pourquoi doit-on pénétrer par-dessous la terre,
Maitre, pourquoi par-dessous la terre et pourquoi tout seul ? » « Brancusi
(riant). Et vous ? Comment €tes-vous venu au monde ? N’étes-vous pas
venu seul ? Et d’ou étes-vous venu? » « La fille: N’étes-vous pas venu du
sein de la Mere Terre? » « Le Jeune critique: D’accord, ¢a a été une fois, au
début. Pourquoi répéter encore, chacun d’entre nous notre naissance
exemplaire du sein de la Meére Terre? » « Brancusi (exaspéré): Alors vous
n’avez rien compris. C’est inutile de continuer... Vous ne comprenez pas. »

Au centre du labyrinthe imaginé par Brancusi, on ne trouve pas le
Minotaure, mais la Lumicre. La rencontre avec sambogakhaya, le corps
aveuglant de lumiere, que Stefan Viziru cherche dans Noaptea de Sanziene,
qu’il trouve de facon symbolique évidemment, dans la chambre Sambo,
nom qui reprend la dénomination de « lumiere claire » ( sambogakhaya).
Quelque douloureuse que ce soit la montée ou la descente au sein de la
Mere-Terre, le néophyte se trouve en permanence s.,ur un axe de la lumiere.
C’est la lecon de la Colonne, et en méme temps la théorie d’Eliade de la
dialectique sacre-profane. Le personnage explique le mystére Maha-Mudra,
la rencontre de la vacuité absolue au cceur de la vie, quelque troublante
qu’elle soit et donne une réponse a une question impossible. « Comment

3 Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Bucuresti: Editura Minerva, p.157.

68

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

faire pour que 1’espace et la lumiére te forcent a te retrouver toi-méme ».%
Au centre du labyrinthe on ne trouve pas le monstre, mais la lumiére, tout
comme dans le processus d’individualisation de Jung, au bout duquel 1’étre
dyadique, le soi, se recompose dans la lumiere de la raison. ’Fata: (...) Va
gandeati tot timpul la India, Maestre! Va gandeati: cum as putea sa utilizez
doar spatiul si lumina, cum as putea sili omul sa mediteze si sa se descopere
pe sine, s se identifice, in sfarsit, cu adevarata lui fiinta, cu atman, sa se
recunoasci drept ceea ce a fost la inceput si n-a incetat niciodata si fie”. >’

« La fille: (...) vous pensiez toujours a I’Inde, Maitre! Vous pensiez:
comment je pourrais utiliser seulement /’espace et la lumiére, comment je
pourrais forcer ’homme a méditer et a se découvrir soi-méme, a s’identifier,
finalement, a son vrai étre, a atman, a se reconnaitre pour ce qui a été¢ au
début et qui n’a jamais cessé d’étre. »

En tant que langage hiérophantique, I’image symbolique
remplit d’une part une fonction existentielle, visant les réalités qui engagent
directement 1’€tre, d’autre part la fonction cognitive, déchiffrant les signes
de la transcendance. La soif de symbole indique dans la littérature de Mircea
Eliade I'impératif de communiquer [!’initiation. Selon Gilbert Durand,
I’imagination améliore le régime humain dans le monde®, le monde
sensible peut étre connu mystiquement car la représentation imaginale
incorpore un significat spirituel. Son corps vestigial est le t¢émoin présent de
cette réalité-la qui manque, une réalité¢ a laquelle I’image symbolique fait
référence. Par les structures de sa mystérieuse géométrie, la colonne active
la loi de I’analogie inverse, elle montre vers la terre et ceuvre dans le ciel,
démontrant son pouvoir magique : ,,A fost destul de greu, si mi-au trebuit
multi ani pand i-am dat de rost, a fost greu sd raspund la prima intrebare:
cum sa fac, ca spatiul si lumina sa te sileasca sa te gasesti pe tine insuti?” ,,
Fata : Si totusi, daca stii cum sa transformi materia prin lumind, problema e
aproape rezolvata. Caci, nu era asta problema, maestre? Cum sd arat mai

% |bidem., p. 161.
37 Ibidem, p. 162.
38 Gilbert Durand, 1977, Structurile antropologice ale imginarului, Bucuresti: Editura Univers.

69

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

convingator transmutarea materiei in lumina, in asa fel incat sd precipit
metamorfoza spirituali a celui care patrunde in Monument »?

« Ca a été assez difficile, et il m’a fallu beaucoup d’années a lui
trouver un sens, ¢a a ¢été difficile de répondre a la premicre question:
comment faire, pour que 1’espace et la lumiére te forcent a te retrouver toi-
méme? » « La fille: Et pourtant, si tu sais comment transformer la matiére
par la lumiére, le probléme est presque résolu. Car, le probléme était celui-
ci, n’est-ce pas, maitre? Comment montrer de maniére plus convaincante la
transmutation de la matiere en lumicre, de sorte que je précipite la
métamorphose spirituelle de celui qui pénétre dans le Monument? »

Dans le théatre de Mircea Eliade la matérialit¢ des codes de la
représentation scénique, associés obligatoirement au discours dramatique,
génére une permanente passage d’un langage a 1’autre, rendant possible la
manifestation de I’esprit en matiere: ” Brancusi (zdmbind): Cand am de spus
ceva esential stii cum spun (aratd coloana.) Poate cd as mai avea timp sa le
spun doar atit: cd ce am crezut la Inceput ca e un punct de plecare (arata
coloana), era, tot, de la nceput. Punct final: alfa si omega... Dupd Coloana
nesfarsita doar ticerea ar mai avea vreun sens”.*°

« Brancusi (souriant): quand j’ai quelque chose d’essentiel a dire,
tu sais comment je le dis (il montre la colonne). Peut-étre j’aurais encore du
temps a leur dire seulement ceci : ce que j’ai cru au début que c’était un
point de départ (il montre la colonne), c’était, tout, dés le début. Point
final: alfa et oméga... Aprés la Colonne sans fin seulement le silence
aurait du sens. »

L’image hiérophantique de la Colonne sans fin transforme la plus
agressive expérience de 1’existence, la mort, dans une expérience mystique,
un acte de régénération de 1’étre dans la Nuit Cosmique, ou la reconstitution
de la condition embryonnaire a lieu.

Les personnages appartiennent a la catégorie de ceux peu
nombreux qui vivent la sacralité du réel et qui, de négation en négation

39 Mircea Eliade, 1996, Coloana nesfarsitd, Bucuresti: Editura Minerva, p. 163.
40 Ibidem, p.164.
70

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

(neti, neti) ascensionnent vers les cercles de la lumiére, ou le Néant et le
Silence aboutissent a coincider. :

,Fata (vorbind din ce In ce mai tare) Am sd va dansez ca atunci,
vreti, maestre? Mai aveti timp. (...) (Brancusi intoarce capul si o priveste
lung, senin, cu mare dragoste.....Umbra coloanei incepe sd se lumineze
parcd dinduntru, sfargind prin a semana cu un Pod. Brancusi incepe a urca
incet pe umbra iluminatd a Coloanei, cu capul sus, drept, asa cum arata in
1937... Lumina misterioasd care strabate din umbra misterioasd a
coloanei creste tot mai mult.... fata cade in genunchi vazand cum
Brancusi se pierde in lumina. (Muzica inceteaza) E adevarat Maestre? E
adevdrat ca asta ai vrut sa ne spui? Ca mai mare si mai puternica decat
toate e Tacerea”?*

« La fille (parlant de plus en plus fort) Je vais vous danser comme
alors, vous le voulez, Maitre? Vous avez encore du temps. (...) (Brancusi
tourne la téte et la regarde longuement, avec sérénité, et un grand
amour...L.’ombre de la colonne commence a s’illuminer de 1’intérieur,
finissant a ressembler a un Pont. Brancusi commence a monter doucement
sur I’ombre illuminé de la Colonne, la téte levée, droit, comme il I’était en
1937... La lumicre mystérieuse qui pénétre I’ombre mystérieux de la
colonne augmente de plus en plus.... la fille tombe en genoux quand elle voit
Brancusi se perdre dans la lumicre. (La musique s’arréte). Est-ce vrai,
Maitre? C’est vraiment ce que vous avez voulu nous dire ? Que le Silence
est plus grand et plus fort que toute autre chose ? »

L’¢épisode final de la piece de théatre pourrait étre interprété du
point de vue de 1’ésotérisme comme une naissance surnaturelle du héros,
une issue de [’ceuf, ou, autrement dit, une libération de la chaine des
conditionnements ontiques. La nouvelle active le complexe magico-
religieux de I’enchainé, qui intégre une somme d’archétypes qui sont en
relation constellée: le tissu du cosmos, (Maya), le labyrinthe, la chaine des

41 Mircea Eliade, 2000, Istoria credintelor si ideilor religioase, Bucuresti: Universul
Enciclopedic, p. 166.

71

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

existences, (Samsara), le jeu de la création (lila), mais aussi les mythes de
l'ascension par la sortie du labyrinthe.*?

La lumiére qui donne naissance a un ceuf. La sotériologie
tibétaine associe la lumicre a ’esprit, dés Rig Veda. L’homologie: divinité,
esprit, lumicre, semen virile est présente également dans Upanisade. Les
traditions du lamaisme tibétain soutiennent qu’au début, la lumiére Blanche
a donné naissance a un ceuf d’ou I’Homme Primordial est sorti.*® L’ceuf, le
symbole du soi, incarne toutes les vertus de Tri-kaya, et seulement s’il est
vu, il sauve les étres de la roue de la naissance et de la Mort, apportant 1’état
de Budha. Bien qu’il ne puisse étre la propriété de personne, tous les
hommes sont saisis en lui. Il est décrit de cette fagon en Maha-Mudra. Les
étres humains primordiaux se reproduisaient a I’aide de la lumiere qu’ils
s’envoyaient I’un a I’autre pour procréer. Quand le désir sexuel est apparu,
par analogie cosmique, le soleil et la lune sont apparus dans le ciel, puisque
dans les hommes la lumiére avait baissé. Dans le rituel de maithuna un brin
de cette lumicre perdue, « une lumiere quintuplé » descend du sommet de la
téte de ces deux et leur remplit les organes sexuels, éveillant la conscience
nirvanique, captive, tout comme la perle magique dans les abimes des eaux.
La lumiere quintuplée réveille I’esprit et 1’esprit peut voler comme une
fleche de lumiére par la « Cheminée du ciel », “*de la méme maniére qu’au
moment de la mort, ce qui signifie que !’initié tantrique peut vivre
paradoxalement sa mort durant la vie. La colonne est une Cheminée du ciel,
par laquelle la lumiere de la naissance descend et la lumiere de la mort

42 La deuxiéme école de la pensée indienne est celle bouddhiste, qui a son tour est divisée
en deux grands branches: hinayana et mahayana. Les éléments communs de ces deux
écoles sont la non-violence dans toute manifestation, la prise de conscience des connexions
de tous les événements existentiels, la pratique des vertus intérieurs, la tolérance et
I’ouverture spirituelle. Un autre élément commun de ces doctrines, décrites largement par
Mircea Eliade (Istoria credintelor si ideilor religioase, Yoga si Patanjali, YogQa, nemurire si
libertate) est I’identité entre Brahman et Samsara. Celui qui réalise pendant sa vie cette
identité se transforme en un boddhisattva, un individu en qui toute forme de dualisme est
transcendée, grace a l’union entre l’intellect et I’intuition. Il passe de I’illusion, a la
connaissance de la vérité.

4 Mircea Eliade, Istoria credintelor si ideilor religioase, ed. cit., p. 639.

4 Ibidem, p. 641.

72

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

monte pour fusionner dans la lumicre infinie. Dans Bardo Thodol, livre
sacre qui est lu par un lama au chevet du mourant, il avertit que celui-ci sera
accueilli par une lumiére aveuglante qui est le Soi et la réalité ultime et dont
il ne doit pas s’effrayer. S’il ne s’est pas libéré pendant sa vie, ’homme a
encore une chance a se libérer, au premier instant de sa mort. »
L’expérimentation post-mortem de la Lumiére constitue la derniére et peut-
étre la plus difficile preuve initiatique. ».*° Celui-ci semble étre le message
ultime de la piece de théatre La Colonne sans fin. Ce type de littérature,
surchargée d’images symboliques répond au besoin de transmettre au
lecteur une tradition ésotérique. Les écrits sacres s’inscrivent dans ce
paradigme, la littérature du Moyen Age sur la quéte du Graal, puis Dante
dans Divina comedie, Goethe dans Faust, Baudelaire dans Elévation, Balzac
dans Seraphita, et ainsi de suite.

Quand la Parole a été prononcée et le texte 1’a encrypté dans sa
lettre, le personnage sort de la sceéne, mais pas avant qu’il rappelle a ceux
qui continue a ne pas comprendre qu il y a encore un pont, une colonne, une
issue de la Roue, au moment ou 1’étre traverse les eaux de Vavilon et on lui
permet encore une fois la réflexion dans la vraie lumiere; le héros se glisse
par ou la nuit rencontre le jour, il passe parmi les deux pierres de moulin qui
ne cessent pas de moudre. La rencontre avec ce moment favorable, peu
importe sur quel « rayon » de la roue se produit, elle porte les marques d’un
misterium tremendum: « tu sens la béatitude indescriptible au moment ou on
est saisi par la peur, elle te saisi d’un coup de partout, elle prend sa source
de la profondeur, dans le cceur de la vie et si a cet instant tu ne te dis pas : il
faut qu’il y ait une sortie ! Tu es perdu, tu ne peux plus retourner, tu es resté
enterré tout en étant vivant, dans cette crypte-1a du cceur de la montagne,
dans cette chambre-la obscure sans portes et sans fenétres. Je ressens cette
béatitude, je me sens saisi par la peur et je me dis et je vous dis aussi : il y a
une sortie ! »

La pierre, une modulation du silence. Seulement le silence se
trouve « dans la transcendance du langage et en dehors de tout illusion », car

45 bidem.

73

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

le silence mystique rend possible la présentification d’une réalité
surnaturelle. Pour le personnage Brancusi la pierre devient une modulation
du silence. Quel silence peut étre plus assourdissant que celui de la pierre
animée? L’ceuvre de Brancusi s’offre a guider en silence sur la voie de la
quéte. Les enfants trouvent en silence la réponse, une réponse qu’anima
mundi, celle qui a animé 1’ceuvre, connait aussi. Le silence rend plus aigué
la vigilance et la ferveur de la quéte, il aide le disciple a trouver les indices
qui menent vers «les clés du jardin », car la vérité doit étre conquise
individuellement, par effort, comme dans les contes. L’absence de la
réponse engage la quéte et paradoxalement, situe celui qui est en quéte dans
la présence du sacre pressenti. Le témoin silencieux attend le Silence.

Bibliographie

BORELLA, Jean, 1989, Le mystere du signe, Editions Maisonneuve, Paris: Larose.

BORIE, Monique, 2004, Antonin Artaud Teatrul si intoarcerea la origini,
lasi: Polirom.

BOURDIEU, Pierre, 1972, Esquisse d’ une théorie de la pratique, Paris-
Geneva: Droz.

CERTEAU, Michel de, 1996, Fabula mistica, Secolul XVI-XVII, Tasi:
Editura Polirom.

DORJE TAGPA, Rechung, 1991, Milarepa, marele yoghin tibetan.Introducere

in Yoga Maha- Mudra. Bucuresti: Editura Impact.
DURAND, Gilbert, 1977, Structurile antropologice ale imginarului, Bucuresti:
Editura Univers.

ELIADE, Mircea, 1994, Imagini si simboluri, Bucuresti: Editura Humanitas.

ELIADE, Mircea, 1996, Coloana nesfarsita, Bucuresti: Editura Minerva.

ELIADE, Mircea, 2000, Istoria credintelor si ideilor religioase, Bucuresti:
Universul Enciclopedic.

FRUTIGER, Adrian, 2004, L'homme et ses signes, Perrousseaux Atelier.

GORDON CRAIG, Edward, 1905, De [’art du thédtre.

SCHERER, Jaques, 1982, Esthétique thédtrale, Textes de Platon a Brecht,
Editions Sedes, Paris.

SERRES, Michel, 1985, Les cing Sens, Paris: Grasset.

74

BDD-A26084 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:04:12 UTC)


http://www.tcpdf.org

