
revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

44

JOZEFINA  CUŞNIR

Institutul Patrimoniului Cultural
(Chişinău)

ASPECTUL  ÎNALTEI  MENIRI  A  OMULUI
ÎN  ROMANUL  LUI  THOMAS  MANN
ALTEŢĂ  REGALĂ

La cercetarea relaţiei erou-univers în proza secolului al XX-lea ne-am sprijinit pe 
unele idei fundamentale din monografiile cercetătoarei R. Kleiman: relaţia reciprocă dintre 
personajul care tinde spre armonizarea Universului şi însuşi Universul; tipologia temei 
cosmogonice; tipologia cronotopului universal, realizat în varietatea sa prin detalii constante 
tipice etc. [1]. În romanul lui Th. Mann Alteţă Regală (1909), relaţia erou-univers este 
prezentată dintr-un aspect relativ rar întâlnit în literatura secolului al XX-lea: predestinarea 
personajului pentru armonizarea unei anumite ipostaze a Universului. În opinia noastră, 
romanul lui A. Bitov Casa Puşkin (1978) se aseamănă, sub acest aspect şi în sens tipologic, 
cu Alteţă Regală, dar spre deosebire acesta din urmă este o faustiană.

Într-o formă mai generală – a înaltei meniri a omului – acest aspect este prezent 
în mai multe lucrări ale lui Th. Mann, de fiecare dată personajul principal aparţinând 
unei categorii de oameni pe care am putea s-o numim „entuziaştii eroici”. Astfel este 
Iosif din tetralogia Iosif şi fraţii săi, Goethe din Lota în Weimar, Adrian Leverkühn din 
romanul Doctor Faustus, papa Grigore din romanul Alesul, Schiller din nuvela Ora 
cea grea ş.a. De exemplu, în opinia lui A. von Schirnding, Iosif este frate de sânge cu 
Klaus-Heinrich prin faptul că pune în legătură directă propria fericire şi bunăstarea 
ţării [2, p. 388-389]). Abordată de cercetători doar tangenţial, această temă merită  
o examinare specială.

Termenul îşi are originea în tratatul lui G. Bruno Despre entuziasmul eroic. 
Acestor personaje le este caracteristică tendinţa entuziastă, până la jertfirea de sine, de  
a armoniza Universul, tendinţă generată de individualitatea eroului şi de spiritul lui creator. 
Nimic altceva nu defineşte această năzuinţă, nici chemarea morţii, nici oricare dogmă.  
La G. Bruno entuziastul tinde insistent spre armonia divină şi cea interioară; gândurile 
şi faptele rezultă din această pornire entuziastă. După cum subliniază S. Pavlicenco,  
G. Bruno pune în prim-plan anume spiritul de creaţie: „Una tesi centrale del trattato  
è quella sul primato della creazione sull’imitazione” [3, p. 214]. Eroul este pus într-o relaţie 
cu cronotopul universal – un anume „Soare al Entuziastului”, care sălăşluieşte întru toate 
şi se află concomitent oriunde, fiind identic veşniciei. Prinţul Klaus-Heinrich din Alteţă 
Regală este un entuziast eroic.

Prezenţa frecventă a aspectului înaltei meniri a omului şi a eroilor-entuziaşti în textele 
lui Th. Mann se explică, în opinia noastră, prin interesul profund al autorului pentru esenţa 
miticului. Să amintim aici de „umanizarea mitului”, considerată de Th. Mann ca fiind 
principala sa realizare [4, p. 178], procedeu care, în viziunea noastră, reprezintă culmea 
adecvării individualului şi miticului: Mann plasează individualitatea la acelaşi nivel cu 
mitul, acestea sunt echivalente.

Aspectul înaltei meniri a omului în Alteţă Regală stă la baza intrigii. Într-o operă 
literară din secolul al XX-lea aceasta presupune, mai întâi de toate, un foarte înalt grad de 
carnavalizare a textului – pentru ca „determinismul” să fie înţeles într-un sens carnavalesc, 
„neserios”, – şi, apoi, un subiect specific şi un gen literar corespunzătoare. Romanul Alteţă 
Regală respectă ambele condiţii.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 08:00:44 UTC)
BDD-A25989 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

45

Se poate afirma că textelor lui Th. Mann le este specific un grad înalt de carnavalizare; 
altfel spus, eroii lui Th. Mann descind din „miturile comice”, despre care vorbeşte nu 
numai M. Bahtin [5, p. 238], dar şi alţi cercetători [6, p. 92-93, 105, 319, 323]. Esenţa 
acestor mituri, în care râsului îi aparţine toată forţa dătătoare de viaţă – le-am putea numi 
mituri despre râs – este cel mai bine dezvăluită în lucrările lui V. Propp [7]. Iar în privinţa 
romanului Alteţă Regală dispunem de mărturia autorului însuşi. În Istoria vieţii mele (1930)  
Th. Mann mărturiseşte că a avut intenţia să scrie o comedie în formă de roman, imaginându-şi  
o posibilă sinteză umoristică a singurătăţii şi comunităţii, a formei şi conţinutului existenţei 
[4, p. 115–116].

Identificarea intrigii şi a genului romanului Alteţă regală nu este univocă. V. Admoni 
şi Т. Silman, de exemplu, consideră că romanul este o idilă [8, p. 108–113], pe când autorul 
a numit-o în repetate rânduri poveste [4, p. 35, 115, 374-375].

În opinia noastră, acest roman nu poate fi considerat o idilă (chiar şi în sensul cel mai 
larg al termenului), ci este anume poveste, deoarece dezolarea, pasiunile, furtunile sufleteşti, 
viaţa miliardarilor şi persoanelor încoronate, grijile ce ţin de dezvoltarea economică  
a ţării – toate acestea au foarte puţin în comun cu poeticul unui trai fericit, „al unui  
epos al fericirii depline într-un cadru limitat” [9, p. 263]. În roman există elemente ale unui 
trai fericit, dar ele sunt puţine la număr şi apar doar în deznodământ (după destăinuirile 
culminante ale eroilor, când la orizontul acţiunii apare nunta). Dintre acestea poate 
fi menţionat peticul aproape putred de cataplasmă, pe care miliardarul Spoelmann îl  
găseşte în apartamentele sale luxoase pentru prinţul răcit (iar ministrul – ajutorul magic al 
eroului – acordă acestui eveniment o importanţă deosebită [10, p. 311], considerându-l un 
semn bun. Elemente ale unui trai fericit apar în episodul prezentării Immei la curte, precum 
şi în acela al nunţii. Pentru o idilă însă sunt mai potrivite „raiul în sărăcie”, viaţa în mijlocul 
naturii, pe când scenele vieţii de palat sunt mai fireşti pentru o poveste.

„Determinismul” ce ţine de destin nu corespunde idilei ca atare, în schimb se 
potriveşte perfect unei poveşti fantastice. Astfel, în viziunea lui V. Propp, prevestirea 
destinului eroului este un element indispensabil al poveştii [11, p. 77]. Prevestirea destinului 
şi împlinirea lui alcătuiesc intriga romanului. Mai mult decât atât, Alteţă Regală se află  
într-un anumit dialog intertextual cu specia poveştii fantastice în toate aspectele 
fundamentale. Precizăm aici că, în aspect morfologic, V. Propp consideră a fi poveste 
fantastică orice dezvoltare a naraţiunii de la daună sau neajuns, prin funcţii intermediare, 
spre nuntă sau altă funcţie utilizată ca deznodământ; dintre funcţiile finale pot fi pomenite 
onorurile, avuţia sau lichidarea dezastrului [11, p. 83].

Înalta menire a prinţului Klaus-Heinrich este anunţată în roman printr-o prorocire 
din vremurile de demult, prorocirea fiind în strânsă legătură cu imaginea convenţională  
a Universului – trandafirul fermecat, deci cu un fel de arbor mundi, la care se referea  
M. Eliade [12]. Eroul trebuie să împrăştie vrăjile (să armonizeze). Legenda spune că, în 
vremuri grele pentru populaţia ducatului, va veni pe lume un prinţ cu o singură mână, care 
va da ţării mai mult decât alţii cu două [10, p. 291] şi, în ziua când va veni bunăstarea 
generală, vor cădea vrăjile care făceau ca florile tufei de trandafir, ale acestui arbor mundi, 
să miroase a mormânt şi va reveni parfumul firesc al trandafirilor [10, p. 330]. Iar intriga 
romanului e următoarea: într-un mic ducat cu o populaţie harnică şi muncitoare, dar cu mari 
probleme economice din cauza deficitului financiar, în familia marelui–duce se naşte un 
prinţ cu o singură mână normală (cealaltă mână îi era nedezvoltată); acesta, după multiple 
suferinţe, se căsătoreşte cu preafrumoasa fiică a unui miliardar care salvează economia 
naţională a ducatului, investindu-şi în ea miliardele.

În roman sunt evidente nu numai elementele fundamentale ale unei poveşti (evoluţia 
de la neajuns spre nuntă şi lichidarea dezastrului), ci şi unele elemente particulare. Aici 
putem aminti de încercările la care frumoasa Imma îl pune pe prinţ. În conformitate cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 08:00:44 UTC)
BDD-A25989 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

46

concepţia lui V. Propp, punerea eroului în faţa unor probleme sau ghicitori dificile este  
o sarcină a crăiesei şi a tatălui acesteia [11, p. 72].

Toate elementele de poveste sunt construite în spirit de parodie, cu ironia caracteristică 
lui Th. Mann, la care se referea, bunăoară, M. Walser [13, p. 5-26]. Astfel, vrăjitorul salvator, 
fără de care nunta n-ar fi avut loc, este însuşi prim-ministrul care i-a dezvăluit prinţului 
subtilităţile politicii bugetare. Alt exemplu: în interiorul unui text de poveste autorul 
povesteşte cum se naşte în popor tocmai această poveste; poporul, în opinia lui Th. Mann, 
intuieşte tot ce e poetic, neobişnuit, de poveste. În ochii oamenilor de rând, Imma este  
o regină, o zână din poveste, o adevărată prinţesă [10, p. 290].

Intriga iniţială a poveştii este însăşi imposibilitatea fericirii; eroul îşi începe calea 
spre fericire din adâncurile tristului destin (Klaus-Heinrich poartă stigmatul nefericirii, care 
se manifestă prin singurătate. Este stigmatul obârşiei regale şi al trupului schilod).

Armonizarea Universului – împlinirea prezicerii – vine prin eliberarea entuziastă  
a prinţului de iluzia că fericirea şi înalta menire a omului sunt incompatibile.

Într-un anumit sens, romanul corespunde schemei renascentiste a participării 
omului la realizarea „marii perfecţiuni a lumii”, formulată de Lorenzo Medici (prototipul 
entuziastului lui Th. Mann din Fiorenza): un om îşi caută fericirea într-un fel, altul în alt 
fel şi, din aceasta, graţie îmbinării şi armoniei mai multor voci, vine înfrumuseţarea şi  
o mai mare perfecţiune a lumii; şi pentru acest scop, poate, Cel care nu greşeşte niciodată 
a făcut calea spre perfecţiune întunecată şi grea [14, p. 118].

În Universul lui Th. Mann, fericirea şi omul vin unul în întâmpinarea altuia. Fără 
ajutorul omului fericirea nu poate face nimic; cel care nu-şi ajută propria fericire şi, fie 
din trufie, fie din modestie, îi întoarce spatele, face, în viziunea scriitorului german, un 
mare păcat.

Autorul îi iartă acest păcat lui Raoul Überbein – cavalerului trist al modestiei ascetice 
şi destinului lipsit de har. Überbein îşi povăţuia discipolul, adică pe prinţ, că înalta menire 
a omului este incompatibilă cu fericirea, bunătatea, iubirea??! [10, p. 270].

„– <…> ich will Ihnen sagen, Imma, welche Bewandtnis es mit Doktor Überbein 
hat. Er lebt in Feindschaft mit dem Glücke <…>.

– Das dünkt mich eine anständige Feindschaft, – sagte Imma Spoelmann.
– Anständig, – antwortete er, – aber unselig <…> und obendrein sündhaft <…>
Aber nun bin ich seiner Erziehung entwachsen, in diesem Punkte bin ich es”  

[15, p. 307-308].

(„– <…> vreau să vă spun, Imma, ce se întâmplă cu doctorul Überbein. El trăieşte 
în duşmănie cu fericirea <…>.

– Mie-mi pare că această duşmănie e plină de demnitate, – a spus Imma 
Spoelmann.

– Aşa este, – a răspuns el, – dar nu şi de bunătate <…> şi mai este şi plină de păcat 
<…>. Dar cred că am depăşit învăţămintele lui măcar în aceasta”).

Adevăratul motiv al sinuciderii lui Überbein nu este cariera nereuşită, ci alegerea 
conştientă a vieţii lipsite de har. El n-a mai vrut să trăiască atunci când viaţa i-a dezminţit 
postulatul, când Klaus-Heinrich şi Imma, două „fiinţe excepţionale”, unindu-şi vieţile, 
nu numai că nu şi-au trădat înalta menire, ci, dimpotrivă, au împlinit-o, ca într-o poveste, 
sprijinindu-se într-un mod ridicol carnavalesc pe textele manualelor de ştiinţe economice. 
„Das soll fortan unsere Sache sein: beides, Hoheit und Liebe, – ein strenges Glück”  
[15, p. 368] („Fie ca, pornind de aici, şi una şi alta să ne fie scop în viaţă – menirea înaltă 
şi iubirea – o fericire grea şi aspră”) – cu aceste cuvinte se încheie romanul. Numai 
atunci trandafirul fermecat îşi va redobândi parfumul. Se poate deci spune că romanul are 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 08:00:44 UTC)
BDD-A25989 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

47

un final deschis: armonizarea Universului înseamnă mai mult decât nunta şi lichidarea 
deficitului bugetar. Încercările eroilor nu se termină aici, eroismul lor armonizator trebuie 
să continue.

De altfel, autorul le întinde eroilor o mână de ajutor, răsădind trandafirul din curtea 
Fortăreţei vechi în florăria noului palat al tinerilor însurăţei. De acolo porneşte reînvierea 
trandafirului, ca şi a micului ducat al lui Klaus-Heinrich: „<…> nicht mehr von modrigen 
Mauern umgeben, sondern in Luft und Sonne und dem fettesten Mergel” [15, p. 362] 
(„<…> în afara zidurilor mucezite, deschis aerului şi soarelui, înrădăcinat în cel mai gras 
sol de marnă”).

Astfel, în romanul Alteţă Regală se realizează o relaţie specifică între entuziastul 
eroic şi Univers: aspectul înaltei meniri de armonizare a lumii stă la baza intrigii, se 
află într-un raport carnavalesc cu tema fericirii şi conţine dialoguri intertextuale cu 
povestea fantastică.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Р. Я. Клейман, Достоевский: константы поэтики, Chişinău, 2001;  
Р. Я. Клейман, Сквозные мотивы творчества Достоевского в историко-культурной 
перспективе, Chişinău, 1985.

2. А. Von Schirnding, Nachwort. – In: Th. Mann, Königliche Hoheit, Frankfurt am 
Mein, 1984.

3. S. Pavlicenco, Problemi di estetica in „Degli eroici furori”. – In: Giordano Bruno e il 
Rinascimento quale prospettiva verso una cultura europea senza frontiere. Atti del Seminario 
Internazionale e Interdisciplinare di Bucarest (3-5 dicembre 2000), Bucureşti, 2002; И. Дирзен, 
Эпическое искусство Томаса Манна. Мировоззрение и жизнь, Moscova, 1981.

4. Т. Манн, Собр. соч.: В 10 т., T. 9, Mосква, 1960.
5. М. М. Бахтин, Эпос и роман, СПб., 2000; М.М. Бахтин, Творчество Франсуа 

Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса, Mосква, 1990.
6. О. М. Фрейденберг, Поэтика сюжета и жанра, Mосква, 1997.
7. В. Я. Пропп, Фольклор и действительность. Избранные статьи, Mосква, 1976; 

В.Я. Пропп, Проблемы комизма и смеха, Mосква, 1976.
8. В. Адмони, Т. Сильман, Томас Манн. Очерк творчества, Л., 1960.
9. Жан-Поль, Приготовительная школа эстетики, Mосква, 1981.

10. Т. Манн, Собр. соч.: В 10 т., T. 2, Mосква, 1959.
11. В. Я. Пропп, Морфология сказки, Mосква, 1969.
12. M. Eliade, Cosmologie şi alchimie babiloniană, Bucureşti, 1937; M. Eliade, Insula 

lui Euthanasius, Bucureşti, 1943.
13. M. Walser, Ironie als höchstes Lebensmittel oder: Lebensmittel der Höchsten. – In: 

Thomas Mann, Text + Kritik, München, 1982.
14. Л. М. Баткин, Итальянское Возрождение в поисках индивидуальности, Mосква, 

1989.
15. Th. Mann, Königliche Hoheit, Frankfurt am Mein, 1984.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 08:00:44 UTC)
BDD-A25989 © 2008 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

