
revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

12

ALINA  TOFAN

Universitatea din Leipzig
(Germania)

PERSONALITATEA  LUI  DIMITRIE
CANTEMIR  ÎN  DISCURSUL
IDENTITAR  BASARABEAN
ÎN  PERIOADA  INTERBELICĂ

0. În perioada imediat următoare Marii Uniri de la 1918, societatea românească 
cunoaşte (concomitent cu starea de euforie naţională) un proces complex şi contradictoriu 
de autodefinire pe plan intern şi extern, proces de altfel absolut firesc şi chiar inevitabil 
în urma extinderii substanţiale a teritoriului statului român şi a integrării unui plus 
considerabil de populaţie eterogenă din punct de vedere etnocultural şi lingvistic. 
Crearea, conform Constituţiei din 1923, a „statului unitar naţional” era prezentată 
drept idealul milenar al poporului român, definit şi definibil în mod oficial în epocă 
prin continuitatea biologică a legăturii de sânge, prin continuitatea spaţio-temporală 
a vetrei strămoşeşti şi prin continuitatea spiritual-simbolică a comunităţii cultural-
lingvistice, istorice şi religioase (creştin-ortodoxe). Această ideologie (şi frazeologie) 
naţionalistă a statului unitar punea accent pe românitatea cultural-istorică a tuturor 
regiunilor ţării şi, implicit, pe afirmarea şi promovarea exclusivistă a elementului şi  
a spiritului românesc în toate domeniile vieţii sociale. Astfel, abordarea oficială reflectă 
şi susţine (sau urmează să susţină) eforturile de consolidare a statului român unificat 
de jure, dar eterogen de facto, deci în proces de construcţie, adică de afirmare a unei 
identităţi colective naţionale moderne, bazată pe apartenenţa la comunitatea etnică  
a românilor, dar şi pe cetăţenia română.

Altfel zis, pentru promovarea ideii de identitate românească în mod oficial şi 
centralizat erau definitorii următoarele teze: latinitatea limbii şi culturii române şi a neamului 
românesc, unitatea şi continuitatea istoriei neamului, românitatea perenă a teritoriului şi, 
în deceniul patru, ortodoxia. În ce măsură a fost considerată adecvată şi utilă viaţa şi opera 
lui Dimitrie Cantemir pentru argumentarea acestor teze în spaţiul public basarabean şi care 
au fost conotaţiile regionale ale acestei readuceri pe scenă şi instrumentalizări postume 
a personalităţii lui D. Cantemir în discursul identitar basarabean? Un răspuns la această 
întrebare ne oferă două texte despre Cantemir, publicate în perioada interbelică de cunoscutul 
istoric literar Şt. Ciobanu şi de publicistul Al. Kidel.

1. Prima „apariţie” a numelui lui Dimitrie Cantemir în discursul public basarabean 
din perioada interbelică are loc cu ocazia publicării în 1923, în Adevărul literar şi artistic, 
a studiului Dimitrie Cantemir, semnat de istoricul literar Ştefan Ciobanu, care prezintă 
punctual biografia domnitorului moldovean şi scrierile sale. Acest text se pare că nu  
a avut rezonanţă în spaţiul cultural basarabean, probabil din cauza absenţei propriu-zise 
a unui cititor colectiv al presei româneşti. După ce, tot în 1923, acelaşi autor scotea la 
Chişinău voluminoasa lucrare (conţinea 344 pagini) Cultura românească în Basarabia 
sub stăpânirea rusă, care are ca scop declarat punerea în lumină a caracterului românesc, 
a românităţii continue şi creatoare a Basarabiei sub dominaţie străină, în 1925, Analele 
Academiei Române. Memoriile Secţiunii Literare îi va tipări studiul Dimitrie Cantemir în 
Rusia, care, apărut şi în extras, beneficiază de numeroase cronici laudative.1

Interesul faţă de acest subiect este justificat şi prin faptul că tocmai în Rusia 
domnitorul şi cărturarul moldovean îşi scrie „cele mai însemnate opere, din cari primul 
loc îl ocupă acelea, cari se referă la ţara lui”.2 Conştient de faptul că „scopul istoricului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

13

literar e de a găsi adevărul obiectiv, de a găsi cauzele fenomenelor literare şi de a face 
legătura evolutivă între aceste fenomene”, Şt. Ciobanu reconstituie în studiul său nu doar 
itinerariul vieţii lui D. Cantemir în Rusia şi cronologia textelor sale, ci şi ceea ce ar putea 
fi definit drept „legătură evolutivă” între faptul biografic şi cel cultural. Refugiul forţat al 
domnitorului moldovean, „care pentru un vis frumos, nesilit de nimeni, îşi pune în cumpănă 
viitorul său şi al copiilor săi, care îşi lasă bogăţii în ţară şi posibilităţi de a domni peste 
un popor, şi care îşi ia drumul pribegiei” în Rusia, este privit prin prisma destinului tragic 
comun mai multor domnitori din istoria românilor. În opinia lui Şt. Ciobanu, „soarta lui 
Dimitrie Cantemir pare şi mai tragică, dacă luăm în seamă că acest domnitor ca cultură şi 
claritate de conştiinţă se ridică deasupra tuturor, că acest istoric renumit, acest diplomat 
iscusit rămâne înşelat în calculele lui. Retras în Rusia, străină lui ca moravuri şi obiceiuri, 
frământată de încercările de reformaţie siluită a lui Petru cel Mare, de războaie fără sfârşit, 
Dimitrie Cantemir, care îşi înţelegea rostul său în viaţă, îşi cunoştea mai bine ca oricine 
ţara părăsită, trebuia să sufere mult în urma sfărâmării iluziilor de a-şi vedea ţara liberă şi 
tronul asigurat pentru copii”.3

Ultima perioadă a vieţii lui D. Cantemir (1711-1723) s-a derulat sub însemnele 
pribegiei forţate în ţară străină, şi Ştefan Ciobanu va accentua dramatismul acestei situaţii 
cu diverse ocazii: Rusia este pentru principele moldovean o ţară „străină lui ca moravuri 
şi obiceiuri”, principele Moldovei este „nevoit să se adăpostească în Rusia”, dar „a rămas 
un geniu exotic în această ţară”. În acelaşi context se afirmă că „Dimitrie Cantemir rămâne 
străin de reformele lui Petru cel Mare: el nu face aproape nici un fel de legătură cu Rusia de 
atunci, […] nu-şi găseşte loc în viaţa socială rusă”, ba chiar nici nu reuşeşte să înveţe prea 
bine limba rusă.4 Conform interpretării istoricului basarabean, Cantemir trăieşte, cel puţin 
în primii şapte-opt ani, în lumea din care a plecat, interesele domnitorului vizează Moldova, 
neamul românesc, imperiul turcesc, iar toate nemulţumirile sale exprimate în corespondenţa 
către ţarul Rusiei denotă starea lui sufletească de român străin în ţara moscovită.

2. Relevante pentru perspectiva lui Şt. Ciobanu asupra vieţii şi activităţii lui 
D. Cantemir în Rusia sunt două teze ce reflectă orientarea ideologică a cercetării şi 
interpretării: a) domnitorul pribeag a păstrat legături permanente cu Moldova şi în 
general cu ţările române, evident în speranţa redobândirii tronului („visând tronul ţărilor 
româneşti”); b) existenţa timp îndelungat într-un mediu cultural străin (şi rămas străin), 
intermitent chiar ostil, a fost totuşi favorabilă realizării unor opere importante, care se 
referă fie la spaţiul românesc, fie la cel otoman şi care i-au asigurat un renume european 
(şi astfel îi certifică universalitatea).

2.1. Prima teză este susţinută în capitolul I – Viaţa lui Dimitrie Cantemir în Rusia –, 
în mod special în episodul privind intervenţiile lui Cantemir pe lângă ţarul rus, în vederea 
declanşării unui nou război ruso-turc, începând cu anul 1715:

În anul 1715 împăratul Rusiei pleacă în străinătate. Dimitrie Cantemir, care până la 
moarte n-a încetat a se interesa de soarta ţărilor româneşti, de a se întoarce în Moldova, 
întreţine legături vii cu emigranţii români şi chiar cu unii boieri din Moldova. El urzeşte 
un plan de cucerire a acestor ţări de către ţarul Rusiei, visând tronul ţărilor româneşti, bine 
înţeles în condiţiunile înţelegerii de mai înainte cu Petru cel Mare.5

Analizând situaţia existentă în Muntenia şi Moldova, ameninţate de ocupaţia austriacă, 
fostul domnitor ajunge la concluzia „că a sosit momentul eliberării ţărilor româneşti de 
sub jugul turcesc şi nemţesc”. Scrisorile şi memoriile lui cu privire la Moldova adresate 
ţarului sunt prezentate ca o dovadă indubitabilă a faptului că domnitorul exilat „în anii 
1716-1718 întreprinde o vie activitate pentru reocuparea tronului acestei ţări. El caută să-l 
convingă pe Petru cel Mare să înceapă un război nou cu Turcia pentru Moldova şi chiar 
pentru Ţara Românească. În ocuparea acestor două principate de către Ruşi, el vede scăparea 
poporului românesc. […] el, ca şi mulţi contimporani ai săi, vede în ocuparea rusă salvarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

14

principatelor. […] el concepea ocupaţia rusă ca fiind provizorie, iar Moldova independentă, 
ocârmuită de familia Cantemireştilor sub protectoratul Rusiei”.6

Pentru a evita acuzele de rusofilie la adresa principelui moldovean, Şt. Ciobanu 
precizează imediat că asemenea concepţii erau în vogă în epocă şi nu constituie o excepţie, 
care ar ilustra „înstrăinarea” sau „rusificarea” lui: „Că astfel concepea lucrurile nu numai 
Cantemir, ci şi alţi patrioţi români din acea vreme se vede şi din scrisoarea lui Ion Neculce 
din 23 noiembrie 1718”, adresată cancelarului rus Golovkin, unde cronicarul menţionează 
că „a aşteptat ca ţarul să ridice «amarul» în care se găseşte ţara, că el nădăjduia din ceas 
în ceas” că ţarul „oricum şi cu ce fel de mijloace, nu ne va da uitării, să ne lase în focul 
cel nestins la pagân să rămânem, să perim.” Prezentarea succintă a scrisorii lui Neculce 
îi oferă autorului fundamentul necesar pentru altă concluzie, ce trebuia să anuleze orice 
bănuieli de trădare a Moldovei de către domnitorul refugiat în Rusia.

Este clar că ideea salvării ţărilor româneşti prin ajutorul Rusiei era o idee, care 
pătrunsese în mintea emigranţilor români şi chiar a unora din Moldova şi poate şi din 
Muntenia, şi planul lui Dimitrie Cantemir se baza pe opinia boierimii moldoveneşti, în 
special a celei refugiate.7

2.2. A doua teză privind specificul şi orientarea preocupărilor cărturăreşti ale lui 
Cantemir în mediul rusesc este anunţată chiar la începutul studiului, apoi este argumentată 
tangenţial în capitolul Activitatea ştiinţifică şi literară a lui Dimitrie Cantemir pe terenul 
rus. Considerând suficient de cunoscute operele ştiinţifice şi istorice referitoare la Moldova 
şi la „romano-moldo-vlahi”, elaborate tot în exil, Ştefan Ciobanu face doar o succintă 
trecere în revistă a acestora, fără a mai insista asupra importanţei lor covârşitoare tocmai 
în contextul unei atât de stringente necesităţi de afirmare, pe de o parte, a caracterului 
românesc al teritoriului în discuţie, pe de alta, a ideii originii comune (şi nu oricare, ci 
romană!) a întregii populaţii de etnie românească, indiferent de teritoriile pe care era ea 
răspândită. E vorba, desigur, de celebra Descrierea Moldovei (numele uzual al unei lucrări 
scrise în latină, între 1714 şi 1717, care i-a consolidat reputaţia şi notorietatea în Europa, 
fiind tradusă în germană, cu titlul Beschreibung der Moldau, şi publicată în Magazin für 
die neue Historie und Geographie, în 1769, apoi, doi ani mai târziu, în volum separat, 
la Leipzig) şi de Hronicul vechimei a romano-moldo-vlahilor. Nu putem să nu amintim 
ardoarea cu care marele istoric demonstra şi ilustra tezele fundamentale ale românităţii 
dintotdeauna, tratând, printre altele, ca pe cel mai firesc lucru, fără vreo distincţie de nici  
o natură, teritoriul dintre Carpaţi şi Nistru – ce dovadă mai elocventă ar fi putut susţine 
atunci discursul identitar al intelectualităţii basarabene?8 Iar considerarea în bloc a istoriei 
romano-moldo-vlahilor, o populaţie unitară prin esenţa ei, venea să întărească până la 
evidenţă ideile vehiculate în perioada interbelică în sprijinul apartenenţei fireşti a teritoriului 
dintre Prut şi Nistru la statul unic al naţiunii române. Cu atât mai mult, cu cât Hronicul…, 
ajuns printr-o fericită întâmplare la Blaj, a fost studiat cu entuziasm de corifeii Şcolii 
Ardelene, în special de Gheorghe Şincai, care l-a şi folosit din abundenţă ca sursă, punând 
numele şi opera lui Cantemir într-un circuit fundamental al istoriografiei române, servind, 
totodată, la concretizarea şi argumentarea ideilor despre originea, unitatea şi continuitatea 
poporului român. Şt. Ciobanu lasă însă fără comentarii aceste semnificaţii majore ale 
operei lui Cantemir (la care de altfel opinia publică, în special, dintr-o provincie izolată 
atâta vreme de cultura românescă ar fi fost deosebit de receptivă), pentru a prezenta lucrări 
rămase încă necunoscute la acea dată, dar fără legătură directă cu tema obsesivă a deceniului 
trei. Este vorba de Loca obscura in cathesisi, o critică punctuală a lucrării (nesemnate la 
prima apariţie) a episcopului şi cărturarului Teofan Procopovici, Cea dintâi învăţătură  
a copiilor (tipărită în 1720, cu scopul de a promova reforma învăţământului iniţiată de Petru 
cel Mare), replică scrisă în limba latină şi tradusă în ruseşte de secretarul lui Cantemir, Ivan 
Ilinski, în care cărturarul moldovean ia apărarea tradiţiilor religioase şi şcolare din Rusia, 
fără să reprezinte însă poziţia „partidei moscoviţilor vechi”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

15

Apoi autorul se referă la circumstanţele apariţiei şi la conţinutul monumentalei 
opere Sistemul religiei mahomedane,9 redactată tot în latină şi tipărită, în traducerea 
rusă a aceluiaşi Ilinski, în 1722, la Sankt Petersburg, sub auspiciile Sinodului rus, cu 
scopul de a servi la combaterea islamului. Însă lucrarea depăşea în mod evident limitele 
unei polemici religioase, conţinând, alături de prezentarea istoriei, particularităţilor, 
dogmelor şi „falsurilor” acestei religii, şi o descriere „colorată” a obiceiurilor, datinilor 
şi credinţelor musulmane, fapt ce nu corespundea întocmai aşteptărilor Sinodului, care 
va cere ulterior, prin scrisoarea episcopului Ipatievski, „prealuminatului autor” să indice 
sursele de informare – „poporul de jios”, „cărturarii mahomedani” sau izvoare creştine. 
Răspunsul autorului este însă doar mărturia unui orgoliu rănit de lipsa de încredere şi de 
antiislamismul dogmatic al clericilor ruşi, fără să ofere însă detaliile lămuritoare privind 
sursele de informare.10

Insistenţa lui Şt. Ciobanu de a demonstra că D. Cantemir „n-a devenit rus” în exil, 
ci a menţinut în permanenţă relaţii doar cu mediul de origine şi şi-a valorificat potenţialul 
creator în pofida mediului cultural şi lingvistic străin, întăreşte, de fapt, o afirmaţie 
similară a istoricului Petre Haneş11 şi se înscrie perfect în campania interbelică de etalare  
a caracterului activ românesc al Basarabiei, reticent timp de mai bine de o sută de ani la 
politica ţaristă de înstrăinare şi rusificare a regiunii. Mai mult, faptul că, peste ani, s-a 
constatat că Hronicul… a fost ultimul proiect la care lucrase neobositul cărturar, îl face 
pe D.H. Mazilu să vadă în acesta „un Cantemir întors printre ai săi”.12 Viaţa şi activitatea 
domnitorului moldovean este interpretată dintr-un unghi de vedere dacă nu direct 
subordonat scopurilor construcţiei naţionale, respectiv coagulării unei identităţi colective 
româneşti în Basarabia, atunci cel puţin evident marcat de dezideratele acestui proces.

3. Studiul Dimitrie Cantemir în Rusia rămâne timp de un deceniu o mărturie unică 
a valorificării potenţialului simbolic al personalităţii lui Dimitrie Cantemir în discursul 
public basarabean, care reflectă şi totodată fundamentează identitatea colectivă românească 
a regiunii. Între timp, această identitate (şi discursul adiacent) a evoluat şi a căpătat noi 
contururi, determinate în bună parte de desfăşurarea procesului de construcţie naţională 
în Basarabia, respectiv de efectele acestui proces. Pe la mijlocul deceniului patru al 
secolului al XX-lea, în teritoriul dintre Nistru şi Prut se fac auzite vocile primei generaţii 
socializate şi (cel mai important) şcolarizate integral într-un mediu românesc, generaţie care 
consideră românitatea Basarabiei deja un fapt demonstrat. De o actualitate stringentă pentru 
reprezentanţii acestei generaţii este sarcina afirmării potenţialului creator al Basarabiei 
în contextul României Mari şi această nouă perspectivă implică şi o nouă interpretare  
a simbolurilor specifice, în general a tezaurului identitar, care este valorificat (în special de 
grupul de autori ai revistei „Viaţa Basarabiei”) prin grila originii regionale a subiectului 
discursului identitar sau a gradului de identificare a acestuia cu „sufletul Basarabiei”.

În 1934, în numerele 6 şi 7-8 ale revistei Viaţa Basarabiei este publicată lucrarea 
tânărului Alexandru Kidel, Maria Cantemir: Femeia cea mai cultă din epoca lui Petru cel 
Mare, care apare şi în extras. Textul lui Al. Kidel este prezentat drept o adaptare actualizată 
a studiului lui D.N. Maikov, membru al Academiei Ruse, publicat în anul 1897 în revista 
Russkaia Starina, dar atestă asemănări curioase, chiar suspecte13 cu textul ultimului capitol 
al cercetării lui Şt. Ciobanu. Personalitatea lui Cantemir este menţionată doar tangenţial, 
amintindu-se că acesta a fost apreciat de ţarul rus în jurnalul său de campanie din 1711 
drept „un om foarte capabil şi cuminte”, iar „toţi contimporanii sunt de acord că Dimitrie 
Cantemir este un om inteligent, cult şi curtenitor. În anturajul pestriţ al curţii împărăteşti, 
fostul domn al Moldovei s-a impus ca o figură excepţională”,14 fără a se oferi însă alte 
argumente în favoarea acestei aprecieri. Autorul încearcă să reconstituie, într-un mod pe 
care îl voia exhaustiv, viaţa Mariei, prima fiică a fostului domn, care s-a născut la Iaşi la  
29 aprilie 1700 şi ajunge în 1711 în Rusia împreună cu întreaga familie. Se insistă în special 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

16

asupra a două aspecte considerate emblematice pentru destinul acestei prinţese moldovene: 
a) relaţia amoroasă dintre ea şi ţarul rus; b) „înrudirea culturală” dintre Maria Cantemir 
şi fratele ei Antioh. Dincolo de speculaţiile cu caracter pseudosenzaţional (relaţia intimă 
cu Petru cel Mare, care ar fi putut culmina chiar cu o căsătorie, ceea ce ar fi putut avea 
consecinţe şi asupra destinului Moldovei etc.), este pregnantă intenţia autorului de a pune 
în valoare cultura aleasă a Mariei Cantemir şi apropierea ei spirituală de Antioh Cantemir, 
personalitate de excepţie în literatura rusă din epocă, dar şi de a accentua permanentele 
dificultăţi materiale ale urmaşilor lui Cantemir în Rusia şi instabilitatea situaţiei acestora 
(ca şi tatăl lor, rămaşi străini în ţară străină) în societatea rusească.

4. În mod curios şi totodată simptomatic, în perioada interbelică, personalitatea 
lui D. Cantemir este implicată direct în restabilirea relaţiilor româno-sovietice în 
deceniul patru. Relaţiile României cu Uniunea Sovietică (întrerupte din iniţiativa 
guvernului sovietic la 13 ianuarie 1918) au fost tensionate în mod deosebit de Actul 
Unirii Basarabiei cu România, respectiv de nerecunoaşterea de către guvernul sovietic  
a legitimităţii acestui act şi de pretenţiile sovietice asupra teritoriului dintre Prut şi 
Nistru. După cum se ştie, tratativele preliminare privind stabilirea legăturilor diplomatice 
dintre cele două ţări au demarat, la iniţiativa comisarului poporului pentru Afaceri 
Străine Mihail Litvinov, în mai 1934, pe Coasta de Azur, România fiind reprezentată 
de ministrul de externe Nicolae Titulescu. Tratativele preliminare au fost urmate de 
schimburi de scrisori şi de note diplomatice între cele două părţi, prin care România 
şi Uniunea Sovietică îşi garantau reciproc respectarea suveranităţii şi neamestecul în 
treburile interne ale ţării vecine.

Stabilirea la nivel oficial a relaţiilor diplomatice între România şi Uniunea Sovietică 
are loc la 3 decembrie 1934, când la Bucureşti soseşte Mihail Ostrovski, şeful misiunii 
diplomatice sovietice şi reprezentantul plenipotenţiar al guvernului sovietic, în zilele 
următoare fiind delegat la Moscova trimisul extraordinar şi ministrul plenipotenţiar român 
Edmont Ciuntu. În august 1935, România şi Uniunea Sovietică au semnat un nou acord, prin 
care României, din iniţiativa părţii sovietice, i se restituiau arhivele evacuate la Moscova 
în timpul primului război mondial şi osemintele lui Dimitrie Cantemir (mort în exil la  
21 august 1723, la moşia sa din Dmitrovka (azi Dmitrovsk), şi înmormântat iniţial la 
Biserica „Sfinţii Constantin şi Elena” de la mănăstirea grecească Sf. Nicolae din Moscova), 
iar partea sovietică obţinea dreptul de a difuza în România ziarele Journal de Moscou şi 
Izvestia. Repatrierea osemintelor domnitorului moldovean nu a constituit subiectul unor 
tratative anterioare între cele două părţi, ci se pare că a fost rezultatul unor coincidenţe. 
În 1932, la Moscova a început construcţia metroului şi, conform proiectului respectiv, pe 
teritoriul mănăstirii greceşti Sf. Nicolae urma să fie amplasată o staţie. La începutul anului 
1935, au început lucrările de demolare a bisericii de pe teritoriul mănăstirii, care însă au 
fost sistate (se pare, în urma intervenţiilor oficiale ale emigrantului român Ion Dicescu-Dic) 
după descoperirea lespezilor funerare ale lui Dimitrie şi Antioh Cantemir.

În urma discuţiilor bilaterale, rămăşiţele pământeşti ale domnitorului moldovean, 
„aşezate într-o raclă sigilată, împreună cu pământul din jurul lor” şi „arhiva statului român”, 
au fost trimise la Odesa, de unde au fost aduse la 14 iunie 1935, cu vaporul românesc 
„Principesa Maria”, în portul Constanţa, fiind apoi transportate cu trenul la Iaşi.15 După 
unele surse, lăzile cu arhiva conţineau „obiecte de artă, adică tablouri, manuscrise”,16 iar 
după altele – „bancnote româneşti tipărite în 1917 la Moscova, registrele contabile ale unor 
bănci, state de serviciu ale funcţionarilor Ministerului Agriculturii şi mai nici un document”. 
Concomitent, au fost oferite părţii române şi „plăcile funerare de pe mormintele lui Dimitrie 
Cantemir şi ale membrilor familiei sale, morţi în exil în Rusia”17, adică cele două lespezi 
funerare de pe mormintele lui D. Cantemir şi A. Cantemir. Reînhumarea osemintelor 
domnitorului moldovean a avut loc cu o pompă deosebită, la 16 august 1935, în interiorul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

17

Bisericii „Trei Ierarhi” din Iaşi. Pe lespedea funerară a fost gravată inscripţia formulată 
de Nicolae Iorga: „Aici, întors din lunga şi pre greaua pribegie înfruntată pentru libertatea 
ţării sale, odihneşte Dimitrie Cantemir, Domn al Moldovei.”

Aducerea în ţară a rămăşiţelor pământeşti ale lui Cantemir a fost mediatizată în 
epocă ca „un eveniment de importanţă naţională pentru statalitatea şi cultura românească” 
şi ca „un simbol al bunăvoinţei şi prieteniei din partea guvernului sovietic”. În discursul 
public din Basarabia, acestui eveniment însă i s-a acordat o importanţă relativ mică, 
ecouri directe fiind înregistrate în special în revistele liceale (Familia noastră, Cetatea 
Albă, ambele din Bolgrad). Oricum, repatrierea acestor relicve este un act care, indirect, 
contribuie la consfinţirea recunoaşterii oficiale de către Rusia a apartenenţei teritoriului 
dintre Prut şi Nistru la România, întregind, poate întâmplător, dar simbolic, rolul pe care 
efortul de redefinire naţională al intelectualităţii basarabene îl conferise deja marelui 
cărturar român.

5. Discursul identitar basarabean din perioada interbelică nu este nici static, nici 
univoc, fiind o imagine în perpetuă mişcare a profundelor transformări sociale şi politice din 
perioada de după Unire. În contextul acestei manifestări dinamice şi complexe, personalitatea 
lui Cantemir beneficiază cu precădere în primul deceniu interbelic de o dublă interpretare 
simbolică. Pe de o parte, avatarurile biografice ale domnitorului Dimitrie Cantemir se 
încadrează perfect în imaginea metaforică de „răspântie a răspântiilor” a Moldovei de Est, 
ce potenţează, prin extensiune, şi destinul zbuciumat al domnitorului pribeag. Pe de altă 
parte, opera cantemireană este prezentată ca o dovadă grăitoare a vivacităţii şi prolificităţii 
spiritului românesc, care „răzbeşte” şi creează chiar în cele mai vitrege condiţii. În anii 
’30, acest discurs este dominat de tendinţa de autoafirmare a tinerei generaţii basarabene, 
care preferă să „redescopere” personalitatea lui D. Cantemir, în particular prin actualizarea 
biografiei urmaşilor săi, dar respectând în linii generale aceeaşi reţetă de valorizare simbolică 
(martirizare-eroizare) a faptelor şi figurilor evocate.

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE

1. Vasile Bogrea (1926), Şt. Ciobanu, D. Cantemir în Rusia. În: Anuarul Institutului 
de Istorie Naţională, Cluj, Tom 3, 1924-1925, p. 712-713.

2. Gheorghe Buzatu (2001), Am fost prea departe de Dumnezeu şi prea aproape 
de Rusia, în: Evenimentul (Iaşi), www.evenimentul.ro/articol/am-fost-prea-departe.html. 
(14.10.07).

3. Virgil Cândea (1977), Studiu introductiv. În: Cantemir, Dimitrie: Sistemul 
sau întocmirea religiei muhammedane, traducere de Virgil Cândea, Bucureşti, Editura 
Minerva.

4. Ştefan Ciobanu (1925), Dimitrie Cantemir în Rusia, Bucureşti.
5. Onisifor Ghibu (1997), De la Basarabia rusească la Basarabia românească, 

Bucureşti, Editura Semne.
6. Pan Halippa (1941), Zece ani de spiritualitate activă basarabeană. În: „Viaţa 

Basarabiei”, nr. 11-12, p. 2.
7. Petre V. Haneş (ş.a.), Istoria literaturii româneşti, ed. a 4-a, Bucureşti.
8. Antonina Inculeţ, / Emanuel Bădescu, (2000), 1918. Ion Inculeţ la Academia 

Română .  În: http://www.itcnet.ro/history/archive/mi2000/current11/mi29.htm 
(14.10.07).

9. Alexandru Kidel (1934), Maria Cantemir: Femeia cea mai cultă din epoca lui 
Petru cel Mare. În: „Viaţa Basarabiei”, 1934, nr. 6, p. 6-16; nr. 7-8, p. 45-67.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

18

10. Dan Horia Mazilu (2001), Dimitrie Cantemir. Un prinţ al literelor, Bucureşti, Editura 
Elion.

11. Ion Nistor (1991), Istoria Basarabiei, Bucureşti, Editura Humanitas.
12. Petre Panaitescu, (1926): Şt. Ciobanu ,  Dimitrie  Cantemir  în  Rusia .  

În: Dacoromania, vol. IV, partea a II-a., Cluj, p. 1238-1251.
13. George Papacostea (1925): Şt. Ciobanu, Dimitrie Cantemir în Rusia.  

În: Convorbiri literare, p. 709-711.
14. Cristina Petrescu, (2007): „Construcţia identităţii naţionale în Basarabia”.  

În: Heintz, Monica (coord.): Stat slab, cetăţenie incertă, Bucureşti, Editura Curtea Veche 
Publishing, p. 127-153.

15. Constantin Stere (2006), Singur împotriva tuturor. Antologie. Selecţie şi prefaţă de 
Alina Ciobanu. Chişinău, Editura Cartier.

16. Dumitru Preda, / Vitalie Văratec (2001), Relaţiile româno-sovietice. 1934-1940.  
Vals diplomatic în jurul Basarabiei (Les relations roumaino-sovietiques). În: „Mi”, 2001 (35), 
nr. 8, p. 78-82; nr. 9, p. 12-17.

17. Elvira Sorohan (2005), Cantemir, Dimitrie. În: Dicţionarul general al literaturii 
române, vol. II, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic.

18. Petre V. Ştefănucă (1936), Fenomenul limbii române şi basarabenismul.  
În: „Viaţa Basarabiei”, nr. 11-12, p. 116-117.

Note

1 Vezi Bogrea (1926), Panaitescu (1926), Papacostea (1925) etc.
2 Vezi Ciobanu (1925, 382).
3 Idem.
4 Afirmaţie puţin verosimilă în cazul cărturarului Cantemir, format în mediul cosmopolit al 

Constantinopolului, şi, se pare, tributară anumitor stereotipuri de interpretare.
5 Ciobanu (1925: 398).
6 Idem, 401.
7 Idem, 402.
8 Dan Horia Mazilu îşi intitula un capitol al cărţii sale Dimitrie Cantemir. Un prinţ al 

literelor (2001), „Descriptio Moldaviae”. O carte despre identitatea românilor (p. 62).
9 Şt. Ciobanu indică numele uzual al scrierii, titlul exact, tradus din rusă, fiind Sistemul 

sau întocmirea religiei muhammedane, conform versiunii româneşti, realizată şi editată de Virgil 
Cândea (1977). 

10 Cum ar fi putut un „nucleu dur” al ortodoxiei, recte Sinodul bisericii ruse, să aprecieze  
o lucrare despre care, peste mulţi ani, cel mai bun cunoscător al ei, Virgil Cândea (1977: LXX), avea 
să spună că „este şi primul omagiu major pe care cultura românească, printr-un ilustru reprezentant 
al său, l-a adus cu simpatie şi convingere civilizaţiei islamice”? 

11 Vezi Haneş (ş.a.: 87): „Urmaşii lui au devenit ruşi. Unul din copii, Antioh, e celebru ca poet 
satiric rus, cunoscut în urmă şi la noi prin traducerea lui Donici şi C. Negruzzi. Tatăl însă nu s-a 
rusificat. Neamul nu şi l-a uitat până la moarte şi lui i-a închinat partea cea mai aleasă a sufletului, 
cugetarea. Mediul rusesc i-a fost de folos ca să-i lărgească cercul preocupărilor intelectuale, dar 
firea l-a îndemnat întruna să îndrepte acele preocupări spre ţara de unde pribegise.”

12 Ibidem, p. 96.
13 Doar confruntarea textelor celor trei autori menţionaţi ar putea oferi informaţii pertinente 

pentru clarificarea acestui aspect confuz, dar dificultatea accesului la textul lui D.N. Maikov face 
pentru moment imposibilă orice precizare. 

14 Vezi Kidel (1934, nr. 6, p. 9).
15 Conform relatărilor din presa românească, osemintele lui D. Cantemir au fost transportate 

pe 16 iunie la Iaşi, cu un tren special, care a făcut scurte staţionări la Buzău, Râmnic, Focşani, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei



revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2008

19

Bârlad şi Vaslui, fiind întâmpinat, în fiecare localitate, cu onoruri militare şi cu slujbe religioase 
oficiate în prezenţa administraţiei locale şi a populaţiei: „Trenul mortuar a sosit în Iaşi încă 
de astă noapte (16 iunie) la ora 1, însoţit de domnii generali Iliasevici, mareşalul palatului,  
dr. C. Angelescu, Ministrul Instrucţiunii, general Paul Anghelescu, Al. Lapedatu, Ministrul 
Cultelor, L. Nistor, Ministrul Muncii şi N. Iorga, preşedintele comitetului monumentelor 
istorice”. La Iaşi, sicriul a fost depus în urma unei ceremonii speciale, cu 101 de salve de tun şi 
un serviciu divin în catedrala mitropoliei în interiorul bisericii „Trei Ierarchi”, „până la zidirea 
criptei în nişa din dreapta bisericii”.

16 Vezi Buzatu (2001). 
17 Vezi Preda / Văratec (2001).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:08 UTC)
BDD-A25984 © 2008 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

