
33

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009ISTORIA  LITERATURII

TIMOTEI  MELNIC
Universitatea de Stat din Moldova

(Chişinău)
DIN  ISTORIA  ESTETICII  LITERARE:
CONTRIBUŢII  ROMÂNEŞTI 

Una dintre primele surse ale gândirii teoretico-literare şi estetice în cultura 
românească îl constituie Cuvântul către cititor al lui Dosoftei (1624-1693) care precede 
Psaltirea în versuri. Dosoftei formulează în mod expres sensul estetic şi plăcerea 
(„dulceaţî”) pe care e capabilă s-o ofere lectura unei opere, fie şi de ritual. Mărturisind 
că a tradus în versuri psaltirea cu multă trudă şi vreme îndelungată „precum am putut 
mai frumos”, Dosoftei motivează, de fapt, că scopul acestui enorm efort a fost ca „să 
poată trage hirea omului către cetitul ei”, orientând, astfel, în mod premeditat gustul 
artistic şi estetic al cititorului. Prezintă interes cele patru înţelesuri – ce e drept ale sfintei 
scripturi – asupra cărora indică Dosoftei: afirmativ („preistorie”), moral („preobiceai”), 
alegoric („pre altă plăzmuitură”) şi metaforic. Momentul respectiv demonstrează că 
Dosoftei avea conştiinţa despre existenţa polisemnificaţiei operei. Înţelesul final al 
textului trebuia să aducă cititorului, aşa cum reiese, mângâiere, adică alinare de nuanţă 
religioasă, dar şi plăcere estetică. De remarcat constatările lui Dosoftei cu privire 
la versificaţie, măsura şi rimă. Astfel, autorul va menţiona că traducerea este făcută 
„pre stihuri cu număr tocmai slovenit (...) în coadele stihurilor preo glasnică într-un 
chip tocmite”, ceea ce în limbajul actual înseamnă că versurile au acelaşi număr de 
silabe şi sfârşesc în aceeaşi silabă. Lui Dosoftei i se atribuie meritul de a fi îmbogăţit 
terminologia literar-estetică folosind cuvintele populare: „ghizdav” sinonim pentru 
frumos, „buiguciune” cu sensul de extaz, „buiecie” (buna dispoziţie) etc. Referirea (deşi 
uneori intuitivă) la categoriile de plăcere, frumos, gust, precum şi descifrarea câtorva 
noţiuni de poetică (alegorie, metaforă) necesare la asimilarea creaţiei, în special celei 
în versuri, arată că Dosoftei s-a apropiat mult de problema cunoaşterii artistice, fără 
să fi cunoscut termenii de estetic şi artistic.

Contemporanul lui Dosoftei, cronicarul Miron Costin (1633-1691) reia pe un 
plan mai înalt unele opinii formulate de primul. Aceasta se datoreşte nu numai înaltei 
culturi clasice pe care M. Costin o posedă, ci şi faptului că el judecă despre artă în 
baza operei laice. Opiniile teoretice ale cronicarului sunt expuse preponderent în 
prefaţa „Predoslovie” şi postfaţa („Înţelesul stihurilor, cum trebuieşte să citească”) 
la poemul său filosofic Viaţa lumii. În microtratatul respectiv (sau „microtratate”) 
autorul îşi propune două scopuri principale: descifrarea conţinutului poemului său şi 
pregătirea cititorului de a înţelege opera în versuri. Altfel spus, judecăţile teoretice ale lui  
M. Costin ţin concomitent de cele două aspecte primordiale ale conştiinţei artistice – practica 
şi teoria versificaţiei, pe de o parte, şi particularităţile actului receptării de către cititor 
a operei create, pe de alta. În primul rând, autorul informează despre coordonatele 
în timp şi spaţiu ale versului, pe care îl consideră cunoscut pretutindeni: („În toate 
ţările, iubite cititorule, se află acest feliu de scrisoare care elineşte ritmos se cheamă, 
iar slăvoneşte stihoslovie”). M. Costin face definiţia versului prin referire la noţiunile 
prozodice de măsură („stihul nu este ca altă scrisoare dezlegată, ci este legată cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:49 UTC)
BDD-A25947 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



34

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

silabe cu număr”) şi rimă („cuvintele celea la sfârşitul stihurilor a două stihuri să se 
întocmească într-un chip, pe o slovă să se sfârşească”). Prin insistentele sale indicaţii 
asupra regulilor lecturii M. Costin contribuie, aşadar, la pregătirea morală şi artistică 
a cititorului capabil să perceapă şi să se delecteze în faţa frumosului în general,  
şi a celui artistic în special.

Un loc absolut separat în istoria gândirii noastre teoretico-estetice şi artistice 
îl ocupă „Tratatele de estetică” ale lui N. Milescu-Spătarul (Carte pe scurt aleasă 
despre cele nouă muze şi cele şapte arte liberale, Cartea sibilelor, Aritmologhion 
şi Cartea ieroglifică) scrise în limba rusă veche prin anii şaptezeci ai sec. XVII la 
Moscova. Inspirate din izvoarele greceşti şi latineşti şi alcătuite pentru uzul ţarului 
şi al dregătorilor săi, înscriindu-se astfel în rândul lucrărilor cu menirea de etichetă 
ceremonială de curte, tratatele respective se caracterizează, în ultimă analiză, printr-o 
amplă judecată estetică. Valoarea istorico-estetică a tratatelor lui N. Milescu rezidă în 
orientarea lor iluministă. Susţinând ideea privind necesitatea legitimă a perfecţionării 
omului, N. Milescu subliniază importanţa studierii „artelor liberale”, în rândul cărora 
include, tradiţional, nu numai genurile artistice, ci şi unele ştiinţe. Spre deosebire 
de grecii antici care, conform mărturisirilor lui Pliniu, puneau pe primul loc, după 
importanţă valorică, arta plastică, savantul nostru dă prioritate „artei verbale”. Între 
artele propriu-zise, şi mai ales cele verbale, pe primul loc, după N. Milescu, se situează 
gramatica. Dat fiind că fără cunoştinţe solide în domeniul gramaticii e imposibilă 
însuşirea celorlalte arte, ea, gramatica, devine chiar „temelia lor” (Carte pe scurt orală 
despre cele nouă muze...). În acest sens gramatica îşi asumă funcţia de a stabili legile 
generale şi particulare ale cuvântului scriitoricesc. Având între compartimentele sale 
şi „prozodia”, gramatica „învaţă a alcătui versurile după anumită măsură” (idem). În 
concepţia lui N. Milescu importanţa gramaticii rezidă, aşadar, nu numai în a reglementa 
cultura lingvistică, dar şi în faptul că ea constituie teoria şi practica măiestriei 
artistice: „Gramatica e pentru creatori şi poeţi o artă excelentă”. Drept ştiinţă despre 
arta cuvântului artistic, gramatica „se îmbină cu retorica, ambele, la rândul lor, fiind 
utile artei poetice. Ultima în egală măsură nu se poate lipsi atât de cunoştinţe privind 
regulile gramaticale, cât şi de cunoaşterea regulilor învăţăturii ritoriceşti” (idem). De la 
retorică arta poetică însuşeşte forţa expresivităţii cuvântului („elocvenţa de a povesti”), 
iar de la gramatică – cunoaşterea legilor vorbirii. În conformitate cu concepţia estetică 
medievală („arta poetică şi cea retorică sânt două laturi ale uneia şi aceleiaşi arte”). 
Milescu-Spătarul are convingerea că în ipostază de artă, retorica se intersectează, în 
anumite privinţe, cu literatura artistică. Ambele aceste două arte sunt capabile să creeze, 
datorită „expresivităţii” şi „senzorialităţii” lor, valoare atractivă în formă de frumos 
artistic. Milescu-Spătarul nu-şi propune să dezbată în plan teoretic particularităţile 
distincte ale artelor „liberale” faţă de ştiinţă. Descrierea însă a fiecărei arte în parte 
demonstrează că el avea o idee clară despre specificitatea artelor în ansamblu. Fiecare 
artă, judecă cărturarul, are la dispoziţie materialul său de „construcţie” a imaginii, 
caracterul acestuia depinzând de organele de receptare pentru care e menită o artă sau 
alta. Ca material de „construcţie” pentru retorică serveşte vocea, pentru arta poetică – 
măsura versului, pentru muzică – sunetul.

Este foarte preţioasă în Tratatele de estetică informaţia cu privire la geneza şi 
sensul imaginilor mitologice ale simbolicii antice. Evident că respectiva explicaţie  
a semnificaţiilor mitologice a contribuit la receptarea aprofundată de către cititor  
a artei poetice şi oratorice. Luate în ansamblu, ideile lui Milescu-Spătarul despre 
diverse aspecte ale artelor libere trebuie considerate drept manifestare a conştiinţei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:49 UTC)
BDD-A25947 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



35

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

estetice încă nediferenţiată, din care urma să se desprindă ştiinţa literaturii cu propria 
sa teorie a creaţiei artistice.

Ceva mai târziu, la finele secolului XVII şi începutul celui de-al XVIII-lea, 
Dimitrie Cantemir (1673-1723) este сel care, deşi n-a scris un tratat special, îşi expune 
ideile sale estetice la un nivel ştiinţific avansat, caracteristic spiritualităţii umaniste 
europene. Opiniile estetice în general, inclusiv cele referitoare la artă şi frumos ale 
savantului enciclopedist, le depistăm studiindu-i lucrările Divanul sau gâlceava 
înţeleptului cu lumea, Metafizica, Cartea despre ştiinţa muzicii cu sistemul literar, 
dar mai ales romanul Istoria ieroglifică. Să reţinem, în primul rând, că în concepţia lui 
D. Cantemir fenomenele şi obiectele contemplate şi percepute cu ajutorul organelor 
de simţ („povaţa simţurilor”) pot fi, reieşind din însuşirile lor concrete, frumoase sau 
urâte. De altfel categoriile frumosului şi urâtului sunt dezbătute în studiile menţionate 
foarte frecvent. În ceea ce priveşte frumosul, acesta are, aşa cum se demonstrează, un 
caracter relativ. Între fenomenele frumoase D. Cantemir apreciază înalt înţelepciunea 
şi moralitatea, apărute în urma unei intense acumulări de cunoştinţe şi activităţi 
intelectuale a omului, dar „cât de frumos şi mângâios lucru e înţelepciunea, căci făcând 
că între dragostele şi lucrările oamenilor frumoase chiverniseală şi cuviinţă să fie...” 
(Divanul). În acest context D. Cantemir subliniază rolul educaţiei estetice şi artistice 
la cultivarea virtuţilor umane. În tendinţa sa de a „delecta şi înfrumuseţa omenirea” 
(Istoria imperiului otoman) monumentele de artă au menirea de a forma personalităţi 
armonios dezvoltate, contribuind la prosperarea civilizaţiei umane în genere. De aici 
vine importanţa scriitorului în societate, moment, de asemenea, demonstrat convingător. 
Cercetătorii au constat că în înţelegerea de către D. Cantemir a predestinaţiei şi funcţiilor 
artei se manifestă trăsăturile concepţiei omului Erei noi şi caracteristică idealurilor 
Renaşterii şi Iluminismului. Referindu-se, tot în Divanul, la actul însuşi de zugrăvire 
artistică D. Cantemir evidenţiază necesitatea tipizării. Ca exemplu edificator în acest 
sens el indică asupra procedeului aplicat de Zeuxis la realizarea portretului „Elena”. 
Procesul generalizării artistice în scopul creării imaginilor concret-senzoriale capabile 
să emoţioneze e pur şi simplu irealizabil fără fantezia autorului. Conştientizarea acestei 
legi îl determină pe D. Cantemir să reia aserţiunea lui Horaţiu, după care poetul are 
„permisiunea de a îndrăzni orice” (Metafizica).

Cele mai multe judecăţi teoretice literar-artistice le depistăm în „Scara...”, 
dar mai ales în maximele şi sentinţele înglobate în structura barocă a textului din 
Istoria ieroglifică. Deşi formal aserţiunile cărţii în majoritatea cazurilor se referă la 
retorică („ritor”), pe autor nu îl preocupă retorica drept ştiinţă despre arta oratorică, 
ci arta verbală în sensul larg al cuvântului. După constatările savanţilor, „deprinderea 
ritoricească” în concepţia lui D. Cantemir presupune dezvoltarea literaturii ca fenomen 
estetic. Drept fenomen artistic şi estetic menit să delecteze, opera de artă e obligată 
să respecte anumite legi şi condiţii. Având în vedere specificul creaţiilor literare şi 
muzicale, pe care în cazul dat le aseamănă, D. Cantemir delimitează (între aceste legi) 
modalitatea exprimării, laconismul stilistic („voroava laconicească”), proporţionalitatea 
compoziţională, în sfârşit, armonia şi ritmul intern al operei. Apreciind atât de înalt 
posibilităţile emoţional-estetice ale procedeelor formale, D. Cantemir se pronunţă 
totodată pentru necesitatea exprimării adevărului, care în consecinţă poate avea un efect 
prioritar în faţa unei rafinate tirade literar-retorice: „cuvântul drept din gura proastă 
ieşind, pre cuvântul cu meşteşug din gura ritorului scoasă astupă” (Istoria ieroglifică). 
În legătură inseparabilă cu judecăţile menţionate se indică, deşi tangenţial, asupra 
măiestriei şi talentului artistic, care (interdependente între ele) determină în egală 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:49 UTC)
BDD-A25947 © 2009 Academia de Științe a Moldovei



36

revistĂ  de  lingvisticĂ  Şi  ŞtiinŢĂ  literarĂ,  nr.  3–4,  2009

măsură actul creării operei de valoare emotivă. Tocmai talentul înnăscut generează, 
probabil, un anumit stil. Ideea e sugerată implicit în referinţele la „meşteşugul firii”, 
„virtutea cuvântului”, „chipul poeticesc” etc. În problema menţionată un interes deosebit 
o prezintă afirmaţia lui D. Cantemir „că la omul întreg cuvântul icoana sufletului este”, 
asociată de cercetători cu precizarea lui Buffon care consideră că „stilul este omul”. 
În meditaţiile sale de cel mai divers caracter D. Cantemir într-un fel sau altul ia în 
dezbatere noţiunea de imagine, fără însă a utiliza pentru nominalizarea ei cuvântul 
respectiv. Cuvintele cu care se operează („arătare”, „chip”, „icoană”) arată că savantul 
filosof are în vedere ceva (obiect sau fenomen) concret-senzorial, ce poate influenţa 
asupra organelor simţirii, inclusiv asupra simţirii noastre estetice. Nivelul perceperii 
emotive a frumosului artistic depinde nu numai de caracterul operei create, ci şi de 
posibilităţile intelectuale, de gradul sensibilităţii şi culturii estetice ale consumatorului 
de artă: „că voroava frumoasă la cei cunoscători de n-ar mai sfârşi, încă mai plăcută 
ar fi, iar la cei necunoscători mai tare dulceaţa în basmele băbeşti decât în sentinţele 
filozoficeşti află” (Istoria ieroglifică). Tot în această ordine de idei e recunoscut meritul 
lui de a fi schiţat, fie şi în treacăt, câteva observaţii implicite cu privire la rolul pozitiv 
al criticii (deşi înţeleasă ca „defăimare”) la perfecţionarea operelor de artă.

Meritul separat al glosarului („Scara…”) Istoriei ieroglifice rezidă în faptul 
de a fi pus în circulaţie o serie de categorii şi noţiuni de teorie a artelor, multe dintre 
care ţin nemijlocit de domeniul teoriei literare (elegie, ironie, comedie, tragedie, 
tropi, fantezie ş.a.). Deşi unii dintre termenii menţionaţi fuseseră utilizaţi de către 
predecesorii lui D. Cantemir, definiţiile şi explicaţiile sensurilor acestora, de data 
aceasta de o profunzime ştiinţifică net superioară, îmbogăţesc evident aparatul 
noţional-categorial cu noţiuni atât de necesare pentru estetica şi teoria artei. Ideile lui 
D. Cantemir privitoare la frumos şi artă în genere, precum şi cele ce ţin de legile şi 
particularităţile creaţiei artistice atât la nivelul procesului de creaţie, cât şi la cel de 
realitate artistică a operei, constituie evident o etapă nouă în istoria gândirii estetice 
în cultura românească în ansamblu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:49 UTC)
BDD-A25947 © 2009 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

