
MISCELLANEA 
 
 
 

NUMELE LUI IISUS HRISTOS ÎN TRADUCERILE ROMÂNEŞTI 
ALE PARADISULUI LUI DANTE ALIGHIERI∗ 

 
Dr. Cristian UNGUREANU 

„Alexandru Ioan Cuza” University, Iaşi 
cristiungureanu@libero.it 

 
Sommario La Divina Commedia che Dante Alighieri scrisse nel 1300 è un testo ricco 
di riflessioni politiche, sociali, filosofiche e religiose, attraverso un viaggio allegorico 
alla ricerca della conoscenza dell’uomo nella sua totalità. Questo lavoro si propone di 
analizzare le modalità attraverso le quali è stato tradotto in rumeno il nome con cui 
viene indicato Gesù Cristo nella terza cantica dantesca, cioè il Paradiso. Le difficoltà 
diventono significative quando si tratta di un testo poetico, là dove al di là del valore 
simbolico dei concetti, il discorso si deve sottoporre al rigore della metrica.  
Parole chiave: Divina Commedia, Gesù Cristo, traduzione, concetti religiosi. 

1. Introducere 

Echivalarea numelor proprii în procesul traducerii reprezintă un subiect puţin 
abordat în studiile româneşti de traductologie, probabil fiindcă traducerea în 
sine a numelor proprii implică probleme specifice. Această observaţie este 
valabilă mai ales atunci când desemnarea referentului nu se face direct, ci 
indirect, prin metaforă sau parafrază. Dificultăţile sunt şi mai mari atunci când 
este tradus un text literar şi, mai mult, când este tradus un text poetic, acolo 
unde, pe de o parte, termenii devin simboluri şi, pe de altă parte, discursul este 
supus rigorii metrice. De aceea, am inventariat aici soluţiile de echivalare la care 
recurg traducătorii în limba română ai Divinei Comedii a lui Dante Alighieri 
(oprindu-mă, dată fiind vastitatea textului, la ultima sa parte, Paradisul), identi-
ficând situaţiile în care forma primează asupra sensului, pe care traducătorul este 
nevoit să-l trădeze. Versiunile româneşti analizate aici sunt cea a lui George 
Coşbuc (traducere finalizată în 1912 şi publicată postum în 1925 – Infernul, 1927 
– Purgatoriul, 1931 – Paradisul, sub îngrijirea lui Ramiro Ortiz) şi cea a Etei 
Boeriu (1951-1965). 

2. Desemnarea lui Iisus Hristos în traducerile româneşti ale Paradisului 

Ne ocupăm, în cele ce urmează, de situaţiile din Paradisul în care este desemnat 
Iisus Hristos, cea de-a doua persoană a Treimii. În textul lui Dante, această 

                                                 
∗ Il nome di Gesù Cristo nelle traduzioni rumene del Paradiso di Dante Alighieri. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



126 Cristian UNGUREANU 
 

 

referenţialitate se manifestă fie direct (prin nominalizarea directă: Iesù, mai rar, 
sau Cristo, cel mai adesea), fie prin intermediul unor sintagme şi perifraze. După 
cum vom vedea mai jos, textul dantesc oferă şi modalitatea coexistenţei poetice 
a celor două maniere de desemnare. 

2.1. Desemnare directă 

În Paradisul, Dante îl desemnează pe Mântuitor în mod direct, folosindu-se de 
unul dintre teonimele consacrate; în general, echivalarea în limba română se face 
direct. Cristo se regăseşte în multe contexte, dar nu ridică probleme evidente de 
traducere (Par. IX, v. 120; Par. XI, v. 72, 102, 106; Par. XII, v. 71, 75; Par. XIV, 
v. 104, 106; Par. XVII, v. 51; Par. XIX, v. 104, 106, 108; Par. XX, v. 47; Par. 
XXIII, v. 20, 72; Par. XXV, v. 15; Par. XXVI, v. 53; Par. XXIX, v. 98, 109; Par. 
XXXI, v. 3; Par. XXXII, v. 20, 24, 27, 83, 85, 87). În general, termenul este 
echivalat direct, prin Hristos, conform tradiţiei ortodoxe (deşi nu există o normă 
unică referitoare la ortografierea acestui teonim, cf. Munteanu 2008: 485), sau 
prin împrumut, Crist, preluat din tradiţia catolică. Trebuie precizat faptul că G. 
Coşbuc, cu mici excepţii, preferă echivalarea prin Crist (în concordanţă cu 
intenţia sa vizibilă de a fi aproape şi de litera originalului, nu doar de sensul său), 
iar Eta Boeriu traduce de cele mai multe ori Hristos. 

În Par. XXV, v. 33 întâlnim numele propriu al Fiului lui Dumnezeu pre-
zentat într-un context în care acesta îşi manifestă predilecţia faţă de trei dintre 
apostolii săi: Petru, Iacob şi Ioan, pe care îi lua cu el în momentele cheie ale 
existenţei sale terestre: tu sai, che tante fiate la figuri,/ quante Iesù ai tre fé più carezza. 
În traducere, G. Coşbuc rămâne fidel originalului, echivalând prin Iisus, pe când 
Eta Boeriu alege să traducă prin supranumele Hristos (= ‘Cel Uns’, ‘Mesia’, cf. 
Broşteanu 2005: 205). 

2.2. Desemnare perifrastică 

În cele ce urmează, vom examina sintagmele şi perifrazele derivate din Biblie şi 
din tradiţia creştină prin care Dante desemnează a doua persoană a Sfintei Treimi.  

2.2.1. Metafora „mirelui” 

Desemnarea lui Iisus Hristos prin substantivul mirele (it. sposo, cf. Par. III, v. 101) 
este proprie limbajului mistic şi se foloseşte în tradiţia creştină, în special de per-
soanele care îşi consacră viaţa lui Dumnezeu prin voturile religioase: con quello 
sposo ch’ogne voto accetta. Termenul sposo (fem. sposa) desemnează bărbatul şi, res-
pectiv, femeia în ziua nunţii (cf. DELI). Traducerea lui G. Coşbuc adaugă anumite 
nuanţe inexistente în original, cum ar fi cele exprimate prin substantivul milă: să 
stea cu Mirele, ce ia cu milă/ oricare vot conform cu-a lui dorinţă. Eta Boeriu echivalează 
cu mai multă fidelitate: mirele ce orice juruinţă/ primeşte când urmează a lui chemare.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Numele lui Isus Cristos în traducerile româneşti...   127 
 

 

Metafora mirelui apare şi în Par. X, v. 141: ne l’ora che la sposa di Dio surge/ a 
mattinar lo sposo perchè l’ami. Dante face aluzie, în contextul de faţă, la rugăciunea 
liturgică de la primele ore ale dimineţii (a mattinar; de la officium matutinum ‘nella 
liturgia, parte dell’ufficio canonico recitata la prima ora del giorno’, cf. DELI), 
făcută în cadrul Bisericii, pentru a-i oferi şi a-i cere mirelui (adică lui Hristos) 
iubirea. G. Coşbuc echivalează direct termenul sposo prin corespondentul său 
din limba română, mire (termen, de altfel, impus şi în stilul bisericesc românesc), 
însă este neclară ideea de rugăciune spusă dimineaţa în biserică: mireasa lui 
Hristos de se găteşte/ pe mire-a-l saluta, spre-a fi iubită. Eta Boeriu face referire doar la 
statutul de mireasă a Bisericii, termenul sposo din original fiind indicat doar 
printr-un pronume personal în dativ: mireasa lui Hristos – şi spre-a-i fi dragă. 

În Par. XI, v. 31-32, perifraza colui ch’ad alte grida se referă la Hristos, văzut ca 
mirele Bisericii (metafora nunţii este indicată aici prin substantivul la sposa), iar 
preţul unei asemenea cununii a fost sângele vărsat pe cruce: la sposa di colui ch’ad 
alte grida/ disposò lei col sangue benedetto (= mireasa celui care, în strigăte puternice, 
s-a cununat cu ea prin sângele-i binecuvântat). Expresia ad alte grida face 
trimitere la relatarea morţii lui Hristos din Evanghelia după Matei: Iesus autem 
iterum clamans voce magna emisit spiritum (Vulgata, Mat. 27:50). În traducerea lui G. 
Coşbuc, perceperea mesajului este dificilă, din cauză că traducătorul introduce 
mai multe pronume ai căror referenţi nu sunt uşor de identificat: spre sfântu-i 
mire-acel ce-o logodi/ prin strigăt nalt cu sânge-al său pe cruce. Traducerea Etei Boeriu 
este mai aproape de expresia folosită de autorul originalului şi totodată mai 
limpede, cu toate că lamentaţia lui Iisus este exprimată prin cauza ei, suferinţa 
pătimită pe cruce: miresei celui sfânt ce-o logodi/ cu sângele vărsat în chin pe cruce. 

Din acelaşi câmp semantic al nunţii/ familiei este preluată sintagma primo 
marito1, o metaforă pentru desemnarea lui la Iisus Hristos, primul care a ales 
sărăcia drept „soţie”: Questa, privata del primo marito/ millecent’anni e più dispetta e 
scura/ fino a costui si stette sanza invito (Par. XI, v. 64-66, p. 315). În contextul de 
faţă, Dante pregăteşte, prin această aluzie la nuntă, metafora nunţii mistice care 
are loc între Sfântul Francisc din Assisi şi sărăcie, rămasă văduvă din vremea lui 
Hristos. G. Coşbuc realizează o echivalare directă a expresie: văduvă de-ntâiul soţ 
rămase. Eta Boeriu nu respectă distincţia semantică dintre substantivele soţ şi 
mire: Căci pân’la el rămase văduvită/ de mire.  

2.2.2. Fiul lui Dumnezeu 

Sintagma Figliuol di Dio (VII, v. 119; substantivul figliuol este sinonimul lui figlio, 
dar implicând o nuanţă afectivă) îl desemnează pe Fiul lui Dumnezeu, care s-a 

                                                 
1 Marito desemnează o persoană căsătorită de sex masculin (‘coniuge di sesso maschile’, cf. 
DELI). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



128 Cristian UNGUREANU 
 

 

înjosit, făcându-se om, şi a împăcat natura umană cu demnitatea divină pe care 
o deţinea înainte de păcatul originar: se’l Figliuol di Dio/ non fosse umiliato ad 
incarnarsi. Ambii traducători interpretează aceste versuri şi includ astfel, în 
traducerea lor, explicaţii şi conotaţii inexistente în textul original. Astfel, G. 
Coşbuc face referire la moartea pe cruce a Fiului lui Dumnezeu, pe care o 
caracterizează drept ruşinoasă (în încercarea, nereuşită, de a reda ideea de umilinţă 
conţinută de original – umiliato): de nu s-ar fi smerit/ divinu-i fiu să moară-ntru ruşine. 
Şi Eta Boeriu interpretează ideea de întrupare din textul dantesc prin imaginea 
morţii ruşinoase, însă referirea la Hristos se face prin menţionarea numai a 
laturii sale umane, de muritor: de muritorul/ nu se-ntrupa spre-a pătimi ruşine, nu prin 
relaţia cu Dumnezeu, ca în original. 

Tot calitatea de fiu este menţionată în Par. XXIII, v. 136-137: l’alto Filio/ di 
Dio e di Maria. Expresia îl desemnează pe Iisus Hristos în calitatea sa de 
Dumnezeu (figlio di Dio) şi în calitatea sa de om (figlio di Maria): Quivi triunfa, sotto 
l’alto Filio/ di Dio e di Maria, di sua vittoria. G. Coşbuc interpretează greşit relaţiile 
sintactice de la nivelul acestei propoziţii: Aici, cu sfântul Fiu şi cu Maria,/ triumf îşi 
are-al veşnicei victorii, transformând atributul genitival, construit în limba italiană 
cu prepoziţia di (di Maria), în complement sociativ (cu Maria). La Eta Boeriu, în 
schimb, într-un context care îmbină abuziv sobrietatea amvonului cu hedonis-
mul degustării, Hristos este numit direct, fără a mai fi amintită, ca în original, 
calitatea sa de Fiu al lui Dumnezeu şi al Mariei: Aici îşi gustă din cerescu-amvon,/ pe 
sub Hristos, izbânda mântuirii.  

În Par. X, v. 1, Fiul lui Dumnezeu, a doua persoană a Sfintei Treimi, este 
prezentat de către Dante printr-o reuşită îmbinare de expresivitate poetică şi 
precizie teologică: Guardando nel suo Figlio con Amore/ che l’uno e l’altro etternamente 
spira. Dante aminteşte aici principiul teologic catolic conform căruia Dumnezeu 
Tatăl, împreună cu Dumnezeu Fiul, îl generează pe Duhul Sfânt (Amore). În 
traducerea lui, G. Coşbuc transpune corect acest principiu: În Fiul său privind 
cu-acea iubire/ ce şi-unul şi-altu-a pururi o stârneşte. Din traducerea Etei Boeriu lipseşte 
ideea de eternitate a concepţiei despre Treime (etternamente spira) sau, mai bine 
spus, aceasta nu este evidentă din cauza utilizării unui verb la timpul viitor: 
Privind în Fiu cu-acea Iubire-adâncă/ ce-n veci dintr-unu-într-altul va ţâşni. De asemenea, 
înlocuirea conjuncţiei şi prin prepoziţia întru trădează ideea exprimată în original, 
aceea de dublă origine a Duhului Sfânt, sau arată că traducătoarea nu a perceput 
corect semnificaţia metaforei iubirii de aici (Amore = Duhul Sfânt). 

Dante îl prezintă pe Hristos (nostro Diletto, Par. XIII, v. 111) drept „cel iubit 
de Biserică” (diletto este participiul de la diligere, ‘avere particolarmente caro, 
prediligere’, cf. DELI). Echivalarea lui G. Coşbuc, aşa cum se întâmplă adesea, 
nu ţine cont decât de elementele prozodice atunci când traduce prin al nostru 
dulce mire, sintagmă care nu are legătură cu textul dantesc; Coşbuc alege, pur şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Numele lui Isus Cristos în traducerile româneşti...   129 
 

 

simplu, o modalitate de desemnare a lui Hristos sancţionată de tradiţie şi utiliza-
tă de Dante însuşi în alte contexte. Eta Boeriu echivalează prin numele propriu 
(Iisus) al referentului din contextul original. 

2.2.3. Metafora „mielului” 

O altă modalitate tradiţională de desemnare a lui Hristos este metafora mielului, 
pe care o foloseşte şi Dante, în Par. XVII, v. 33. Metafora îl indică pe Hristos: 
l’Agnel di Dio che le peccata tolle, desemnat astfel de către Ioan Botezătorul în 
Evanghelia lui Ioan: Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi (Ioan 1:29); în 
traducerea românească, ea sună în felul următor: Iată Mielul lui Dumnezeu, Cel ce 
ridică păcatul lumii. Verbul tolle este un latinism împrumutat de Dante din 
formularea evanghelică, de la tollō -ere (‘to pick up’, cf. OLD). Din raţiuni prozo-
dice, G. Coşbuc echivalează metafora Agnel di Dio prin al lumii miel, ceea ce duce la 
o confuzie de concepte: al lumii miel ce spal-a’ lumii rele. De fapt, Iisus poate să 
„spele” sau să „ridice” păcatele lumii tocmai pentru că este mielul lui Dumnezeu, 
eliberându-i astfel pe oameni prin moartea sa. Eta Boeriu echivalează conceptul 
explicând implicitul metaforei de la Dante: când încă de păcate/ nu ne spălase-a 
Mielului junghiere; verbul folosit de traducătoare, a junghia, se referă la modul 
specific veterotestamentar de a aduce jertfe lui Dumnezeu (cf. Ex. 12). 

Un alt context în care Dante se foloseşte de metafora mielului pentru a face 
referire la Iisus Hristos este cel din Par. XXIV, v. 2: O sodalizio eletto a la gran 
cena/ del benedetto Agnello, il qual vi ciba. În cazul de faţă, prin această metaforă 
este prezentată consecinţa faptului că Iisus Hristos a fost jertfit pentru păcatele 
lumii, şi anume pentru ca „mielul” să devină hrană pentru suflete, aluzie la 
Euharistie, dar şi la faptul că, în Paradis, Iisus potoleşte orice foame umană sau 
dorinţă de adevăr. Ambii traducători păstrează metafora, dar modifică adjectivul 
benedetto ‘binecuvântat’ de care este însoţit substantivul Agnello în textul original: 
G. Coşbuc prin cel sfânt, Eta Boeriu prin divin. 

2.2.4. Cuvântul lui Dumnezeu 

O altă metaforă prin care este desemnat Iisus Hristos în Divina Comedie, metaforă 
preluată din tradiţia creştină, este cea a cuvântului divin. În Par. XIX, v. 44, de 
exemplu, referindu-se la Hristos, Dante foloseşte sintagma suo verbo: non poté suo 
valor sì fare impresso/ in tutto l’universo, che ’l suo verbo/ non rimanesse in infinito eccesso. 
Dumnezeu (colui che volse il sesto = cel care a rotit compasul), atunci când a creat 
universul, l-a înzestrat cu calitaţile sale (suo valor), astfel încât el însuşi, prin repre-
zentantul său, Fiul (suo verbo), continuă să transcendă orice limită spaţio-temporală 
(infinito eccesso). Termenul verbo provine din lat. verbum ‘cuvânt’, înlocuit adesea cu 
grecescul logos în context teologic: „nella teologia cristiana, la seconda persona 
della Trinità, Gesù Cristo” (cf. DELI). Aşadar, în acest context poetic, termenul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



130 Cristian UNGUREANU 
 

 

verbo îl are ca referent direct pe Fiu care, la rândul lui, constituie expresia 
metonimică a divinitaţii în general, în manifestare. G. Coşbuc echivalează 
conceptul în mod direct, păstrând conotaţia teologică din original: El nu putu 
să-mprime-atâta-n jos/ virtute-ntregii lumi, ca să nu-şi vadă/ rămas cuvântu-n nesfârşit 
prinos. La Eta Boeriu lipsesc atât termenul, cât şi ideea din original, expresia 
poetică a transcendeţei fiind înlocuită prin imaginea unei pepetue cugetări: 
n-a-ntipărit tutindeni al său gând/ şi-a sa virtute-astfel ca mai presus/ să nu rămână pururi 
cugetând. 

În Par. VII, v. 30 se vorbeşte despre Fiul lui Dumnezeu, care, din proprie 
iniţiativă, a decis să coboare pe pământ, în sânul Fecioarei Maria, pentru a 
mântui neamul omenesc, conform planului divin: onde l’umana specie inferma 
giacque/ giù per secoli molti in grande errore,/ fin ch’al Verbo di Dio discender piacque. 
Desemnarea lui Iisus Hristos prin termenul Verbo (di Dio) îşi are originea în 
prologul Evangheliei după Ioan: Et Verbum caro factum est et habitavit in nobis 
(Ioan 1:14); de altfel, doar textele lui Ioan conţin acest mod de desemnare a 
Fiului. În tradiţia biblică românească, echivalentul substantivului Verbum este 
Cuvântul (vezi, pentru acestea, Broşteanu 2005: 219). În traducerea acestei 
terţine, G. Coşbuc ignoră acest fapt şi foloseşte termenul Verbul (mai puţin 
utilizat în limba română cu referire la Dumnezeu2) în loc de Cuvânt: De-aici, 
bolnav mulţi secoli a zăcut/ umanul gen, în mare rătăcire;/ şi-n trup când Verbul să 
scoboare-a vrut. Eta Boeriu alege să decodifice metafora, echivalând prin numele 
divinităţii reprezentate (Hristos): de-aceea veacuri îndelungi zăcu/ umana ginte jos în 
rătăciri, / pân’n ce Hristos să se pogoare vru. 

În Par. XXIII, v. 73, prin aceeaşi metaforă a cuvântului (verbo divino), Dante 
vorbeşte despre Hristos, întrupat în sânul Mariei, folosindu-se de traducerea 
literală a secvenţei din Evanghelia lui Ioan (Verbum caro factum est, în Vulgata, 
Ioan 1:14): Quivi è la rosa in che’l verbo divino/ carne si fece. G. Coşbuc echivalează 
cu fidelitate: Aici e roza-n care-acolo jos/ fu om divinul Verb3. Eta Boeriu adaugă 
conceptului un adjectiv care nu se găseşte în original, iertător, dar care motivează 
evenimentul religios al întrupării divinităţii: Aici e roza-n care, iertător,/ divinul verb 
s-a întrupat. 
                                                 
2 Totuşi, numele Verb este menţionat în DLR cu semnificaţia ‘Cuvânt al lui Dumnezeu 

(logos)’, exemplul dat fiind preluat din dicţionarul lui Scriban: „Verbul care însufleţeşte 
întreaga creaţiune, logos spermatikos, este Cristos însuşi”. 

3 Dincolo de necesităţile prozodice, opţiunea pentru substantivul verb, într-un context 
în care tradiţia textelor religioase româneşti preferă cuvânt, poate fi pusă şi pe seama 
încercării lui Coşbuc, evidente în tot textul, de a îmbrăca mesajul într-o formă cât mai 
apropiată de cea a originalului. În DLR, utilizarea substantivului verb cu semnificaţie 
teologică este menţionată pentru prima dată la Scriban, în timp ce existenţa substanti-
vului cuvânt cu aceeaşi semnificaţie este menţionată încă de la Coresi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Numele lui Isus Cristos în traducerile româneşti...   131 
 

 

2.2.5. Alte modalităţi de desemnare perifrastică 

În Par. II, v. 11, pentru a-l desemna pe Hristos, Dante foloseşte metafora pan de 
li angeli. Expresia este preluată din Vechiul Testament şi interpretată de tradiţia 
creştină ca facând referire la Hristos care, întrupat fiind, pe pământ este pâinea 
oamenilor, iar în cer – pâinea îngerilor. În contextul de faţă, Dante vrea să 
spună că sunt puţini cei care au fost atraşi de înţelepciunea cerească pe care o 
reprezintă cuvântul lui Dumnezeu: Voialtri pochi che drizzaste il collo/ per tempo al 
pan de li angeli. G. Coşbuc realizează o echivalare fidelă a acestor versuri, chiar 
dacă introduce o expresie idiomatică (a da ocol – în loc de drizzare il collo): Dar 
voi, puţinii-acei ce-aţi dat ocol/ la vreme pânii îngereşti. Eta Boeriu omite ideea de în-
dreptare a privirii către ceva (drizzaste il collo – a îndrepta gâtul, capul către ceva), 
adăugând însă, din motive prozodice, un adverb (dibaci) aplicat privitorilor 
preschimbaţi în convivi: Dar voi puţinii, ce din timp, dibaci,/ hrănitu-v-aţi cu pâinea 
îngerească. 

O altă modalitate de desemnare a lui Hristos, în Divina Comedie, este prin 
identificarea cu una dintre calităţile sale. De exemplu, în Par. XXIII, v. 85, prin 
sintagma benigna vertù, Dante exprimă bunătatea, blândeţea cu care el, un simplu 
muritor, este privit de către Iisus: O benigna vertù che sì li’mprenti/ sù t’essaltasti per 
largirmi loco/ a li occhi lì che non t’eran possenti. Chiar dacă modifică imaginea poe-
tică din originalul dantesc, înlocuind „întipărirea” cu „aprinderea” şi caracterul 
„benign” prin ideea de sfinţenie, G. Coşbuc reuşeşte să surprindă esenţialul 
conceptual al acestei terţine: Tu cel ce-astfel le-aprinzi, Virtute sfântă,/ te nalţi atâta, 
ca să aibă loc/ şi ochii mei ce-atât de slab se-avântă. Eta Boeriu alege să traducă 
conceptul cristic prin substantivizarea atributului benigno, păstrând ideea de 
incapacitate a muritorului Dante de a percepe de unul singur cele ce se află în 
Paradis: O, tu, ce-ţi pui pecetea-n ei, blajine,/ ca să-i zăresc te-ai înălţat din loc,/ căci nu sunt 
vrednici ochii mei de tine. 

În Par. XXIV, v. 35 este prezentat Hristos în calitatea sa de Dumnezeu al 
tuturor (Nostro Segnor), care lasă cheile împărăţiei lui Petru: O luce etterna del gran 
viro/ a cui Nostro Segnor lasciò le chiavi. Concepţia teologică exprimată aici este 
aceea a identităţii lui Hristos cu Dumnezeu, a Fiului cu Tatăl. Lipseşte din 
ambele traduceri analizate adjectivul posesiv care, la Dante, semnifică apropierea 
de umanitate a divinităţii prin întruparea lui Hristos. G. Coşbuc: Eternă facl-a 
marelui bărbat,/ cui cheile de-aici aduse, care/ deschid ăst regn, de Domnul ţi s-au dat. Eta 
Boeriu: O, veşnic duh al marelui bărbat/ cui Domnu-i dete-acele chei ce-n lume/ el însuşi 
dus-a din acest regat. 

Mai neaşteptată este desemnarea lui Hristos prin metafora pelicanului (nostro 
pellicano, Par. XXV, v. 113). În contextul acesta, poetul face aluzie la apostolul 
Ioan, care, în timpul ultimei cine, a stat la pieptul lui Iisus şi care a fost ales să se 
îngrijească de Maria la picioarele crucii: Questi è colui che giacque sopra’l petto/ del 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



132 Cristian UNGUREANU 
 

 

nostro pellicano, e questi fue/ di su la croce al grande officio eletto. Pentru a-l desemna pe 
Hristos, Dante se foloseşte aici de un simbol; în timpul său, pelicanul era 
considerat o pasăre care făcea trimitere la figura lui Hristos. Conform unei 
legende cu circulaţie în perioada medievală, pelicanul îşi readuce la viaţă puii 
omorâţi de veninul unui şarpe cu carnea şi sângele său, după care, în unele 
versiuni, moare; de aici şi asocierea sa cu jertfa lui Iisus pe cruce4. Această 
interpretare simbolică se baza şi pe un vers din Psalmi: Similis factus sum pelicano 
solitudinis (Vulgata, Ps. 101:7). G. Coşbuc, fidel şi în acest context originalului, 
echivalează expresia direct, prin majuscula aplicată acestei metafore animaliere 
mai puţin uzuale în spaţiul ortodox, încercând, probabil, să o accentueze ca 
antonomază. Eta Boeriu alege să traducă printr-un nume (Mântuitorul ) care îi 
este atribuit, prin tradiţie, referentului din textul original.  

În sfârşit, coexistenţa celor două maniere de desemnare (directă sau 
perifrastică) a Mântuitorului funcţionează poetic, într-un moment de uimire 
absolută şi de exaltare paradisiacă a pelerinului Dante (momentul întâlnirii, 
incredibilă pentru el, cu Sfântul Bernard de Clairvaux), prin asumarea redun-
dantă, într-o unică secvenţă sintactică, a unei acumulări intensive a apelativelor 
cristice, într-o retorică a superlativului tinzând spre retorica dramatică a expri-
mării inexprimabilului: Segnor mio Iesù Cristo, Dio verace (Par. XXXI, v. 107). Peri-
fraza dantescă face aluzie la definiţia clasică pe care credinţa creştină o dă lui 
Hristos: om adevărat şi Dumnezeu adevărat. Deşi, în contextul de faţă, Dante 
foloseşte o formă interogativă, aceasta nu exprimă dubii sau incertitudini 
referitoare la cele două naturi însumate în Iisus Hristos, ci uimirea poetului, 
căruia nu-i vine să creadă că poate să vadă chipul lui Dumnezeu: Segnor mio Iesù 
Cristo, Dio verace,/ or fu sì fatta la sembianza vostra?. Traducerea lui G. Coşbuc 
păstrează toate coordonatele mesajului dantesc, atât pe cele referitoare la Hristos, 
cât şi pe cele legate de exprimarea unei ipostaze atât de speciale (viziunea cristi-
că): Iisuse, Doamne-al meu şi Domn verace,/ aşa erai tu deci, cum eşti aici?. Eta Boeriu 
alege doar numele mesianic pentru desemnarea celei de-a doua persoane a 
divinităţii, Hristos; ea optează pentru adjectivul adeverit în loc de adevărat într-o 
alegere dictată de rimă, dar în acord cu vechile texte religioase româneşti: 
Hristoase, Dumnezeu adeverit,/ acesta-i, Doamne, chipul tău adică? 

3. Concluzii 

În textul lui Dante, desemnarea lui Iisus Hristos se realizează în mod direct 
(prin numele consacrat în tradiţia creştină: Cristo, redat de G. Coşbuc prin Crist, 
iar de Eta Boeriu prin Hristos) sau indirect, prin metafore mai mult sau mai 
puţin consacrate (Sposo, Figlio, Verbo, Agnello, Pellicano), preluate din imaginarul 

                                                 
4 Pentru simbolistica acestei păsări în Divina Comedie, vezi Cojocaru (2005: 175). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Numele lui Isus Cristos în traducerile româneşti...   133 
 

 

creştin al epocii, sau prin metonimie. În situaţiile în care desemnarea din original 
se face în manieră indirectă, traducătorii întâmpină dificultăţi în redarea meta-
forelor sau a metonimiilor din textul în limba italiană. Îndepărtarea traducerii de 
original, în astfel de situaţii, înseamnă adăugarea unor semnificaţii inexistente în 
textul lui Dante sau omiterea altora, prin decodificarea metaforelor (de exemplu, 
sintagma alto Filio di Dio e di Maria este echivalată de Eta Boeriu prin... Hristos). 
În unele cazuri, îndepărtarea traducerii de original se datorează incapacităţii 
traducătorului de a percepe corect mesajul, cu nuanţele sale, dar, de cele mai 
multe ori, ea trebuie pusă pe seama constrângerilor prozodice. 

BIBLIOGRAFIE  

A. Izvoare 

Dante, Divina Commedia. Inferno. Purgatorio. Paradiso, con il commento di Anna Maria 
Chiavacci Leonardi, Arnoldo Mondadori editore, Milano, 1994. 

Dante Alighieri, Commedia. Paradiso, a cura di Emilio Pasquini e Antonio Qualio, 
Garzanti editore, Milano, 1999. 

Dante, Divina Comedie. Paradisul, În româneşte de George Coşbuc, Comentariu de 
Alexandru Balaci, Editura pentru literatură şi artă, Bucureşti, 1957. 

Dante, Divina Comedie. Paradisul, În româneşte de Eta Boeriu, Note şi comentarii de 
Alexandru Balaci, Editura Minerva, Bucureşti, 1965. 

DELI = Dizionario etimologico della lingua italiana, Manlio Cortelazzo, Paolo Zoli, 
Zanichelli Editore, Bologna, 1980. 

DLR = Dicționarul limbii române, serie nouă, Academia Română, Bucureşti, 1965 şi urm. 
Enc.D. = G. A. Scartazzini, Enciclopedia dantesca. Dizionario critico e raggionato di quanto 

concerne la vita e le opere di Dante Alighieri, vol. I, A-L, Milano, 1896, vol. II (parte 
prima), M-R, Milano, 1898, vol. II (parte seconda), S-Z, Milano, 1899.  

Vulgata = Bibliorum Sacrorum, Iuxta Vulgata Clementinam, Nova Editio, curavit Aloisius 
Gramatica, Vatican, 1929. 

B. Literatură secundară 

Broşteanu 2005: Monica Broşteanu, Numele lui Dumnezeu în Coran şi în Biblie, Editura 
Polirom, Iaşi. 

Cojocaru 2005: Dragoş Cojocaru, Natura în «Divina Comedie». Studiu istoric şi comparativ, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi. 

Munteanu 2008: Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Humanitas, Bucureşti, 
2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:57 UTC)
BDD-A25812 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

