
 
 
 
 

ANTOINE ARNAULD, MEDIUL JANSENIST FRANCEZ  ŞI  

PROMOVAREA LECTURII VERNACULARE A BIBLIEI∗ 
 

Dr. Els AGTEN 
KU Leuven 

els.agten@theo.kuleuven.be 
 

Résumé Cette contribution a un objectif double. D’une part, elle vise à souligner 
l’influence du janséniste français Antoine Arnauld sur l’édition et la réalisation du 
Nouveau Testament, dit de Mons (1667) et la Bible de Port-Royal (1667-1693). D’autre 
part, elle propose de décrire les efforts d’Arnauld pour défendre le principe de la 
traduction en langue vernaculaire. En effet, Arnauld composa plusieurs livres et 
traité en défense de la traduction de Mons. La plupart du temps, ces écrits furent 
écrites en exile à cause des difficultés que les jansénistes éprouvaient en France. 
Mots-clés : Port-Royal, traduction de la Bible en langue vernaculaire, Antoine 
Arnauld.  

În secolul al XVII-lea, janseniştii1, cu puternicul accent pe care-l puneau pe 
nevoia de revigorare creştină, au dobândit o reputaţie de promovatori ai lecturii 
vernaculare a Bibliei. Bazându-se pe tradiţie ca sursă a teologiei, pe scrierile Pă-
rinţilor Bisericii, ale autorilor scolastici medievali şi ale scriitorilor contempo-
rani, precum şi pe practica liturgică a Bisericii timpurii, cărturarii jansenişti au 
redescoperit rolul laicităţii în viaţa Bisericii. Această cunoaştere a avut ca rezultat 
un efort înverşunat de a le oferi laicilor acces la traducerile Bibliei şi ale textelor 
liturgice. Mediul jansenist asociat cu Port-Royal în Franţa a furnizat cele mai 
                                                 
∗ Antoine Arnauld, le milieu janséniste français et la promotion de la lecture de la Bible en 

langue vernaculaire. 
1 The Encyclopædia Britannica defineşte jansenismul ca “a religious movement in Roman 

Catholicism that appeared chiefly in France, the Low Countries, and Italy in the 
seventeenth and eighteenth centuries. It arose out of the theological problem of 
reconciling divine grace and human freedom”. Mişcarea este numită după Cornelius 
Otto Jansen (Jansenius), “a theologian at the University of Leuven (Louvain) and later 
bishop of Ypres. Jansen’s views were published posthumously in 1640 in his Augustinus, 
a vast treatise defending the theology of St. Augustine of Hippo (354–430) and 
attacking certain teachings and practices associated especially with the Jesuit order”. 
Vezi Encyclopædia Britannica Online, “Jansenism” [On-line: http://www.britannica.com/ 
EBchecked/topic/300421/Jansenism, accesat la 23.07.2013]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



64 Els AGTEN 
 

 

bune traduceri în perioada 1653-1708. De exemplu, de la sfârşitul secolului al 
XVII-lea până în secolul al XIX-lea, aşa-numita Bible de Port-Royal a fost cea mai 
răspândită traducere franceză a Bibliei.  

Această contribuţie urmăreşte să-l studieze pe Antoine Arnauld, unul dintre 
cei mai importanţi intelectuali din grupul de la Port-Royal, şi în special impli-
carea lui în traducerea textelor biblice şi promovarea lecturii vernaculare a 
Bibliei. Articolul de faţă este împărţit în trei secţiuni principale. Prima secţiune 
oferă o scurtă trecere în revistă a vieţii lui Arnauld. Următoarea secţiune se ocupă 
de influenţa lui Arnauld asupra editării şi apariţiei Noului Testament de la Mons 
(1667). A treia şi ultima secţiune enumeră strădaniile lui Arnauld de a apăra tradu-
cerea de la Mons şi principiul traducerii vernaculare a Bibliei. Obiectivul acestei 
prezentări este de a servi ca punct de pornire pentru cercetări ulterioare. 

1. Un exil francez la Bruxelles 

Această contribuţie nu urmăreşte să trateze exhaustiv viaţa lui Antoine Arnauld. 
Prin urmare, vom oferi doar o scurtă prezentare de ansamblu2. Arnauld, al 
douăzecilea şi ultimul copil al lui Antoine Arnauld senior şi al soţiei acestuia, s-a 
născut în Paris, pe 6 februarie 1612. Stimulată de tatăl său şi datorită influenţei 
lui Jean Duvergier de Hauranne, cunoscut şi ca Abbé de Saint-Cyran, familia a 
ajuns să fie strâns asociată cu jansenismul. Mai mult, nouă dintre cei zece copii 
ai familiei Arnauld care au supravieţuit până la maturitate aveau diverse legături 
cu Port-Royal. De exemplu, surorile lui Arnauld, Angélique şi Agnès, au fost 
amândouă stareţe ale abaţiei de la Port-Royal.  

Arnauld nu l-a întâlnit niciodată pe Jansenius în realitate. Totuşi, datorită – 
printre alţii – abatelui de Saint-Cyran, care l-a sfătuit să-i citească pe Părinţii 
Bisericii, Arnauld s-a familiarizat cu persoana şi ideile lui Jansenius. Înzestrat cu 
un zel neabătut, Arnauld era un polemist cu o minte versatilă, un spirit enciclo-
pedic, şi avea o înclinaţie deosebită spre munca de echipă. A studiat dreptul, era 
specializat în filosofie şi teologie, competent în matematică şi ştiinţe naturale şi 
priceput în domeniul literar (Jacques 1987: 66-76, 66-68). 

Urmându-i tatălui său, Arnauld era destinat baroului, dar el a hotărât să stu-
dieze teologia la Paris. În 1635, a primit diploma de absolvire. Şase ani mai 
târziu, în 1641, a obţinut un doctorat în teologie şi a fost hirotonit. În acelaşi an, 
1641, a apărut la Paris prima ediţie franceză din Augustinus de Jansenius, iar 
Arnauld a început o nouă carieră. S-a arătat interesat de ideile augustiniene încă 
din timpul studiilor. Cu o energie inepuizabilă, s-a alăturat grupului de Solitaires 
de la Port-Royal în jurul anului 1640 şi s-a implicat direct în controversele cu 

                                                 
2 Pentru informaţii bibliografice despre Arnauld, vezi Lesaulnier & McKenna (2004: 

77-85), Jacques (1975: 705-730, 705-708). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Antoine Arnauld, mediul jansenist francez...     65 
 

 

privire la Augustinus. Aceşti Solitaires erau francezi care alegeau să trăiască o viaţă 
umilă şi ascetică, retrăgându-se la Port-Royal, fiind, totodată, strâns legaţi de 
jansenism. Arnauld a purtat o corespondenţă extinsă cu cei mai importanţi ma-
tematicieni, oameni de ştiinţă şi cărturari ai vremii. De-a lungul întregii sale vieţi, 
a alternat perioadele de şedere în mănăstirea de la Port-Royal cu perioade în 
care se ascundea pentru a scăpa de adversari. În 1679, a plecat într-un exil vo-
luntar în sudul Ţărilor de Jos şi a călătorit prin toată această regiune3. S-a stabilit 
la Bruxelles, unde a murit pe 8 august 1694, la vârsta de 82 de ani. Operele 
complete ale lui Arnauld (treizeci şi opt de volume în patruzeci şi trei de părţi) 
au fost publicate la Paris în perioada 1775-17834. 

2. Arnauld şi Noul Testament de la Mons 

A doua parte a acestei contribuţii examinează influenţa lui Antoine Arnauld 
asupra editării şi apariţiei Noului Testament de la Mons (1667). Înainte de a intra în 
problema principală, reglementările ecleziastice cu privire la lectura Bibliei în 
limba vernaculară în Franţa după Conciliul de la Trent (1545-1563), vom discuta 
despre cel de-al nouăsprezecelea conciliu ecumenic al Bisericii Romano-Catolice. 

Pe 8 aprilie 1546, Conciliul de la Trent a declarat că doar Vulgata urma să fie 
considerată drept versiunea standard şi „autentică” a Bibliei pentru Biserica 
Latină. Conciliul a păstrat însă tăcerea cu privire la legitimitatea traducerilor 
vernaculare ale Bibliei. Într-un sens, Index Tridentinus, cu ale sale regulae pentru 
citirea Scripturii, care a apărut ca o consecinţă a Conciliului la data de 24 martie 
1564, a rupt tăcerea. Pe lângă revizuirea din 1559 a catalogului papal de cărţi 
interzise şi scurta Dominici Gregis a papei Pius al IV-lea, Indexul conţinea zece 
reguli generale compuse de o comisie, cunoscute şi ca Regulae Indicis sau regulile 
tridentine. Aceste zece reguli defineau într-o legislaţie precisă poziţia catolică 
faţă de cărţile tipărite. Mai mult, ele specificau contururile cenzurii romane de 
carte, al cărei scop principal era să prevină răspândirea aşa-numitelor doctrine 
inacceptabile şi eretice. Faimoasa regulă a patra sau Regula Quarta 5 îi autoriza 

                                                 
3 Pentru mai multe informaţii despre exilul său, vezi Jacques (1976). 
4 Pentru o împărţire mai detaliată a activităţii lui Arnauld în şase clase, vezi Arnauld 

(1781: 1-26). Pentru alte informaţii despre opera completă, vezi Jacques (1975: 708-730). 
5 Regula IV: “Cum experimento manifestum sit, si sacra biblia vulgari lingua passim sine 

discrimine permittantur, plus inde ob hominum temeritatem detrimenti qua mutilitas 
oriri, hac in parte judicio episcopia ut inquisitoris stetur, ut cum consilio parochi vel 
confessarii bibliorum a catholicis auctoribus versorum lectionem in vulgari lingua eis 
concedere possint, quos intellexerint ex hujus modilectione non damnum, sed fide í 
atque pietatis augmentum capere posse; quam facultatem in scriptis habeant. Qui 
autem absque tali facultate ea legere seu habere praesumpserit, nisi prius bibliis 
ordinario redditis peccatorum absolutionem percipere non possit. Biblio polae vero, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



66 Els AGTEN 
 

 

să citească textele biblice vernaculare numai pe cei consideraţi capabili (capax) 
conform Tradiţiei Catolice şi care obţinuseră permisiunea (permissio) explicită, 
individuală şi scrisă de la episcop sau inchizitor, la recomandarea preotului paroh 
sau a confesorului (Bujanda et al. 1991: 150-153)6. Raţionamentul era următorul: 
citirea Bibliei în limba vernaculară face mai mult rău decât bine din cauza 
îndrăznelii oamenilor. Totuşi, cei care îşi luau libertatea să citească sau deţineau 
Biblii vernaculare fără o asemenea permisiune nu primeau iertarea păcatelor 
până nu predau aceste Biblii autorităţii clericale locale. 

Evident, discrepanţe cu privire la interpretarea corectă a celei de-a patra reguli 
de la Trento au apărut în toată Europa. În Franţa, de pildă, se pot distinge trei 
mari poziţii, pe lângă numeroasele poziţii intermediare.  

În direcţia Inchiziţiei spaniole, ultramontaniştii7 francezi, punând un accent 
puternic pe prerogativele şi puterile Papei, au adoptat o poziţie ultrarestrictivă şi 
au interzis orice traducere a textelor biblice şi liturgice (Chédozeau 1990: 73-161).  

Biserica Galicană Franceză, preocupată să-şi menţină autonomia faţă de 
Roma, reprezintă un al doilea grup, mai moderat. Ea a susţinut principiul lectu-
rii vernaculare a Bibliei şi a proclamat dreptul laicilor de a citi textele sacre în 
cadrul strict al regulilor tridentine, în special după Regula Quarta. Această poziţie 
era larg răspândită la mijlocul secolului al XVII-lea şi a dus la un număr de noi 
traduceri franceze ale Noului Testament, cum ar fi traducerea lui Denys Amelote 
(1666-1670), care a fost considerată, curând, drept o alternativă adecvată la 
traducerea de la Mons. În plus, Ludovic al XIV-lea, capul şi protectorul Bisericii 
Galicane, a ordonat distribuirea a peste 150000 de exemplare ale traducerii lui 
Amelote către proaspeţii convertiţi, după revocarea Edictului de la Nantes, în 
1685-1687 (Chédozeau 1990: 185-260). 

                                                                                                                   
qui praedictam facultatem non habent i biblia idiomate vulgari conscripta vendi-
derint vel alioquovis modo concesserint, liborum pretium in usus pios ab episcopo 
convertendum amittant, aliis que poenis pro delicti qualitate ejusdem episcopi ar-
bitrio subjaceant. Regulares vero non nisi facultate a praelatis suis habita ea legere 
autem e repossint”. Vezi Bujanda et al. (1991: 813-822, aici p. 816-817). Pentru 
discuţie, vezi Fernandez Lopez (2003: 161-178); Fragnito (1998: 95-109, aici p. 98); 
Chédozeau (1990: 31-32). 

6 Vezi, de asemenea, Chédozeau (1988: 427-435). 
7 Encyclopædia Britannica defineşte termenul ultramontanism (derivat de la forma latină 

medievală ultramontanus ‘dincolo de munţi’) ca “a strong emphasis on papal autho-
rity and on centralization of the church. The word identified those northern 
European members of the church who regularly looked southward beyond the Alps 
(that is, to the popes of Rome) for guidance.” Vezi Encyclopædia Britannica Online, 
“Ultramontanism” [On-line: http://www.britannica.com/EBchecked/topic/613447/ 
Ultramontanism., accesat la 23.07.2013]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Antoine Arnauld, mediul jansenist francez...     67 
 

 

Odată cu apariţia comunităţii de la Port-Royal, un al treilea grup apare în 
prim-plan în anii 1650 (Sellier 1998: 103-116). În acest contest se vor manifesta 
eforturile lui Antoine Arnauld în favoarea citirii Bibliei în limba vernaculară. 
Port-Royal considera citirea traducerilor vernaculare ale Bible nu un drept, ci o 
obligaţie (morală) pentru fiecare persoană laică, chiar şi pentru femei. Ca ur-
mare, Les Messieurs de Port-Royal au întreprins un important proiect de traducere 
în a doua jumătate a secolului al XVII-lea. Acest proiect a constat în traducerea 
cărţilor devoţionale catolice şi a textelor biblice şi a avut ca rezultat, printre alte 
publicaţii, Le Nouveau Testament de Mons (1667) şi Bible de Port-Royal (1667-1693). 
În prima jumătate a secolului al XVII-lea, Bible des théologiens de Louvain, publicată 
în 1578, la Anvers, de Plantin şi bazată pe traducerea francezului René Benoist, 
fusese retipărită şi relucrată. Această traducere, însă, era considerată depăşită şi 
arhaică. În privinţa Vechiului Testament, această traducere era singura versiune 
franceză acceptabilă. Cât despre Noul Testament, existaseră deja încercări meri-
torii de a produce o traducere mai lizibilă, realizate, printre alţii, de François 
Véron (1646-1647), Michel de Marolles (1649) şi Antoine Godeau (1668); vezi, 
pentru aceasta, Chédozeau (1991: 134-168); Delforge (1991: 107-109, 123-143). 

Antoine Arnauld a fost implicat încă de la început în proiectul de traducere 
de la Port-Royal şi a colaborat mai ales la traducerea Noului Testament8. Pre-
gătirile pentru traducerea de la Mons au fost iniţiate de nepotul său, Antoine 
Lemaistre, în jurul anului 1653. El a tradus Evangheliile şi Apocalipsa, dar numai 
pe baza Vulgatei, ceea ce nu i-a mulţumit pe ceilalţi Messieurs, care preferau 
textul original grecesc (Arnauld 1776a: iii). Apoi, proiectul a intrat în impas 
pentru câţiva ani. La sfârşitul lui 1656 sau începutul lui 1657, Lemaistre a 
relansat proiectul alături de fratele său Louis-Isaac, zis şi De Sacy9, şi în coope-
rare cu Messieurs de Port-Royal, inclusiv, printre alţii, cu Antoine Arnauld, dar şi cu 
Pierre Nicole şi Blaise Pascal. Însă Antoine Lemaistre a murit la 4 noiembrie 
1658, iar fratele său, Louis-Isaac (Sacy), i-a continuat munca (Pétavel 1970: 
139-145). Antoine Arnauld a fost însărcinat să traducă cărţile rămase netraduse 
din Noul Testament, şi anume Faptele Apostolilor şi Epistolele. În plus, împre-
ună cu Pierre Nicole, a coordonat revizuirea cărţilor care fuseseră traduse deja 
pe baza textului grecesc, a traducerilor latine şi franceze existente şi a scrierilor 
Părinţilor Bisericii (Arnauld 1776a: iii). 

                                                 
8 Pentru informaţii privind realizarea Noului Testament de la Mons, vezi Chédozeau (2007: 

333-388, 333-346); Mairé & Dupuigrenet Desroussilles (1988: 171-201); Pétavel (1970: 
139-145; 148-150). 

9 Louis-Isaac Le Maistre de Sacy (1613-1654), fratele lui Antoine Le Maistre, a fost preot, 
teolog, autor, poet şi traducător, postură din care a contribuit decisiv la traducerea în 
limba franceză a Bibliei, numită Bible de Port-Royal sau Bible de Sacy. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



68 Els AGTEN 
 

 

După o altă stagnare în perioada 1660-166510 şi încă o revizuire de către 
Arnauld şi Nicole, în 1665, Messieurs au supus traducerea spre aprobare cance-
larului Séguier. Acesta din urmă a refuzat însă privilegiul, având, probabil, o 
preferinţă puternică pentru sus-pomenita traducere a lui Denys Amelote. Tra-
ducerea grupului de la Port-Royal a fost aproape imediat condamnată de arhi-
episcopul Parisului, Hardouin de Péréfixe, iar această condamnare va fi discutată 
în secţiunea a treia a acestui articol. Ca urmare, Port-Royal s-a îndreptat spre 
Ţările de Jos, unde exista o atitudine mai favorabilă faţă de traducere. Teologul 
Jacobus Pontanus din Louvain a aprobat traducerea pe 14 iunie 1666. Ulterior, 
în octombrie 1666, traducerea a primit aprobarea episcopului de Namur, Joannes 
Wachtendonck. Mai devreme, pe 12 octombrie 1665, episcopul de Cambrai, 
Gaspard Nemius, îi dăduse deja aprobarea de tipărire lui Gaspard Migeot, 
presupunând că traducerea avea să fie sau fusese deja aprobată de un cenzor 
regal (Arnauld 1776a: iv-v; Chédozeau 1988: 344-346). Carol al II-lea, regele 
Spaniei, a oferit privilegiul regal de a tipări cartea timp de şase ani. Atât în 
privinţa privilegiului lui Carol al II-lea, cât şi în cea a aprobării lui Gaspard 
Nemius, lucru remarcabil, Arnauld este singurul desemnat, cu menţiunea că 
traducerea era opera unui „doctor de la Sorbona”. Această indicaţie a fost pro-
babil adăugată pentru a scoate în evidenţă autoritatea şi calitatea traducerii11. 

Potrivit informaţiilor de pe pagina de titlu, Le Nouveau Testament de Mons a 
fost publicat în 1667 la Mons (Bergen) de tipograful Gaspard Migeot. Însă 
această precizare de tipărire era falsă, deoarece traducerea a fost tipărită de 
fapt la Amsterdam de către Elzevier. Peste 5000 de exemplare ale traducerii au 
fost vândute în primele şase luni, iar traducerea a fost retipărită de mai multe 
ori de-a lungul secolului al XVII-lea12, fără îndoială cu ajutorul „Păcii Bisericii” 
(1669-1679), dar şi mult timp după aceea. Aşa-numita „Pace a Bisericii” sau 
„Pace Clementină” a fost instaurată în 1669, când papa Clement al IX-lea, după 
negocieri cu janseniştii, a readus într-o măsură pacea în Biserica Franceză, şi a 
                                                 
10 Această întârziere s-a produs din cauza reînnoirii în Franţa, în 1660, a ceea ce s-a 

numit „Formulary Controversy” (Arnauld 1776a: iii). 
11 Arnauld a obţinut doctoratul în teologie în anul 1641. În privilegiul lui Carol al II-lea 

se menţionează următoarele: „Charles [...] a donné Privilege à Gaspard Migeot, libraire 
juré en la ville de Mons, de pouvoir lui seul, imprimer ou faire imprimer, vendre & 
distribuer, par tous les pays & Seigneuries de Sa Majesté, le Nouveau Testament 
traduit du latin en français, par un Docteur de Sorbonne [s.n.], & ce pour le terme de six 
ans [...]”. Aprobarea lui Gaspard Nemius afirmă: „Gaspard Nemius, Dei & Apostolica 
e Sedis gratiâ, Archiepiscopus & Dux Cameracensis [...] hinc est quod Novum Testa-
mentum e Vulgatâ Latinâ editione per unum Doctorem Sorbonicum [s.n.], in idioma Gallicum 
fideliter translatum [...]”. Vezi Arnauld (1776a: xxxi-xxxii). 

12 Cinci ediţii au fost publicate în acelaşi an, 1667, iar încă patru în anul 1688. Vezi 
Arnauld (1776a: v); vezi, de asemenea, Chalon (1844). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Antoine Arnauld, mediul jansenist francez...     69 
 

 

durat până în 1679. Ca parte din Biblia de la Port-Royal, traducerea de la Mons a 
fost revăzută de ultimii Messieurs în perioada 1696-1708. Această traducere inte-
grală a Bibliei consta în 32 de volume in-octavo13. În prolog, obligaţia (morală) de 
a citi Noul Testament era justificată astfel: citirea Bibliei este primirea Cuvântului 
lui Dumnezeu, aşa cum Euharistia este primirea trupului lui Hristos (Chédozeau 
1991: 145-147). 

3. Arnauld şi apărarea lecturii vernaculare a Bibliei 

Nu este surprinzător faptul că traducerea de la Mons a fost aspru contestată în 
Franţa şi în Ţările de Jos, nu numai imediat după publicarea ei, în 1668, ci şi în 
deceniile următoare ale secolului al XVII-lea. Arnauld a scris mai multe lucrări 
în apărarea ideilor janseniste, majoritatea sub anonimat. A treia şi ultima sec-
ţiune a acestei contribuţii trece în revistă eforturile lui Arnauld de a apăra tra-
ducerea de la Mons şi principiul traducerii vernaculare a Bibliei. Scopul acestei 
examinări este să servească drept punct de pornire pentru cercetări ulterioare. 
Însă contribuţia de faţă nu urmăreşte să ofere un inventar exhaustiv al tuturor 
lucrărilor scrise de Arnauld pe acest subiect. 

Traducerea de la Mons a fost criticată la trei niveluri şi este important să nu 
subestimăm rolul iezuiţilor în redactarea acestor critici. Atât în Franţa, cât şi în 
Ţările de Jos, majoritatea reacţiilor au venit din partea Societăţii lui Isus sau a 
clericilor influenţaţi de aceasta; în al doilea rând, şi într-o mai mică măsură, în 
discuţii au intervenit autorităţile seculare şi regale; în al treilea rând, traducerea a 
fost supusă judecăţii dogmatice a Sfântului Scaun. Arnauld a dat un răspuns 
potrivit fiecărui atac, uneori asistat de ceilalţi Messieurs. Desigur, nu a fost sin-
gurul care a reacţionat la aceste scrieri. O selecţie a acuzaţiilor exprimate va fi 
discutată în ordine cronologică. 

Iezuitul şi istoricul francez Louis Maimbourg a fost primul care a reacţionat 
la traducerea de la Mons în predicile sale, ţinute între august şi octombrie 166714. 
Arnauld şi Pierre Nicole i-au replicat în şapte scrisori publicate în 1668 sub titlul 
Deffense de la tradvction du Nouveau Testament imprimé à Mons (Arnauld & Nicole 
1668a15). În acelaşi an, Maimbourg şi-a apărat predicile în Deffense des sermons faits 
par le R. P. Maimbourg jesuite (L.D.S.F. 1688). 

Arhiepiscopul de atunci al Parisului, Hardouin de Beaumont de Péréfixe, a 
emis două ordonanţe împotriva traducerii de la Mons, în care ataca lectura, vân-

                                                 
13 Pentru mai multe informaţii despre Biblia de la Port-Royal, vezi Sellier (2012: 147-159, 

161-173). 
14 Pentru informaţii amănunţite privind controversa dintre Maimbourg şi Arnauld, vezi 

Arnauld (1776a: vi-ix). 
15 Lucrarea a fost uşor modificată şi retipărită în anul următor la Cologne. Această a doua 

ediţie a fost inserată în Arnauld (1776a: 551-784). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



70 Els AGTEN 
 

 

zarea şi recitarea traducerii fără permisiunea episcopilor, făcând apel la decretele 
tridentine. Prima ordonanţă, datată 18 noiembrie 1667, critica traducerea pentru 
lipsă de formalitate din cauza folosirii textului grecesc. Arnauld şi Pierre Nicole 
au reacţionat, probabil în 1668, prin scrierea Abus et nullité de l’ordonnance subreptice 
de Monseigneur l’archevesque de Paris (Arnauld & Nicole 1668b). În această scriere, 
ei s-au ocupat de nouă aşa-numite nulităţi pe care pretindeau că le găsiseră în 
ordonanţa lui Péréfixe şi de nouă probleme morale privitoare la traducerea de la 
Mons (Arnauld 1776a: ix-x). Indignatul arhiepiscop, cel mai probabil la instiga-
rea iezuiţilor, a reacţionat scriind o a doua ordonanţă, mai extinsă, care a apărut 
pe 20 aprilie 1668. De această dată el condamna traducerea de la Mons pe baza 
cenzurilor teologilor parizieni din secolul anterior, împotriva traducerii lui 
Benoist şi a Bibliilor vernaculare în general. Arhiepiscopul enumera şase argu-
mente şi afirma, de exemplu, că traducerea de la Mons nu era în concordanţă cu 
Vulgata, versiunea autentică a Bisericii Latine, aşa cum fusese declarată de 
Conciliul de la Trento. În continuare, el propunea extinderea pedepsei cu exco-
municarea la toţi cei care îndrăzneau să tipărească, să vândă, să distribuie sau să 
recite traducerea, şi nu doar la tipografi şi librari. Mai mulţi (arhi)episcopi au 
condamnat Noul Testament de la Mons, afirmând, de exemplu, că traducerile 
precum cea de la Mons erau la originea ereziilor din prezent (Arnauld 1776b: 
vi-vii; Pin 1714: 212-216, 234-243). Asemenea lui De Péréfixe, şi deci încurajaţi 
de iezuiţi, mai mulţi (arhi)episcopi francezi au condamnat Noul Testament de la 
Mons. Arhiepiscopul de Embrun, George d’Aubusson de la Feuillade, i-a ordo-
nat vicarului său, generalul Antoine Lambert, care a fost asistat de câţiva iezuiţi, 
să scrie o ordonanţă, publicată la începutul lui decembrie 1667. În acest decret, 
d’Aubusson scotea în evidenţă că traducerile precum cea de la Mons erau la 
originea ereziilor din prezent, afirmând: „Étant certain que toutes les hérésies 
qui sont nées dans son sein (l’Église [sic]), ont toûjours cherché leur fondement 
& leur défense dans les paroles de la sainte Ecriture mal entendüe” (Pin 1714: 
229-232). Arhiepiscopul de Reims, Antoine Barberin (1659-1671), şi episcopul 
de Evreux, Henri Cauchon de Maupas, au scris, de asemenea, ordonanţe 
împotriva Noului Testament de la Mons, datate 4 ianuarie 1668 (Arnauld 1776b: ii-
vi). Ca o reacţie la aceste decrete, Arnauld şi Noël La Lane i-au adresat un apel 
lui Ludovic al XIV-lea pe 10 mai 1668, în care îi cereau regelui să-i asculte înainte 
de a-i condamne. De asemenea, au respins acuzaţiile aduse lor de arhiepiscopul 
de Embrun (Pin 1714: 248-252). 

Cât despre autorităţile seculare şi regale, acestea au intervenit în discuţii prin 
publicarea unei interdicţii, datată 22 noiembrie 1667, emisă de Consiliul de Stat, 
căreia regele Ludovic al XIV-lea i-a adăugat o scurtă prevedere. Aceasta interzicea 
atât vânzarea, cât şi recitarea traducerilor anonime de la Mons fără permisiunea 
şi aprobarea episcopilor francezi. În plus, se cerea ca toate exemplarele traduce-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Antoine Arnauld, mediul jansenist francez...     71 
 

 

rii să fie predate secretarului magistratului din Paris sau judecătorilor regali locali. 
În practică, totuşi, interdicţia nu era respectată. Este de notat că acest document 
este unul dintre puţinele la care Arnauld nu a reacţionat. Poate din instinct de 
autoconservare, fiindcă voia să evite problemele cu autorităţile regale? 

Traducerea de la Mons a fost supusă, de asemenea, judecăţii dogmatice a 
Sfântului Scaun de la Roma. Pe 20 aprilie 1668, în aceeaşi zi în care era publicată 
a doua ordonanţă a lui De Péréfixe, iezuiţii au trimis la Roma o versiune a tra-
ducerii de la Mons. Papa Clement al IX-lea a condamnat traducerea, nu printr-o 
bulă, ci printr-o simplă brevă (Mairé & Dupuigrenet Desroussilles 1988: 171-201). 
Totuşi, nunţiul papal la Paris a trimis acest document episcopilor francezi fără 
să consulte Parlamentul şi deci fără aprobările necesare. Procurorul regal a con-
siderat acest fapt un act împotriva drepturilor episcopilor şi a libertăţii Bisericii 
Galicane. Prin urmare, breva nu putea fi primită în Franţa. Ludovic al XIV-lea 
i-a ordonat nunţiului să retragă toate brevele pe care le trimisese episcopilor, 
lucru pe care acesta l-a făcut imediat. Aceeaşi brevă fusese trimisă şi nunţiului 
papal de la Bruxelles şi episcopilor din Ţările de Jos, cu toate că nu fusese 
supusă spre aprobare Consiliului Regal al Ţărilor de Jos. Ca urmare, Consiliul de 
la Malines a publicat, pe 10 iulie 1668 (Pin 1714: 243-248; Arnauld 1776b: xi-xii), 
o interdicţie de publicare a brevei. Pe scurt, breva lui Clement al IX-lea nu a fost 
pusă în practică în Franţa sau în Ţările de Jos, fără îndoială în urma „Păcii 
Clementine”, care a fost de scurtă durată. Totuşi, Papa Inocenţiu al XI-lea a con-
damnat din nou traducerea pe 9 septembrie 1679.  

Pe lângă reacţiile menţionate, obiecţii împotriva traducerii de la Mons au 
venit, printre alţii, din partea iezuitului François Annat, unul dintre cei mai mari 
adversari ai jansenismului, în scrierea sa Remarques sur la conduite qu’ont tenu les 
Jansenistes en l’impression et publication du Nouveau Testament imprimé à Mons (1668). 
Două răspunsuri sub formă de scrisoare au fost date acestei lucrări şi au fost şi 
ele dezminţite în două aşa-numite Réponses. Iezuitul Michel le Tellier a luat parte, 
de asemenea, la controversele din jurul traducerii de la Mons şi a publicat trei 
scrieri în 1672, 1675 şi 1684. Arnauld nu a reacţionat la cea din urmă scriere16.  

Tot sub impulsul iezuiţilor, Charles Mallet (1608-1680), canonic de Rouen şi 
vicar-general în 1674, a încălcat „Pacea Clementină” în 1676 prin al său Examen 
de quelques passages de la traduction française du Nouveau Testament imprimée à Mons17, 
                                                 
16 Aceste lucrări sunt intitulate Réponse aux principales raisons de la nouvelle défense du Nouveau 

Testament de Mons, 1672; Avis importans et nécessaires aux personnes qui lisent les Traductions 
Françoises des Saintes Écritures, et particulièrement celle du Nouveau Testament, imprimée à Mons, 
1675; Observations sur la nouvelle defense de la version française du Nouveau Testament imprimée 
à Mons, pour justifier la conduite des papes, des evesques & du roy à l’égard de cette version, 1684. 
Vezi Pin (1714: 233); Arnauld (1776b: xii-xiv; xxvi-xxvii). 

17 A doua ediţie (revăzută şi corectată) a acestei lucrări a apărut în 1677. A treia versiune 
a fost publicată postum, în 1682. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



72 Els AGTEN 
 

 

care consta, în principal, într-o reluare a argumentaţiei lui Maimbourg18. Trei ani 
mai târziu, în 1679, el a publicat De la lecture de l’Écriture Sainte en langue vulgaire. 
Arnauld a reacţionat vehement la acuzaţiile exprimate în aceste două lucrări. În 
1680, a publicat Nouvelle défense de la traduction du Nouveau Testament imprimée à 
Mons (Arnauld 1680c)19, în două volume. În acelaşi an, lucrarea a fost urmată de 
Continuation de la nouvelle défense de la traduction du Nouveau Testament imprimée à 
Mons. Ca reacţie la scrierea mai generală a lui Mallet din 1679 despre citirea Sfin-
tei Scripturi, Arnauld a scris De la Lecture de l’Écriture sainte contre les paradoxes 
extravagants et impies de M. Mallet, docteur de Sorbonne (Arnauld 1680b), publicată tot 
în 1680. Ultima scriere a lui Mallet, Réponse aux principales raisons qui servent de fon-
dement à la nouvelle défense du Nouveau Testament imprimée à Mons, a fost publicată 
postum, în 1682 (Arnauld 1776b: xv-xxii). 

Reacţii au venit şi din Ţările de Jos, îndeosebi de la Facultatea de Teologie a 
Universităţii din Louvain. Intrigantul anti-jansenist Nicolas Du Bois (1620-1696), 
profesor regal de teologie biblică la facultate din 1654 până la moartea sa, în 
1696, a intrat într-o controversă cu Arnauld. Du Bois era, totodată, emisar al 
iezuiţilor la Universitatea din Louvain. El a criticat traducerea de la Mons în Notae 
in gallicam versionem Novi Testamenti a Clement IX condemnata, publicată în 1678. 
Arnauld, în ceea ce-l priveşte, nu l-a considerat un adversar de temut (Arnauld 
1776b: xxiii). Martinus Steyaert, un alt teolog din Louvain, iniţial prieten al lui 
Arnauld, dar apoi adversar, a intrat şi el în discuţie cu Arnauld. Acesta din urmă 
a recapitulat extensiv dezbaterile despre traducerea de la Mons în secţiunile VI, 
VII, VIII şi IX ale scrierii Difficultés proposées à M. Steyaert (Arnauld 1777: xiii-xxvi). 

4. Concluzii 

Antoine Arnauld a exercitat o influenţă importantă în elaborarea şi publicarea 
traducerii de la Mons din 1667 şi în apărarea ei ulterioară. Într-adevăr, Arnauld a 
contracarat până la sfârşitul vieţii sale atacurile adversarilor traducerii de la Mons 
şi, în general, ai lecturii Bibliei în limba vernaculară. Majoritatea acestor atacuri 
veneau din partea iezuiţilor sau a adepţilor acestora. 

Traducerea de la Mons a avut influenţă nu doar în Franţa, ci şi în Ţările de 
Jos. La sfârşitul secolului al XVII-lea şi sub influenţa janseniştilor francezi me-
diile de orientare jansenistă din Ţările de Jos au produs traduceri vernaculare ale 
Bibliei. Noul Testament cuprins în acestea se baza, în principal, pe Le Nouveau 
Testament de Mons. Producerea acestor Biblii vernaculare a avut loc îndeosebi în 
partea nordică a Ţărilor de Jos, deşi datele de tipărire continuă să trimită la oraşe 

                                                 
18 Pentru polemica dintre Mallet şi Arnauld, vezi Leduc-Fayette (1995: 97-112); Arnauld 

(1777: i-iii). 
19 Această lucrare a fost retipărită de câteva ori, una dintre aceste retipăriri fiind cea din 

Holland, unde a apărut cu un titlu fals. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



Antoine Arnauld, mediul jansenist francez...     73 
 

 

sudice, ca Anvers. Totuşi, povestea acestor traduceri olandeze ale Bibliei este un 
alt subiect. Studii ulterioare sunt, de asemenea, necesare pentru a stabili dacă 
lucrările lui Antoine Arnauld au avut influenţă şi în România, în special în tradu-
cerea lui Nicolae Milescu.  

BIBLIOGRAFIE 

A. Sigle 

L.D.S.F. 1688 = Louis de Sainte Foi (Louis Maimbourg), Deffense des sermons faits par le R. 
P. Maimbourg je suite, contre la traduction du Nouveau Testament imprimée à Mons, Paris: 
François Muguet, 1668. 

B. Lucrări de referinţă 

Arnauld, Antoine, 1680a, Continuation de la nouvelle défense de la traduction du Nouveau Testament 
imprimée à Mons contre le livre de M. Mallet [...] où les passages qu’il attaque sont justifiés, ses 
calomnies confondues & ses erreurs contre la foy refutées, Cologne: Symon Schouten. 

Arnauld, Antoine, 1680b, De la Lecture de l’Écriture sainte contre les paradoxes extravagants et 
impies de M. Mallet, docteur de Sorbonne, chanoine et archidiacre de Rouen, dans son livre 
intitulé: De la Lecture de l’Écriture sainte en langue vulgaire, Anvers: Simon Matthieu. 

Arnauld, Antoine, 1680c, Nouvelle défense de la traduction du Nouveau Testament imprimée à 
Mons; contre le livre de M. Mallet, docteur de Sorbonne, chanoine et archidiacre de Rouen, où les 
passages qu’il attaquesont justifiés, ses calomnies confondues, et ses erreurs contre la foy réfutées, 
Cologne: Symon Schouten, 2 vol. 

Arnauld, Antoine, 1776a, Oeuvres de messire Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de 
Sorbonne, vol. VI, Paris: Sigismond d’Arnay & Compagnie. 

Arnauld, Antoine, 1776b, Oeuvres de messire Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de 
Sorbonne, vol. VII, Paris: Sigismond d’Arnay & Compagnie. 

Arnauld, Antoine, 1777, Oeuvres de messire Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de 
Sorbonne, vol. VIII, Paris: Sigismond d’Arnay & Compagnie. 

Arnauld, Antoine, 1781, Oeuvres de messire Antoine Arnauld, docteur de la Maison et société de 
Sorbonne, vol. XLII, Paris: Sigismond d’Arnay & Compagnie. 

Arnauld, Antoine, P. Nicole, 1668a: Deffense de la traduction du Nouveau Testament imprimé à 
Mons. Contre les sermons du P. Meinbourg je suite. Avec la réponse aux remarques du P. Annat, 
Cologne: Jean du Buisson. 

Arnauld, Antoine, P. Nicole, 1668b, Abus et nullité de l’ordonnance subreptice de Mgrl’archevesque de 
Paris, par laquelle il a défendu de lire et de débiter la traduction du Nouveau Testament imprimé 
à Mons, s.l., s.n. 

Bujanda, Jesús Martínez de et al., 1991, Index de Rome 1557, 1559, 1564: les premiers index 
romains et l’index du Concile de Trente (Index des livres interdits, 8), Sherbrooke: 
Université de Sherbrooke. 

Chalon, Renier H. G., 1844, Recherches sur les éditions du Nouveau Testament de Mons, Bruxelles: 
Vandale. 

Chédozeau, Bernard, 1988, “Port-Royal et la Bible. Le refus de la regula IV de l’Index 
Romain chez Jean de Néercassel et Guillaume le Roy”, în Revue des sciences philosophiques  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice



74 Els AGTEN 
 

 

et théologiques 72 (3), 427-435. 
Chédozeau, Bernard, 1990, La Bible et la liturgie en français: l’Église tridentine et les traductions 

bibliques et liturgiques (1600-1789), Paris: Cerf.  
Chédozeau, Bernard, 1991, “La Bible française chez les Catholiques”, în Pierre-Maurice 

Bogaert (ed.), Les Bibles en français. Histoire illustrée du Moyen Âge à nos jours, Turnhout: 
Brepols, 134-168. 

Chédozeau, Bernard, 2007, Port-Royal et la Bible: un siècle d’or de la Bible en France, 1650 – 
1708 (Univers Port-Royal, 7), Paris: Nolin. 

Delforge, Frédéric, 1991, La Bible en France et dans la francophonie: histoire, traduction, diffusion, 
La France au fil des siècles, Paris: Société biblique française. 

Fernandez Lopez, Sergio, 2003, Lectura y prohibición de la Biblia en lengua vulgar: defensores y 
detractores, Léon: Universidad de León, Secretariado de publicaciones.  

Fragnito, Gigliola, 1998, La Bibbia al rogo: La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti della 
Scrittura (1471-1605), Bologna: Il Mulino. 

Jacques, Émile, 1975, “Un anniversaire: l’édition des Oeuvres complètes d’Antoine 
Arnauld (1775-1783)”, în Revue d’histoire ecclésiastique 70, 705-730. 
Jacques, Émile, 1976, Les années d’exil d’Antoine Arnauld (1679-1694) (Bibliotheca 

Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 63), Leuven: Nauwelaerts, 317-319. 
Jacques, Émile, 1987, Antoine Arnauld défenseur de Jansénius, în E. J. M. Van Eijl (ed.), 

L’image de Jansenius (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 79), 
Leuven: University Press, 66-76. 

Leduc-Fayette, Denise, 1995, “Lire l’Écriture Sainte: un «droit»?”, în “Antoine Arnauld 
(1612-1694): philosophe, écrivain, théologien”, în Chroniques de Port-Royal 44, 97-112. 

Lesaulnier, Jean, Antony McKenna, 2004, Dictionnaire de Port-Royal (Dictionnaires et 
références, 11), Paris: Champion. 

Mairé, Béatrice, François Dupuigrenet Desroussilles, 1988, “Contrefaçons des éditions 
bibliques de Port-Royal: le Nouveau Testament de Mons (1667-1710) et la Bible 
«avec les grandes explications» (1678-1698)”, în François Moureau (ed.), Les presses 
grises: la contrefaçon du livre (XVIe-XIXe siècles), Paris: Aux amateurs de livres. 

Pétavel, Emmanuel, 1970², La Bible en France ou les traductions françaises des Saintes Écritures: 
étude historique et littéraire, Genève: Slatkine Reprints. 

Pin, Louis Ellies du, 1714, Histoire ecclésiastique du dix-septième siècle, vol. 3, Paris: André 
Pralard. 

Sellier, Phillipe, 1998, “Traduire la Bible”, în Jean Robert Armogathe, Teorie e pratiche 
della traduzione nell’ambito del movimento port-royaliste (Quaderni del seminario di filologia 
francese, 5), Genève: Slatkine, 103-116. 

Sellier, Phillipe, 2012², Port-Royal et la littérature. 2: Le siècle de Saint Augustin, La 
Rochefoucauld, Mme de Lafayette, Mme de Sévigné, Sacy, Racine (Champion clas-
siques. Essais, 14), Paris: Champion. 

Weaver, Ellen, 1985, “Scripture and Liturgy for the Laity: The Jansenist Case for Trans-
lation”, în Worship 59, 510-521. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:54 UTC)
BDD-A25809 © 2013 Centrul de Studii Biblico-Filologice

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

