
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

558 

 

MASTER MANOLE-VALERIU ANANIA, RELIGION AND ANTHROPOLOGY 

 
Alina Luciana Oltean 

PhD, ”Petru Maior” University of Tîrgu Mureș 

 

 
Abstract: Valeriu Anania dramaturgy gets his merits in 1982 by Writers Union Award for Playwriting 

volume Hard of the earth. The two dramatic poems and lyrics Mioriţa and Master Manole had a change 

in the late 60s to be staged by Marietta Sadova, herself being a character in the history of Romanian 

theater. 

The action is set in a legendary space but undetermined eternal "sometime long ago, somewhere in the 

Carpathians". Follows the storyline of infidelity studied religious ballad. Mioritic is striking: a 

philosophy of merging with inorganic, jubilation "Dacian" in the face of death, humor of the 

confruntation with death, the cult of love, moral revulsion against ugly. It's a filtered Mioritic a romantic 

culture and civilization. 

It is a mysterious sensual atmosphere in the first part of the poem, as Sburătorul of  Helia I. Radulescu, 

sensuality increases to violent in the final ritual murder.  

 

Keywords: dramatic, death, mysterious, pastoral,theater. 

 

 

Valeriu Anania (1921), ierarhul cu biografie de scriitor american (a fost chelner, 

preceptor de copii bogaţi, mecanic specializat în chiulase de locomotivă, a studiat vioara şi 

Medicina la Cluj, a fost preot misionar al Bisericii ortodoxe române în SUA), a avut precocitate 

dramatică. 

Dintre principalele sale opere dramatice, amintesc: Jocul fulgilor (Radio Bucureşti, 

înainte de 1939), Dochia, 1939, Studioul teatrului naţional în trei volume: Mioriţa, 1966 

(Premieră, 1967, Teatrul Delavrancea); Meşterul Manole, 1968 (Premieră, 1969, la teatrul Al. 

Davila, Piteşti); Păhărelul cu nectar, 1969; Steaua zimbrului 1971 (Premiera 1973, Teatrul 

Dramatic Baia Mare); Poeme cu măşti, 1972 (Du-te vreme, vino vreme, plus reeditări); Greul 

pământului plus reeditări): Hoţul de mărgaritare, 1992 (Teatrul de Stat Turda). 

Aşa cum reiese din cartea lui Mircea Ghițulescu, „înainte de a împlini 18 ani i se juca la 

Radio Bucureşti Jocul fulgilor; la Teatrul Ligii Culturale al lui Iorga, piesa La Furcărie, şi în 

1939, la Studioul Teatrului Naţional , Dochia. Cu tot acst debut fulminant, Valeriu Anania nu 

a avut şansa scenică nici la Lucian Blaga, al cărui direct continuator este.  

Dramaturgia  lui Valeriu Anania își primește meritele în anul 1982 prin premiul pentru 

dramaturgie al Uniunii Scriitorilor cu volumul Greul pământului. Cele două poeme dramatice 

în versuri Miorița și Meșterul Manole, au avut șansa la sfârșitul anilor  60 să fie puse în scenă 

de Marietta Sadova, ea însuși fiind un personaj în istoria teatrului românesc. 

Poemele sale dramatice pornesc din „pârvanismul” anilor `30, când poeţii români 

descopereau miturile şi preistoria românească, mioriticul fiind, în descendenţa blagiană, 

conceptul cheie al reprezentărilor stilistice româneşti. O asemenea sinteză etnică este şi Mioriţa, 

prefaţată de Tudor Arghezi, care îşi încheie elogioasa prezentare cu ideea că teatrul românesc 

a câştigat „la întâlnirea ciobanilor cu universitarii”, înălţimea literară care îi lipsea. Un poem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

559 

 

dramatic plin de valori spectaculare. Pasiuni violente, conflicte ireductibile, versificaţie 

armonioasă, cu oscilaţii metrice bine studiate, în funcţie de semnificaţia situaţiei dramatice. 

Acţiunea este plasată într-un spaţiu legendar, dar, nedeterminat, etern, „cândva, demult, 

undeva în Carpaţi”, urmează cu infidelitate studiată firul epic al baladei consacrate. Mioriticul 

este pregnant: o filozofie a contopirii cu anorganicul, jubilaţia „dacică” în faţa morţii, umorul 

(suprarealist) al confruntării cu moartea, cultul iubirii, repulsia faţă de urâtul moral (Lavru, 

Vrâncu, Băluşa). E un mioritic filtrat de o cultură şi civilizaţie romantice. 

Este o misterioasă atmosferă senzuală în prima parte a poemului, ca în Sburătorul lui I. 

Heliade Rădulescu, o senzualitate ce creşte până la violent, în crima rituală din final. Mioriţa 

este o „pastorală însângerată în care iubirea şi ura, nunta şi moartea, tinereţea şi bătrâneţea sunt 

răscumpărate de speranţa naşterii”1.  

Un bun procent din teatralitatea Mioriţei vine, de altfel, din versificaţie, iar prezumtivul 

regizor al piesei nu are nici un motiv să omită ritmul special pe care îl impune reprezentarea 

scenică a acestui text. Viziunea asupra baladei nu este atât de realistă şi socializatoare ca în 

Baltagul lui Sadoveanu, nici atât de inefabil legendară ca în versiunea „tratată” de Alecsandri.  

Anania este preocupat de traseul psihologic al Răului ce încolţeşte şi se dezvoltă în 

conştiinţa răsturnată a ciobanilor pizmaşi Vrâncu şi Lavru. Faptul că ireproşabilul Moldan a 

salvat cândva viaţa lui Vrâncu nu este pentru acesta un motiv de recunoştinţă ci, într-o abisală 

reconversie, de ură nesfârşită.  

Drama amoroasă se rezumă la faptul că Mioara, mireasa lui Moldan, este dorită și de un 

alt personaj: Vrâncu. Miorița din baladă este acum un personaj feminin, un personaj care 

reprezintă atât iubirea cât și moartea, prin dragostea care omoară și moartea care iubește. 

Bătrânii (Novac şi Cătălina), părinţii nefericitului Moldan, dublează înţelesul morbid al iubirii 

și al morţii.  

 Mioara, protagonista, e ameninţată de ftizie, boala consacrată de romantici. Apare şi pata de 

sânge pe batistă. În asemenea cazuri, autenticitatea restituirii protoistorice este alterată de 

sugestia unui romantism de opera, astfel încât Mioriţa  se apropie de Traviata. Moartea, ca 

nuntire cosmică, pierde înălţime şi prinde să coboare pe pământ, printre temele domestice ale 

dramei burgheze. O oarecare preţiozitate beletristică poate părea nelalocul ei.  

Poate chiar aici să fi avut dreptate Arghezi când vorbea despre locul de întâlnire al 

ciobanilor cu universitarii, înţelegând astfel amestecul dintre autenticitatea restituirii unei 

spiritualităţi străvechi cu manierismul literaturii culte. În tratarea marilor mituri româneşti, 

dramaturgii au fost ori sau simţit siliţi – Lucian Blaga nu face excepţie – să renunţe la 

nedeterminările poetice ale baladelor propriu-zise şi să le dea oarecare consistenţă realistă. 

Parţial, acest fenomen se petrece şi în Mioriţa, unde personificarea unor metafore intangibile 

din versiunea populară (pentru că dramaticul nu poate exista altfel decât printr-o personificare, 

prin antropomorfism), cum ar fi transformarea oii năzdrăvane într-un personaj feminin damnat, 

iroseşte ceva din viziunea poetică originală.  

Vanitatea poetului (pentru că Valeriu Anania rămâne, înainte de toate, un poet) a fost să 

aprofundeze miturile româneşti esenţiale, dar teatral vorbind, nu va depăşi Mioriţa. 

Citind Du-te vreme, vino vreme, îţi dai seama că unele texte folclorice sunt incasabile. Mă 

gândesc aici la Tinereţe fără bătrâneţe şi viaţa fără de moarte, o mare povestire filozofică 

despre moarte şi nemurire, despre timp şi durată. La Anania, basmul original rămâne un pretext 

nu atât pentru aprofundarea cât pentru explicitarea unui înţeles adânc, expus atât de simplu şi 

discret în formula anonimă.  

                                                            
1 Liviu Petrescu, Miorița, ediţia a IV-a,  Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1999, p. 75. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

560 

 

Intuiţiile artistice ale dramaturgului funcţionează normal. Acţiunea se petece în prolog, 

la frontiera dintre viaţă şi moarte, care este, în acelaşi timp, frontiera dintre viaţă şi ficţiune, 

pentru că Făt-Frumos al lui Anania vine de dincolo, dar nu de pe lumea cealaltă, ci din basm, 

din poveste (cum preferă să spună autorul). Este un spaţiu al nimănui păzit de un Caron autohton 

numit Fârtate (spre deosebire de satanicul Nefârtate al lui Blaga), de fapt, un paznic la hotarul 

poveştilor. 

Învins pentru o clipă, timpul (într-o reprezentare fabulos grotească numită Juma de om) 

provoacă dezastre: adulţii dau în mintea copiilor şi se joacă pe texte luate din folclorul infantil, 

cireşele cresc cât pepenii şi ascund secreţii vâscoase, cu viermi uriaşi, în imagini terifiante de 

film horror. Este o meditaţie asupra duratei, nu a timpului, cu reprezentări prăpăstioase ca în 

Comedia fantasmelor a lui Dan Botta.  

Anania nu este doar un excelent ci, uneori, un excesiv imagist, ameninţat de 

ilustrativism. El pune în imagini orice abstracţiune, aşa cum ai pune o melodie pe note. Sunt 

personificate de-a valma timpul, duhurile, negurile, dorul, figuri din basm (Sfarmă Piatră, 

Strâmbă Lemne). Aglomeraţia simbolurilor devine sufocantă şi încărcătura filozofică, 

inestetică. Ideea, atât de fabulos ornamentată, este cât se poate de simplă: aspiraţia invincibilă 

a omului spre nemurire este o nebunie care înlocuieşte nefericirea finitudinii cu nefericirea şi 

mai mare a nemuririi. Dar abuzul imagistic de care vorbeam are şi avantaje dacă ne gândim la 

personajul Juma de om, un fel de spiriduş shakespearian, Ariel şi Caliban la un loc, semizeu şi 

om înjumătăţit. El (timpul) nu este în viziunea lui Valeriu Anania nici bun, nici rău, nici agresiv, 

nici interiorizat. E activ şi vesel, grotesc în totalitate, ameninţător şi benefic. 

Cu Meşterul Manole, Valeriu Anania îşi încheie investigaţia în protoistoria spirituală 

dedusă din mituri, revenind, cu Greul Pământului şi Steaua Zimbrului, la zorii istoriei 

documentare. De fapt, la aceeaşi zonă aburoasă de frontieră ce desparte legendarul de istoric.  

Valeriu Anania publică Meșterul Manole în anul 1968, iar în 1969 este transmis deja de 

Televiziunea Română, iar in același an, 30 martie are loc premierea la Teatrul Al. Davila  din 

Piteşti, regizat de Marietta Sadova. În acelaşi an, poemul e jucat şi la Teatrul Casandra, de către 

promoţia clasei Ion Olteanu a Institutului de Artă Teatrală şi Cinematografică Bucureşti.2 

Dumitru Micu apreciază că ceea „ce o individualizează la nivelul subiectului şi al construcţiei 

în raport cu celelalte piese de factură prozodică notabile despre edificarea mânăstirii de la 

Curtea de Argeş (Zidirea Mânăstirii Argeşului de N. Iorga, Meşterul de Adrian Maniu, Meşterul 

Manole de Victor Eftimiu, Icarii de pe Argeş de Ion Luca) e, desigur, conţinutul specific al 

componentelor sale inventate de dramaturg (şi nu împrumutate legendei), al aşa-numitelor de 

către V. I. Propp mărimi variabile, modul cum acestea se leagă de componentele 

neschimbătoare (mărimile constante) şi ponderea lor în context”. 3 Valeriu Anania transpune 

mitul jertfei în Meșterul Manole într-un mod original, el nu reface și nici nu comentează, ci 

pornește de la un punct primordial-unde omul piere odată cu lumea, moment în care poți urca 

sau coborî, în care Iubirea este prezentă, într-un mod firesc, dar și dezumanizată. Găsim aici o 

iubire în toate formele: creștinești-păgâne, avem o dragoste care poate învia, dar și ucide. 

Operele sale dramatice conțin atât elemente din monahism, dar cît și din lume, valorificând 

universul spiritual al spațiului mioritic, limba arhaică, teme și motive folclorice, credințe, 

eresuri și mituri. 

Mitul jertfei pentru creație îl regăsim atât în mitologie, cât și în teologie, având chiar 

puncte comune: omul a fost creat atât în mitologia Orientului Apropiat cât și în biblie din două 

elemente: lutul și celălalt element îl găsim în poemul babilonean Atharsis ca fiind sângele unui 

                                                            
2 https://arhivaluceafarulromanesc.wordpress.com/critica-literara/lucretia-bogdan-poemul-dramatic-m  

 
3 Dumitru Micu, Prefaţă la ed. din 1982 în vol. Teatru, vol. I, de Valeriu Anania, Editura Limes, Cluj-Napoca, 

2007, p. 253. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

561 

 

zeu, care avea darul înțelepciunii. În teologi a ortodoxă regăsim ca al doilea element, în Biblie, 

capitolul doi al Facerii, suflarea divină creându-l pe primul om. La azteci avem mitul creației 

unde lumea a fost creată destul de greu din cauza celor patru zei: Quetzacoatl, Xipe Totec, 

Huitzilopochtli și Tezcatlipoca, care au fost împiedicați de un crocodil femelă, care mânca tot 

ceea ce ei creau. Astfel că zeii au hotărât să o ucidă, reușind în cele din urmă să creeze lumea 

tocmai din trupul acesteia.  

Regăsim acest mit și la indieni, africani, chinezi, în diferitele religii: astfel că la indieni 

crearea lumii s-a realizat prin sacrificiul lui Purusha, care avea o mie de membre și capete, care 

ocupau întreaga lume, Astfel a fost ucis și dezmembrat, iar din capul lui au fost creați brahmanii, 

brațele au devenit regii, din coapse au ieșit producătorii de bunuri, iar din labele picioarelor au 

apărut sclavii. Dezmembrându-l pe Purusha, zeii au pus ordine în cosmos și au creat instituția 

sacrificiului, ce trebuia repetat fără încetare, pentru a menține ordinea. În mitologia chineză, 

lumea este rezultatul unui proces îndelungat de evoluție, s-a creat singură și s-a divizat în cele 

două elemente primordiale, unitare și opuse: yin și yang. Din acestea a apărut lumea și ființele. 

Mai întâi  haosul a luat forma unui ou imens din care a ieșit Pan Ku, primul om, considerat 

arhitectul universului. La moartea acestuia, părți din corpul său au devenit elemente ale naturii. 

La africani lumea a luat naștere dintr-un ou cosmic, dar la fel ca și în Biblie omul a fost pedepsit 

și nevoit să îndure viața de muritor deoarece a mâncat din fructul oprit. 

Drama este structurată în opt tablouri și se termină cu un epilog. Avem în decursul 

dramei un citat care desăvârșește conflictul: Când firea izvodeşte frumosul măiestrit,/ E osândit 

izvodul să piară-n ce-a rodit. Locul unde se desfășoară acțiunea dramei este Curtea domnească 

a lui Neagoe Basarab.  

Comparativ cu legenda aceasta este mult mai complexă deoarece nu avem doar jertfa femeii ci 

mai importantă este zidirea umbrei, fiind vorba „de o percepţie eliadescă a adevărului ascuns 

în mituri, în eresuri, în folclor sau în poveşti, cum spune Anania, unde descoperă izvorul 

iraţional care le-a dat naştere (Mircea Eliade)”4, ,  dar și drama călugărului pictor care realizează 

icoana Maicii Domnului cu chipul iubirii pătimaşe pentru nepoata doamnei Miliţa,  precum şi 

drama meşterilor, care fură umbra soţiilor pentru a face piatra să cânte.  

Avem și un conflict secundar pe tot parcursul piesei, trăit de călugărul Safirin, care îşi 

ucide iubirea, trecând-o în imaginea Sfintei Marii prin conturarea umbrei trupului iubitei pe 

pânza imaculată. Călugărul renunţă la propria jertfă deoarece năzuinţa lui nu este biserica pe 

pământ, ci biserica în cer. 

Călugărul încearcă să-și îngroape iubirea prin chipul pe care-l redă icoanei, considerând că este 

mai  importantă biserica din cer decât cea pământească. Ana din balada populară devine aici 

Simina, sora călugărului Safirin, zugravul mănăstirii. 

Pe lângă personajele care le regăsim în toate dramele ce folosesc acest mit al jertfei, aici avem 

personaje noi: Ana este aici Simina, sora călugărului Safirin, zugravul mănăstirii; un alt 

personaj este Femeia tristă, personaj simbolic care reprezintă arhetipul jertfei. De la început ea 

cere umbra copilaşului său furată de meşteri pe trestie şi care a fost zidită  în temelia bisericii. 

Manole nu crede acest eres, dar femeia revine de mai multe ori în primul tablou, în tabloul al 

III-lea: „Dați-i umbra înapoi”, când copilul bolnav este adus în cârcă, apoi în tabloul al IV-lea: 

„O umbră furată și-n zid ferecată 

La ea cheamă trupul odată ș-odată. 

Cum trup fără umbră nu poate via, 

Nici umbra nu-i vie pân”trupul și-l bea. 

Dreptate v-aș cere; județu-i târziu. 

În pasărea-suflet doar sufletu-i viu” 

                                                            
4 Mircea Ghiţulescu în Piesa văzută de…, volumul Teatru, vol. I, Op. cit., p. 434  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

562 

 

când apare în negru cu o cruce pe vârful căreia se află o pasăre şi în tabloul al VII-lea: 

„ Manole!...Tu, Manole!... 

                       A venit 

Pasărea-suflet; grai neauzit 

Al tainelor din vechiul zid. Tu știi 

De ce zidarii nu-l puteau sfârși?... 

Tu știi de ce voivodul tocmai ție 

Ți-a dat nemântuită temelie?... 

Manole, meștere Manole....iată 

Pasărea-suflet îți va spune...Cată 

La zborul ei...citește-l..,înțelege!.. 

Dreptate-i tot ce împlinește o lege” când dezvăluie prin zborul păsării-suflet  taina prăbuşirii 

zidurilor. 

Aici Manole și Simina trec pe plan secundar comparativ cu legenda, aici rolurile 

principale le revin lui Neagoe Basarab și soției sale, Milița. Manole este doar un creator 

autentic, „în timp ce Blaga ambiţionează o sondare doar a abisului sufletului creator uman, 

Anania îşi propune relevarea unei necunoscute tabu a ecuaţiei umane, anume explicitarea 

procesului creaţiei prin introducerea aşa numitei metafore germinale a mitului şi a unei 

transparente teze estetice”5. 

Apariția femeii a cărei copil i-a fost furată umbra reprezintă debutul dramei, ea îl sfătuiește pe 

Manole să nu zidească pe un astfel de păcat, dar răspunsul lui era că nu crede în asemenea 

povești.  

Simina află unde va construi Manole: Pe temelie/De mănăstire veche şi pustie. (Tabloul I). Tot 

în acest moment află că-i este bolnav copilul și îi cere fratelui său să-l vindece.  

În ciuda deciziei pe care o ia Vodă de a nu mai construi mănăstirea, Iovanca îi cere boierului 

Pârvu să își dea toată averea pentru a o face părtașă la ctitoria lui Vodă, alături de Milița, mătuşa 

ei. Pârvu acceptă. Astfel, mănăstirea se va ridica în cele din urmă, dar: În orice biruinţă-

adevărată/ O-nfrângere se cere îngropată. 

Safirin prinde umbra Iovancăi pe  marginile unei pânze și-i povestește surorii sale că a fost 

cândva ucenicul lui Leonardo da Vinci, fiind chiar martorul realizării picturii celebre: 

…Şi rodul 

Acesta-i: în icoană trăieşte Mona Lisa,  

Dar tot aici pierit-a, căci meşterul ucis-a 

 Mândreţea după fire-n mândreţea după har. 

 Pricepi, aceasta-i legea cu gustul ei amar: 

Când firea izvodeşte frumosul măiestrit,  

E osândit izvodul să piară-n ce-a rodit. 

 Aici, pe pânza asta şi-n zid am să închid 

Eu umbră, umbra doamnei, s-o-nchid şi s-o ucid! (Tabloul II) 

Manole îşi vede transfigurată mănăstirea în imaginea femeii care-şi ridică pruncul să prindă 

luna: 

…Şi iată, 

 Din trupul tău cu veşnică-zidire  

Crescu-n văzduh biserică subţire.  

Din capete cu plete lungi pe spate  

Crescură turle drepte şi-nflorate.  

Zburară braţe mici de zodier, 

                                                            
5 L. Bâgiu în Meşterul Manole: creatorul vs. omul creator, în  revista  Saeculum,  nr. 5-6/2006, p. 79. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

563 

 

 Şi turle noi se răsuciră-n cer. 

Din ie, din veşmânt, din cingătoare, 

Mândreţi de piatră se căzneau să zboare, 

 Iar de pe umeri fragezi, cu altiţe, 

Se revărsau cununi cu şurubiţe 

 Şi râuri împletiţi şi despletiţi  

În ochii mei flămânzi şi năpădiţi… 

 Simino, azi prin tine har intrat-a 

În visul meu!…Biserica e gata!…! (Tabloul II). Simina îşi aminteşte despre premoniţia lui 

Safirin şi se sperie. 

Laitmotivul dramei este umbra, spre deosebire de baladă, fiind vorba „de o percepţie eliadescă 

a adevărului ascuns în mituri, în eresuri, în folclor sau în poveşti, cum spune Anania, unde 

descoperă izvorul iraţional care le-a dat naştere .” 6 

imina îl apără pe Safirin de Iovanca. Șantierul este prezentat în tabloul al III-lea, soțiile vin cu 

mâncare, dar cea zidită va fi soția lui Manole, la fel ca în baladă. 

 „Noutatea acestei opere dramatice, construite din versuri solide ca nişte bârne, încheiate cu 

meşteşug şi pline de încrustaţii argheziene, provine din dedublarea personajului principal, 

Manole, într-o persoană nouă, părintele Safirin. Aceştia, împreună cu perechile lor feminine, 

Simina, respectiv Iovanca, formează un careu de opoziţii, din care se naşte de fapt toată 

mişcarea piesei. În simetrie cu dedublarea personajului central, se înalţă aici două edificii: căci 

tot un templu zideşte şi Safirin, şi tot pentru veşnicie, numai că al propriului său trup, 

neprihănit.”7 

Iovanca şi Simina reprezintă creaţia identificată cu feminitatea care inspiră şi jertfeşte, prima 

relevând latura demonică, a doua latură serafică, neprihănită a feminităţii. Amândouă au un 

elan vizionar de a câştiga supremaţia asupra creaţiei şi creatorului. Supremaţia se obţine prin 

transferul imaginii în cazul Iovancăi în arhetip, iar în cazul Siminei prin transferul sufletului ei 

în corpul bisericii. Iubirea Siminei este adusă pe altarul jertfei, prin moartea rodului ei, pruncul 

Manolaş. Arta prin creaţie îţi cere sacrificiu total. Există o concordanţă între sacrificiul Familiei 

Sfinte care stă la baza întemeierii creştinismului şi sacrificiul familiei lui Manole care asigură 

veşnicia mănăstirii. 

Safirin își sacrifică doar iubirea comparativ cu Manole care-și sacrifică copilul, pe soția sa și 

chiar pe el însuși. Acest personaj este omonimul sculptorului Andrei Galea din piesa cu acelaşi 

titlu, scrisă de Octavian Goga. „În felul acesta Safirin reprimă instinctul animalic din propriul 

trup, dedicându-se exclusiv creaţiei, care presupune asceză, dăruire fără alternative”8 

Odată cu apariția lui Neagoe, Simina îi cere socoteală pentru prețul creației, dar este 

sfătuită de doamna Milița: 

Iubeşte-ţi nu soţul, ci dragostea lui,  

Pe-aceea iubeşte-o! Doar astfel te sui 

La dragostea-naltă, jertfelnică, sfântă 

Aceasta-i dreptatea! De stăruie, cuvântă! (Tabloul IV) 

Iovanca se răzvrătește și îi dezvăluie iubirea lui Safirin, care nu o acceptă pentru că iubirea lui 

era prețul creației sale. Cu toate  acestea ea dorește să-l înfrunte pe Dumnezeu, ea râvnește nu 

                                                            
6 Mircea Ghițulescu, Istoria dramaturgiei române contemporane, Editura Albatros, București, 2000, p. 94. 

7 Valeriu Cristea în Piesa văzută de…., Op. cit, p.432 apud Gazeta literară, nr. 38/1968  

 
8 Un teatru poetic, în Dramaturgi români contemporani, Editura Scrisul Românesc, Craiova, 1983, pp. 252-254. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

564 

 

sfințenia ci pe sfânt. Îi cere o zi din viața lui Safirin, dar acesta, incoruptibil renunță și pleacă 

în lume: 

Mă ucizi?… Acolo-n pânză?… În icoană?…În culori?… 

Ah, Simina!… Ea, ea-mi spuse c-o să pier, că mă omori 

  Într-un spor de frumuseţe….Şi de ce să mor? Nu sunt 

Vinovată!… Ea dărâmă!… Că eram ca un pământ 

Care nu-şi cunoaşte taina aurului îngropat;  

Şi-a venit atunci Simina şi-a zis: iat-o!, şi-a jucat 

Auru-n văpăi albastre…Şi de-atunci, mereu, într-una 

Joacă aurul şi arde şi se-ngână-n cer cu luna 

Şi cu iadul în adâncuri…Ah, de ce mi-a spus?… În Blid 

Câte-şi rostul, nu-n icoane!(Tabloul V) 

Prin ctitorirea bisericii și renunțarea la avere nu-i aduce Iovancăi desăvârșirea spirituală, 

deoarece ea-și construiește biserica pe pământ, nu în ceruri. Patima ei pentru Safirin reflectă 

tocmai condiția limitată a omului. Manole, în schimb este un creator resemnat și-l îndeamnă și 

pe Safirin să se mistuie prin mănăstire. Safirin îl acuză de necredinţă în Dumnezeu: Anticristu-

i/ În ochii tăi. 

Dumitru Micu conchide: „Ceea ce se petrece acolo reprezintă, în sistemul de judecăţi rezultat 

din evoluţia acţiunii dramatice, proba vie a justeţei modului în care Safirin înţelege raportul 

dintre viaţă şi artă, eros şi creaţie, învederând inevitabilitatea sacrificiului. Fascinat de 

frumuseţea Iovancăi, incoruptibilul călugăr o aşază, detaşată de trupul ce o conţine, în icoana 

Precistei. Prin aceasta, el o restituie pe femeie prototipului ei, ucigând-o ca existenţă 

fenomenală”9 

 

Bolțile se prăbușesc din nou, ca răspuns la monologul Siminei, în concurență cu creația: 

Frumoasă eşti! Dar nu mi-l iei! Ai vrea 

să mi-l răpeşti, crezând că viaţa mea 

Nu-i mai de preţ ca piatra măiestrită. 

Dar eu, şi eu pot izvorî ispită… (Tabloul VI) 

Visul din baladă este înlocuit cu femeia în negru, care-i descoperă lui Manole zborul păsării-

suflet , pasăre ce-i arată meșterului un joc de umbre, care cer  să se zidească un suflet viu. 

Meşterii sunt hoţi de umbre şi suferă consecinţele faptelor lor și fac jurământul celei dintâi 

venite: 

Ştiţi voi ce ştiu femeile-strigoi?: 

Că-n timp ce ele visul ni-l adapă, 

Mândreţea lor în visul nost´ se-ngroapă. 

 Şi nu ne iartă, meşteri mari!, nu iartă! 

 În zidul dărâmat, în bolta spartă 

 E semnul crunt al răzbunării lor!(Tabloul VII) 

„Mitul meşterului îl interesează pe Anania numai în măsura în care îşi poate ilustra teoria 

umbrei (…) Valeriu Anania dublează însă sacrificarea umbrei cu a corpului. Oricum 

umbrologia din Meşterul Manole este o mare ofertă regizorală.”10 

 

Simina este cea care ajunge prima și odată cu această veste vine și Pârvu care anunță că Iovanca 

s-a otrăvit. Soția meșterului își lasă copilul, pe moarte acasă, pentru a veni cu prânzul la Manole.  

Ea vede pictura cu chipul Iovancăi, dându-şi seama că meşterii vor să-i fure umbra, însă o zidesc 

                                                            
9 Dumitru Micu, Scurtă istorie a Literaturii Române, vol. IV, Editura Iriana, Bucureşti, 1997, pp.36-37. 
10 Idem  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

565 

 

de vie. În vuietul furtunii se aude un clopot bătând rar. Clopotul ar putea anunţa moartea 

jupânesei Iovanca sau a pruncului Manolaş. 

Epilogul anunță întoarcerea lui Safirin, care-și caută sora și-și dă seama unde este zidită. 

Reclamă moartea Siminei lui Neagoe, dar nu este lăsat să spargă zidul. Cei zece meşteri sunt 

urcaţi la porunca lui Vodă pe schelă, apoi porunceşte să se ridice scara,cerându-le să-şi 

mărturisească fapta: 

Miezul vieţii 

 Nu-i frumuseţea, ci dreptatea. Sus! (Epilog) 

Vodă le cere să desprindă fiecare bucată de zidire ca să afle femeia zidită în zid, dar apoi, doreşte 

refacerea mănăstirii. Manole se opune. Astfel, obţine mărturia lui: 

Un templu poţi să-l faci de zece ori, 

Dar dragostea ţi-o-ngropi numai o dată. (Epilog). 

Meșterii își fac aripi de șindrile și se înalță în zbor, recâștigându-și mântuirea și nemurirea întru 

desăvârșirea mănăstirii. Prin însăși moartea omului creator mănăstirea nu se mai dărâmă, trece 

în fiinţa neamului românesc. Doamna Miliţa şi femeile îşi desprind podoabele şi le pun pe o 

tipsie. Ultimul gest al oamenilor este revelator în ideea că toţi dăruiesc ceva veşniciei, pentru 

ca mănăstirea să dăinuiască, simbolizând  unitatea de sacrificiu a poporului român. 

Piesa a fost scrisă în memorie de către dramaturg, întemniţat la Aiud, în 1964. Pentru Valeriu 

Anania, aşa cum afirmă în mărturisirile sale, scrierea dramei a fost un mod de supravieţuire şi 

de depăşire prin spiritual a condiţiei umane ajunse la limita existenţei. 

Prin revelaţia asupra umanului implicat în creaţia prin sacrificiu, atinge în anumite privinţe 

sublimul artei filozofice blagiene în drama cu acelaşi titlu, punând la temelia operei etnicul 

românesc. 

În Meşterul Manole, înainte de a scrie o dramă, Anania ilustrează o teorie ce are şi nu are 

legături cu baladă. Schema narativă consacrată este dirijată în aşa fel încât să ilustreze o „teorie 

a umbrei”. Umbra este laitmotivul cu înţelesuri ramificate al dramei. Pe de o parte, este vorba 

de o percepţie ce apaține lui Eliade, a adevărului ascuns în mituri, în eresuri, în folclor sau în 

„poveşti”, cum spune Anania, unde descoperă „izvoul iraţional care le-a dat naştere”.  

Păcatul e că vechile înţelesuri şi le-au pierdut. Doar umbra lor mai geme… Identificarea umbrei 

din marile mituri româneşti este motivaţia fundamentală a dramaturgiei lui Valeriu Anania. 

„Teoria umbrei” ca metoda de investigaţie în enigmistica miturilor devine, în Meşterul Manole, 

teoria estetică ce poate fi redusă la ideea transfigurării artistice: arta nu transcrie realitatea, ci 

este umbra ei sau, mai exact, este umbra „furată” a vieţii. 

În contrasens cu accepţia uzuală, umbra nu este zona inconştientă a corporalităţii, dimpotrivă, 

esenţa ei. Ideea te duce cu gândul la fenomenul exploziei atomice care spulberă corpul dar 

conserva umbra victimei dispărute. „Furtul umbrei” care asigură temeinicia creaţiei este una 

din superstiţiile obsesive ale zidarilor din Meşterul Manole şi nu numai al lor.  

Cu Greul pământului, Valeriu Anania iese puţin din poveste pentru a se apropia de istoria 

atestată. Prezenţa lui Ioniţă Caloian, şef al statului vlaho-bulgar, a lui Asan şi Petru şi al fratelui 

acestora este jumătate istorie, jumătate ficţiune. El vine deopotrivă din istorie (conduce, pentru 

un deceniu, statul menţionat aşezat în coasta Bizanţului pe la 1200) şi din „poveste”, din 

legendă Caloianului: Dacă n-aş mai crede în poveşti, n-aş mai crede în nimeni – spune 

personajul.  

Personajele reale (istorice) trăiesc laolaltă cu duhuri ale pământului pe un ţărm fermecat. 

Este o protoistorie românească sud-dunăreană, aşa cum Steaua Zimbrului va fi o istorie timpurie 

a românilor de pe vremea lui Bogdan şi Dragoş. De fapt, este vorba de un pretext pentru 

sistematizarea unor eresuri, a unei mitologii străromâne transformate într-o religie telurică, 

fundamentată pe „sufletul pământului”.  

Este şi o naraţiune aventuroasă în Greul pământului, cu imagini violente de la curtea 

bizantină a lui Isac, Anghel şi Alexie, împăraţii din aceeaşi familie, care se căsăpesc unii pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

566 

 

alţii, cu ecouri ale cruciaţilor care atacă Constantinopolul în drum spre Sfântul Mormânt, dar şi 

un sentiment ecumenic pe care îl poartă în sine Ioniţă față de biserica Romei şi biserica 

răsăriteană, sentiment foarte apropiat omului religios care este Valeriu Anania. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Anania, Valeriu, Teatru, vol. I, Editura Limes, Cluj-Napoca, 2007 

Bâgiu, L., în Meşterul Manole: creatorul vs. omul creator, în  revista  Saeculum,  nr. 5-6/2006 

Cristea, Valeriu, în Piesa văzută de…., Op. cit, p.432 apud Gazeta literară, nr. 38/1968. 

Ghițulescu, Mircea,  Istoria dramaturgiei române contemporane, Editura Albatros, București, 

2000.   

Micu, Dumitru,  Scurtă istorie a Literaturii Române, vol. IV, Editura Iriana, Bucureşti, 1997 

Petrescu,Liviu, Miorița, ediţia a IV-a,  Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1999. 

 Limes, Cluj-Napoca, 2007.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:19 UTC)
BDD-A25691 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

