
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

265 

 

L’EPREUVE DU LABYRINTHE. UNE LECTURE MYTHOCRITIQUE DU 

LABYRINTHE DANS LES FICTIONS DE MIRCEA ELIADE ET MICHEL 

TOURNIER 

 
Daniela Mirea 

Senior Lecturer, Military Technical Academy, Bucharest 

 

 
Abstract: Our paper aims to analyse several images and symbols specific to the Labyrinth of Greek 

mythology as well as some of the mandala representations of Hindu tradition re-written, as they appear, 

in Mircea Eliade’s and Michel Tournier’s fictional works. Our endeavor is a mythological approach 

and analytical abysmal. The Labyrinth and the mandalas are representations of a major initiatory trial 

of the man’s convoluted psychological and spiritual journey, towards the center, towards his Self. 

 

Keywords: Labyrinth, mandala, monster, Center, revelation 

 

 

Avant de commencer notre analyse, il nous importe de rappeler brièvement l’histoire 

antique du dédale afin de retracer quelques significations du labyrinthe pour voir comment 

fonctionnent ces isotopies dans les œuvres des écrivains étudiés. Les mythes grecs racontent 

que Minos, le roi de Crète, a demandé à Dédale de construire le Labyrinthe pour emprisonner 

le Minotaure, créature étrange, contrariant l’ordre naturelle de la cité,  née de l’union anormale 

de la reine Pasiphaé et d’un des taureaux de Poséidon. La vie paisible de la Crète était 

bouleversée par cette apparition monstrueuse, crainte pour son appétit indomptable pour la chair 

jeune car il exigeait périodiquement comme nourriture de jeunes gens crétois.  

 Le prince Thésée se charge de couper court à cette anomalie monstrueuse. L’isotopie 

du monstrueux se réalise à deux niveaux différents: le Minotaure et le Labyrinthe. La relation 

qui s’établit entre ces deux entités est une relation d’inclusion, pas de contiguïté. Un monstre 

en contient un autre.  Pour vaincre, Thésée aura besoin de deux armes infaillibles, chacune dans 

son registre : la hache et la pelote. Si la hache relève du côté masculin (son symbolisme 

phallique est évident),  la pelote est le reflet du côté féminin (elle vient de la princesse Ariane).  

Une interprétation junguienne aboutira à conclure que pour vaincre, le héros doit réunir en soi 

les deux principes contraires, le masculin et le féminin, afin de réaliser le processus 

d’individuation, l’état d’androgyne. Dans la perspective de la logique mythologique, le 

Minotaure et le Labyrinthe sont deux actualisations symboliques du Chaos, deux hypostases 

différentes mais complémentaires. La structure hybride du monstre – mi-homme, mi-animal – 

et son action maléfique, déstructurante et destructive font du Minotaure un symbole fort du 

Chaos. À son tour, le Labyrinthe représente une actualisation, une « variante » de l’invariant 

archétypal Chaos. À le regarder du dessus, il a l’air d’un immense serpent déployé, monstre 

primordial régnant sur un espace, conduit par une seule règle : l’absence d’ordre, donc des lois. 

Pour en conclure, le dédale est une actualisation de l’état primordial de désordre. Les trajets 

sinueux et trompeurs engendrent le désespoir extrême, la panique, l’angoisse, la solitude 

accablante. Le psychisme de celui qui y entre pourrait être facilement déstructuré par le manque 

de repères.  Les carrefours imprévisibles où l’on doit prendre une décision et opérer un choix 

parmi d’autres possibles, l’égarement, la peur permanente issue de la rencontre probable avec 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

266 

 

le monstre, la réclusion, la solitude ont comme effet, dans un premier temps, la mort 

psychologique du sujet. Puis, il suit la destruction physique et l’anéantissement accomplis par 

le Minotaure. 

Gilbert Durand, lors du colloque Permanences et métamorphoses du labyrinthe, affirme 

que le labyrinthe n’est pas un mythe, il n’est qu’un mythème, un fragment significatif du mythe 

qui participe à la structuration des mythes du Minotaure et du Dédale. L’acte de Thésée est lui 

aussi un mythème, car il réactualise le moment zéro de l’histoire mythique : la première 

confrontation entre le principe de l’Ordre (le Démiurge) et le principe du Chaos (le Monstre 

primordial). Mythologiquement parlant, la domination du monstre par le Démiurge est un acte 

de cosmogénèse, le Chaos ordonné devient Cosmos. Dans cette vision mythologisante, la mort 

du Minotaure et la maîtrise du dédale sont absolument nécessaires. Autrement cette présence 

« chaotique » pourrait courir le risque de contaminer l’ordre de la cité. La pelote est un 

paradigme du labyrinthe renfermant une infinité de possibles. Et en même temps, elle représente 

une clé permettant l’accès à tout dédale et surtout le retour certain de toute structure pareille. 

Par le déroulement, le fil marque le chemin nécessaire au retour, dans une infinité de possibles. 

Le Labyrinthe est loin d’épuiser son potentiel meurtrier même après la mort du Minotaure. Tout 

profane qui y entre, risque d’être englouti par cette structure chaotique. 

 Paulo Santarcangeli, dans son ouvrage1 destiné à l’étude  du labyrinthe, révèle que ces 

trajets complexes sont décelables dans les couloirs d’accès de certaines grottes préhistoriques 

qui fonctionnaient comme des sanctuaires et son association à la caverne, espace de révélation 

du sacré,  montre que le labyrinthe, la voie sinueuse et transformatrice, doit à la fois permettre 

l’accès au centre par un parcours initiatique et l’interdire à ceux qui n’ont pas les compétences 

requises pour une telle expérience. Le labyrinthe renferme un potentiel ambivalent : pour le 

néophyte, il représente un espace initiateur, pour l’intrus il se transforme en système de défense 

de quelque chose de très précieux. Pour toute intrusion, il fonctionne comme un espace 

protecteur et camouflant qui délimite fermement deux registres ontologiques : le profane et le 

sacré. En tant que symbole du système de défense, il annonce l’existence  de quelque chose de 

nature numineuse, sacrée qui exige d’être protégé. 

Eliade montre2 que les rituels labyrinthiques sur lesquels se fonde le cérémonial 

initiatique ont juste pour objet d’apprendre au néophyte la manière de pénétrer, sans s’égarer 

dans les espaces de la mort considérés comme passage vers une autre dimension existentielle. 

Le centre, protégé par les voies alambiquées, est réservé à l’initié,  à celui qui à travers les 

épreuves spéciales se sera montré digne d’accéder à la révélation du secret. Il s’agit d’une 

initiation dans les mystères et le savoir acquis de cette manière est une gnose. La transformation 

du néophyte suppose la mort et la renaissance, il doit quitter une condition moins adéquate, 

mourir symboliquement, pour renaître dans une condition renouvelée et donc plus adéquate.  

Aussi les rites sont-ils, simultanément, mystérieux et terrifiants, car le héros se retrouve face à 

face avec le numineux ou, selon le cas, avec son soi-même. Une fois parvenu au centre, le héros 

est consacré, imprégné du secret, il appartient déjà à un autre niveau ontologique. 
« D’une certaine manière, l’expérience initiatique de Thésée dans le labyrinthe de Crète 

équivalait à la recherche des Pommes d’or du jardin des Hespérides ou de la Toison d’or de Colchide. 

Chacune de ces épreuves se ramenait en langage morphologique  à pénétrer victorieusement dans un 

espace difficilement accessible et bien défendu dans lequel se trouvait un symbole plus ou moins 

transparent de la puissance, de la sacralité et de l’immortalité3 » 

Objet séduisant l’imagination, le labyrinthe est un symbole retrouvable, à part l’espace 

européen (qui a subi les influences culturelles de la Grèce antique) aussi de la Laponie au 

Mexique jusqu'à l’Inde. Eliade voyait un rapprochement évident entre le labyrinthe et le 

                                                            
1 Paolo Santarcangeli, Cartea labirinturilor, Editions Meridiane, Bucuresti, 1974 
2 Mircea Eliade, Drumul spre Centru, Editions Univers, Bucarest, 1991 
3 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Payot, 1990,  p.321 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

267 

 

mandala qui suppose le même aspect tortueux, un parcours parsemé des dangers qui comporte 

une figuration d’épreuves initiatiques discriminatoires préalables au cheminement vers le centre 

caché.  
« L’insertion du néophyte dans un mandala peut être homologue à l’initiation par pénétration dans un 

labyrinthe, certains mandalas ont, du reste, un caractère nettement labyrinthique. La fonction du mandala peut être 

considérée comme étant pour le moins double, tout comme celle du labyrinthe. D’une part, l’insertion dans un 

mandala dessiné sur le sol équivaut à un autre rituel d’initiation ; d’autre part, le mandala « défend »  le néophyte 

de toute force extérieure nocive, et l’aide en même temps à se concentrer, à trouver son propre centre4.»  

 En tant que source de transformation, l’expérience des protagonistes qui pénètrent dans 

le labyrinthe s’apparente à l’expérience des adeptes bouddhistes qui emploient le mandala en 

tant qu’exercice spirituel. Giuseppe Tucci montre5 que le mandala est un psychocosmogramme, 

représentation symbolique des énergies et du fonctionnement de l’univers en interaction avec 

notre fonctionnement psychique. Le mandala représente : 

 « l’univers entier dans son schéma essentiel, (…) c’est l’univers en tant qu’étendue spatiale inerte mais 

aussi en tant que révolution temporelle, et l’une et l’autre considérées comme un processus vital se déroulant à 

partir d’un principe essentiel, tournant autour d’un axe central, l’axis mundi »6.  

 Soulignons la vision exhaustive, spatio-temporelle de la représentation mandalique, 

tandis que la représentation labyrinthique, telle qu’elle apparaît dans la tradition d’origine 

grecque est exclusivement spatiale.  

 Le mot qui désigne en tibétain le mandala, kyil-khor, réunit deux opposés : centre-

périphérie. Le cercle comprend l’existence des deux éléments fondamentaux qui le définissent 

en tant que tel. Le centre et la périphérie définissent la réalité circulaire. Dans le bouddhisme 

tibétain, ce centre, ce milieu mystérieux difficilement représentable, réunit le commencement 

et la fin de tout ce qui existe. Le mandala est simultanément une carte de l’univers et du paysage 

intérieur de l’âme humaine. En suivant les trajets inscrits dans un mandala,  le néophyte est 

conduit par ce parcours sur le chemin de l’éveil. Le labyrinthe et le mandala sont des structures 

qui symbolisent, dans un espace restreint, le parcours transformateur, tellement long et tortueux 

de toute initiation. Ils représentent à la fois une Imago mundi7 et un « psychocosmogramme », 

pour reprendre la terminologie de Tucci. D’une façon générale, le labyrinthe représente le 

voyage psychique et spirituel que l’homme doit accomplir à l’intérieur de lui-même à travers 

les épreuves et tous les motifs d’égarement afin de trouver son propre centre, l’image de son 

Soi. Le cœur du labyrinthe est souvent désert de sorte que le centre symbolise plénitude et vide, 

représentation de la réunion des contraires, coincidentia oppositorum.  Selon Jung, par la 

contemplation et la concentration, le mandala a pour fonction d’attirer intuitivement l’attention 

sur certains éléments spirituels afin de favoriser  leur intégration consciente dans la 

personnalité.  

Chez Eliade le labyrinthe apparaît en tant que thème explicite autant dans ses ouvrages 

scientifiques que dans sa littérature. Qu’il se montre extrêmement intéressé au symbolisme du 

labyrinthe, le prouve son intention avouée dans son Journal d’écrire une étude approfondie sur 

le labyrinthe, le mandala et les rites initiatiques.  

 
« Je relis (…) toutes les remarques que j’avais notées en marge sur le labyrinthe. Je projetais alors – c’était 

en mai 1940- d’écrire un livre – Anthropocosmos. J’avais réuni beaucoup de matériaux, je crois que j’avais compris 

comment il fallait poser le problème pour dégager la signification profonde et la solidarité structurale de tous ces 

symboles, rites, croyances en rapport avec le labyrinthe, le mandala8… » 

Son projet d’écrire cet ouvrage n’a jamais été mené au bout, mais son intérêt sur ce sujet 

s’est transformé en différents chapitres apparaissant dans plusieurs ouvrages : le huitième 

                                                            
4 Mircea Eliade, Images et symboles, Gallimard, Paris, 1952,  p.67 
5 Giuseppe Tucci, Théorie et pratique du mandala, Fayard, Paris, 1974, traduction de l’italien par H.J.Maxwell 
6 Ibidem, p.31 
7 Mircea Eliade, Images et symboles, Gallimard, Paris, 1952,  p.67 
8 Mircea Eliade, Fragments d’un journal, tome I, Gallimard, Paris, 1973,  p.22 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

268 

 

chapitre des Mythes, rêves et mystères, le chapitre quarante du premier tome de l’Histoire des 

croyances et des idées religieuses, dans des articles scientifiques. Parfois le labyrinthe est 

associé à la caverne ou à la descente aux enfers. Dans le volume d’entretiens avec Henri Claude 

Rocquet, il fait de nombreuses références au symbolisme du labyrinthe et de commun accord 

avec son interlocuteur, le livre recevra le titre L’Épreuve du labyrinthe.  A part cette récurrence 

thématique, le labyrinthe est aussi un élément important de la biographie de l’auteur car, 

demandé sur le sens qu’il donne au labyrinthe, Eliade répond : 
« Pénétrer dans le labyrinthe peut être un rituel initiatique comme on le voit dans le mythe de Thésée. Ce 

symbolisme est le modèle de toute existence qui, suite à de nombreuses épreuves se dirige vers son propre centre, 

vers soi-même. Atman - pour utiliser un terme hindou. J’ai senti plusieurs fois être sorti du labyrinthe ou avoir 

trouvé le fil. Je ne me suis pas évidemment dit : « je me suis perdu dans le labyrinthe »  mais à la fin, j’ai eu le 

sentiment d’être sorti vainqueur. Chacun a connu cette expérience. Mais il faut encore ajouter que la vie n’est pas 

faite d’un seul labyrinthe. L’épreuve se renouvelle9 »  

Dans le roman Forêt interdite, presque tous les personnages sont soumis à l’épreuve du 

labyrinthe, ce mythème étant actualisé par différentes isotopies : quête ontologique, confusion, 

égarement, prison, histoire, temps, guerre, mort, forêt, existence terrestre sans repères 

transcendantaux,  existence spirituelle dont le sens est dénaturé etc.  Compte tenu de leur 

attitude devant l’épreuve que l’existence leur présente, les personnages sont soit tout à fait 

conscients de l’ordalie qu’ils doivent subir, soit inconscients, prisonniers d’une existence 

dépourvue de sens,  aveugle et contingente ce qui symbolise l’égarement ontologique, la 

déambulation stérile, sans espoir, dans le dédale. Parmi les personnages appartenant à la 

première catégorie, il y en a qui réussissent à aboutir au Centre ( Stéphane, Irina, Birish), il y 

en a qui échouent lamentablement ( Catalina, qui se conduit dans la vie selon les préceptes de 

la philosophie bouddhiste, persuadée que le monde est maya, illusion, meurt fusillée, dans la 

rue, lors de la seconde guerre mondiale, dans des circonstances stupides qui refusent toute trace 

numineuse) ; d’autres personnages ne s’intéressent qu’aux significations philosophiques des 

événements mais le dénouement de leur épreuve du labyrinthe est différent : Birish, le 

philosophe agnostique qui au début faisait une interprétation heideggérienne et hégélienne de 

l’histoire et des événements,  meurt en prison, torturé par la police secrète communiste, mais 

illuminé comme un martyr chrétien.  Par cette expérience profondément transformatrice, il 

atteint le Centre. Ciru Partenie l’écrivain philosophe qui lors de sa vie s’est montré opaque aux 

mystères irradiant de l’existence - il s’intéresse aux mythes en tant que littéraire, de manière 

strictement esthétique - meurt bêtement, fusillé, confondu par les agents de police avec 

Stéphane, suspecté d’être légionnaire. Ensuite, il y a les personnages qui perçoivent plus ou 

moins clairement la dimension divine du monde, mais qui en dénaturent gravement le sens et 

parviennent irrémédiablement au démonisme, tels Vadastra et Bursuc.  Il y a enfin la grande 

masse de personnages ignorants qui déambulent inconsciemment dans les chemins de leur vie, 

menés par des besoins strictement matériels, horizontaux.  L’arrivée au Centre ne sera permise 

qu’à quelques-uns et il n’y en aura pas beaucoup.   

Le labyrinthe est aussi un symbole de la vie profane qui se déroule sans tenir compte 

des repères transhistoriques. Il peut devenir, en même temps, un symbole de l’histoire 

personnelle et du destin. De ces significations principales, il en résulte des significations 

secondaires : l’absurde des évènements, la routine, la répétition aberrante, l’égarement. Quand 

Stéphane vit ces éléments en tant qu’épreuves initiatiques, il réussit à les surmonter.  

 L’issue du labyrinthe confère du sens à cette structure sinueuse. Si l’entrée dans le 

labyrinthe est un rituel initiatique, la sortie commence par le déplacement vers le Centre qui 

représente le sacré, la réalité absolue, dans le registre mythologique, ou le Soi, dans le registre 

de l’analyse junguienne. Le sens métaphysique et le sens religieux coïncident. Car l’issue est 

poli sémantique : elle délie le mystère, elle libère l’homme d’un inconnu accablant, elle permet 

                                                            
9 Mircea Eliade, L’Epreuve du labyrinthe,  Editions du Rocher, Paris, 2006,  p.211 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

269 

 

l’accès dans un mystère qui confère du sens aux événements apparemment absurdes. Stéphane, 

emprisonné dans un camp pour avoir abrité un légionnaire, sombre dans une dépression noire 

qui traduit le labyrinthe physique de la prison. Il guérit au moment où il se rend compte « qu’on 

peut sortir du labyrinthe », quand il a la révélation de la signification finale du labyrinthe, qui 

est la sortie. 
« Je suis sorti du labyrinthe, recommença Stéphane d’une voix plus détachée, j‘ai compris que cette sphère 

qui me semblait illimitée et inaccessible, était en fait brisée en beaucoup d’endroits. Mais évidemment, je ne me 

rendais pas compte au début qu’elle était brisée et qu’à travers tous ces trous on pouvait sortir, que chaque trou 

était une fenêtre. On pouvait n’importe quand, sauter dehors par la fenêtre10 » 

 Stéphane Viziru se représente l’existence en tant qu’égarement dans le labyrinthe où il 

réussit à trouver la sortie, signe d’être parvenu au centre. Pour lui, l’accident qui le jette dans 

l’abîme (les noces-mort) a la valeur du retour au Centre car la mort est la rupture de niveau 

ontologique absolue. Pour Adrian (Chez Denys, en sa cour) l’ascenseur devient centre, pour 

Pandele (Dix-neuf roses) le centre est la cabane de la forêt. Zaharia Farama (Le Vieil homme et 

l’officier) fixe son centre dans la rue de Mantuleasa, endroit mythiquement projeté dans une 

longue série de récits.    

Arrêté par la sécurité, après avoir essayé de passer illégalement la frontière dès que le 

régime communiste s’était installé à Bucarest, Birish fait à son tour l’expérience du labyrinthe 

par sa mise en cause absurde, son emprisonnement et le traitement tortionnaire dont il est la 

victime innocente.  
  
L’expérience transformatrice subie par Taor est pareille à celle de Birish. Le prince 

indien fasciné par le goût du rahat-loukoum qui part à la recherche de sa recette vers le soleil 

couchant, par les épreuves dures que la vie le fait passer, s’inscrit dans le même sémantisme 

dramatique que celui qui définit l’existence de Birish. On dirait deux martyrs chrétiens. 

D’ailleurs dans leur évolution, il y a quelques éléments communs définissant leurs destinées.  

Birish, professeur de philosophie croit avoir tous les instruments nécessaires qui lui permettent 

de comprendre le monde, de le prendre en possession par des moyens intellectuels, ce qui 

symboliquement pourrait se traduire par la maîtrise du monde. Le prince Taor par son 

ascendance royale, dispose des instruments du pouvoir hiérarchique à mêmes de pouvoir 

instaurer une relation de maîtrise de son royaume. Dans un contexte historique tout à fait 

absurde et inhumain, ils arrivent à faire l’expérience de la réclusion dans un espace vraiment 

infernal, symbole du dédale, surveillés par des gens qui sont devenus les agents du mal : Birish 

est mis en cause et emprisonné pour l’imaginaire faute d’être le « messager » des partisans 

organisés dans les Carpates contre le nouveau régime instauré, pour avoir voulu quitter la 

Roumanie soviétisée et se sauver en France, Taor se fait emprisonner par les Sodomites ( le 

symbolisme de l’espace infernal est transparent) à la place de quelqu’un d’autre, pour sauver 

un caravanier insolvable,  ayant femme et enfants.  

Dans l’espace infernal de la réclusion, la prison (Forêt interdite) respectivement les 

mines de sel (Gaspard, Melchior et Balthazar), les valeurs changent de signe et s’inversent : 

des gens qui sont inférieurs aux personnages de Birish et de Taor, soit par leur qualités humaines 

ou par leurs compétences intellectuelles, soit par leur naissance et leur caractère, deviennent 

« maîtres » de leur liberté extérieure, ils disposent de leurs vies comme ils veulent, les humilient 

et leur appliquent des punitions terribles. Et pourtant cet espace infernal de la déchéance ne 

réussit pas à contaminer et à pervertir ce qu’on appelle la liberté métaphysique des deux 

personnages, l’espace du dedans. Il n’y a pas forcement une relation de causalité entre 

l’évolution spirituelle et le confort procurés par un lieu : Adam et Eve ont été dans le paradis et 

ils sont tombés, Lot a vécu à Gomorrhe et pourtant il a été sauvé. Et n’oublions pas le bon 

                                                            
10 Mircea Eliade, Forêt interdite, Gallimard, Paris, 1955,  p.222 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

270 

 

nombre d’anachorètes qui ont délibérément recherché l’espace hostile afin de sublimer leurs 

vécus  et d’approcher le numineux. 

Le thème du labyrinthe est récurrent dans l’œuvre éliadienne, il apparaît de manière 

explicite ou « camouflée » dans sa prose fantastique, le plus souvent ayant affaire à une 

actualisation mandalique, qui suppose l’épreuve des dimensions spatio-temporelles. 

L’actualisation de ce mythème se réalise sous la forme de la forêt, du jardin, du voyage dans le 

temps, du voyage entre vie et mort, de la narration mythique labyrinthique, de l’amnésie. 

La forêt de la nouvelle Andronic et le serpent se remarque par sa structure labyrinthique, 

par sa capacité de faire égarer, dans le registre mystérique, le groupe de bucarestois désireux de 

se relaxer à la campagne. Andronic conduit lui-même ce périple initiatique, qui prend les 

apparences d’un jeu dans ce Mandala forestier. Le but de sa démarche est de faire sortir du 

groupe les élus, ceux qui ont du potentiel à subir la rupture de niveau ontologique en sublimant 

leur existence par une épreuve initiatique et d’éliminer les natures opaques aux mystères, tels 

Liza, Stamate, le capitaine Manoila.  

Dans la nouvelle Dayan l’initiation du héros se réalise, tout comme dans le cas des 

personnages Stéphane Viziru (Forêt interdite) et Abel Tiffauges (Le Roi des Aulnes) par le 

parcours d’un labyrinthe des signes. Ce parcours sémantique alambiqué est entamé par la 

rencontre du héros avec Ahasvérus, dans un temps sacré, à même de faire apparaitre des 

épiphanies, une veille de la Saint Jean. La rencontre avec le Juif errant s’est passée, dans un 

premier temps, au niveau fictionnel, par la lecture du roman d’Eugène Sue,  Le juif errant, 

douze ans auparavant, toujours une nuit de la Saint Jean. L’aventure spirituelle commence un 

après-midi d’été où il rencontre apparemment par hasard Ahasvérus. Chemin faisant ensemble, 

à un moment donné, passant devant une maison ancienne, impressionnante mais qui avait l’air 

de ne pas être habitée, Dayan reçoit l’invitation du Juif d’y entrer. Cet espace projette le couple 

maître - néophyte dans une autre dimension où la compréhension du Temps, des rythmes qui 

gouvernent le monde sensible, est possible. Si ce périple commence de manière inoffensive, en 

entrant dans une maison, en la parcourant pièce après pièce, d’après un savoir secret dont le 

seul connaisseur est le Juif errant, il se transforme en trajet labyrinthique et l’espace et le temps 

deviennent labyrinthe. Ahasvérus lui-même l’appelle de la sorte :  
« Je te répondrai dès qu’on aura trouvé un endroit paisible où nous pourrons parler tranquillement. Mais 

sortons d’abord de ce labyrinthe11 »  

 

L’accès au Centre, confère à Dayan deux compétences transhumanines : l’une de nature 

herméneutique, déchiffrer le langage caché sous les apparences les plus anodines, l’autre de 

nature existentielle, pouvoir accomplir sa destinée de mathématicien génial.  

Un épisode d’égarement labyrinthique vit aussi Zaharia Farama, le héros du roman Le 

vieil homme et l’officier. Sauf les labyrinthes spatiaux proprement dits qui apparaissent dans le 

roman : les rues bucarestoises, les caves remplies de signes, la prison où le narrateur est 

enfermé, Zaharia Farama, en maître Dédale, construit et dé-construit avec patience des 

narrations-labyrinthes ayant la fonction d’occulter et de révéler simultanément, dans la bonne 

logique éliadienne ; dans une démarche mystagogue, il y égare délibérément ses locuteurs, afin 

qu’il les soumette à des épreuves. Mais les enquêteurs de la police secrète communiste ne 

semblent pas avoir les capacités requises pour percevoir les dimensions sacrées, occultées sous 

les couches narratives. Prisonniers de leur réductionnisme mental et existentiel, ils ne sont pas 

capables de surmonter ces épreuves et de découvrir ce qu’il y a au-delà des évènements racontés 

par Farama. Ses histoires agissent en fil d’Ariane, ayant le pouvoir de faire sortir les gens de 

leur propre prison, sauf qu’ils y voient quelque chose d’autre.  

 Le Pont reprend cette esthétique des récits labyrinthe. Les discours des conteurs-

voyageurs s’entrecroisent et construisent ensemble l’idée que le monde est un labyrinthe, un 

                                                            
11 Mircea Eliade, Le temps d’un centenaire suivi de Dayan,  Gallimard, Paris, 1981,  p.172   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

271 

 

pêle-mêle de signes, d’événements et d’histoires,  mais derrière cet enchevêtrement 

apparemment hermétique, il y a un schéma ontique extrêmement simple, qui, une fois reconnu, 

offre la solution de la sortie du dédale. Un récit raconte une histoire sur un couple étrange : une 

vielle femme accompagnée par une jeune fille qui lit d’un livre et voyagent perpétuellement 

cherchant à retrouver le chemin qui mène chez elles. Ce qu’elles ont découvert lors de ce voyage 

insolite c’est le mystère, le paradoxe de la rencontre entre l’existence et la non existence. Le 

mystère absolu est le mode d’être issu de la coïncidence des contraires, quand l’être coïncide 

avec le non être.  

 La structure labyrinthique prend chez Tournier, en premier lieu, la forme de  

l’inversion. A part ce thème définitoire pour l’œuvre de Tournier, les isotopies du labyrinthe 

sont l’ogre, la guerre, la forêt, le château, le passé, le temps, la quête, la ville, l’image.  

L’épreuve majeure que les personnages doivent dépasser, liée à l’inversion, consiste dans la re-

connaissance des structures pertinentes, authentiques, action possible seulement par la 

réactivation et la reconquête de la mémoire adamique, le seul instrument actif et valable, à 

même de permettre au personnage de revenir à l’ordre divin dans un monde brutalement 

bouleversé et « inversé ». Car le regard augural du personnage mythique possède le don de 

réinstaurer les lois divines dans cet univers perverti. Le regard primordial de l’homme est 

créateur, il génère des réalités et ordonne le chaos.  

Tournier avoue la source de l’inspiration de cette thématique de l’inversion: le conte 

d’Andersen, La Reine des neiges et l’œuvre de Selma Lagerlöf, Le merveilleux voyage de Nils 

Holgersson. Dans le Vent Paraclet, il s’arrête sur le concept d’inversion et en explique les 

mécanismes, le fonctionnement et les effets. L’inversion est une opération transformatrice, 

visant la formation d’une image complètement pervertie par l’inversion maligne du monde créé 

par Dieu. Elle est l’œuvre du diable qui se sert d’un miroir, instrument ayant ce pouvoir de créer 

un univers infernal où l’homme a toutes les chances de s’égarer et d’oublier sa nature adamique 

à jamais. Nous pourrions parler d’un processus alchimique inversé : si les efforts des 

alchimistes étaient de transformer le plomb en or, les visées diaboliques ont pour but l’opération 

en sens inverse, réaliser la régression absolue dans le chaos. Heureusement l’opération 

d’inversion maligne n’est pas définitive, elle est réversible grâce aux regards auguraux et aux 

compétences herméneutiques archétypales.  

 
« Le diable a fait un miroir. Déformant, bien entendu. Pire que cela, inversant. Tout ce qui s’y reflète de 

beau devient hideux. Tout ce qui y parait mauvais, semble irrésistiblement séduisant.  (…) à mesure qu’il approche 

de l’Etre Suprême, le miroir ondule, se  crispe, se tord et finalement il se brise et éclate en des milliards de milliard 

de fragments. Cet accident est un immense malheur pour l’humanité, car toute la terre se trouve pailletée d’éclats, 

de miettes, des poussières de ce verre défigurant les choses et les êtres12. »  

La mission du héros civilisateur n’est pas facile, tout d’abord il doit prendre conscience 

de l’existence de cet espace infernal, puis se rendre compte de son algorithme de 

fonctionnement et le neutraliser : ce miroir convertit « le beau en hideux et le mauvais en 

séduisant 13», l’inversion institue une confusion généralisée des valeurs. Le miroir inversant et 

déformant du diable, maniant une combinatoire perverse, peut aboutir à créer un nombre infini 

d’images perverties et trompeuses, à partir d’un seul invariant. La tâche du personnage initié 

est de confronter l’invariant, (dont l’image existe dans sa mémoire, il doit y bien fouiller) de 

reconnaître, sous les déformations les plus aberrantes, l’objet dans sa valeur primordiale, parmi 

les milliers d’images inversées et déformées qui apparaissent dans son périple. Plus l’écart entre 

l’invariant et son actualisation pervertie est grand, plus l’exploit du héros est exemplaire. 

 Les inversions sont actives, elles génèrent des réalités au niveau symbolique : l’auteur 

se sert de ce pouvoir de signification de manière constante : les perles philippines deviennent 

                                                            
12 Michel Tournier, Le Vent Paraclet, Gallimard, Paris, 1977,  p. 50 
13 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

272 

 

le symbole de l’androgynie et de l’amour (Les Météores). La perte d’une des perles symbolise 

la déchirure, la rupture de la cellule gémellaire.  Le négatif d’une photo opère « l’inversion des 

valeurs : les dents y sont noires, les cheveux blancs14 », « il engendre un perpétuel démenti à 

nos habitudes visuelles15 » de cette manière on pénètre dans un monde inversé, mais un monde 

d’images, donc sans vrai malignité, « toujours redressable à volonté, c’est-à-dire exactement 

réversible16 » 

  L’inversion bénigne est un retour à l’ordre non perverti. L’inversion maligne est un 

phénomène « magique et effrayant17 » dont l’archétype est, souligne Tournier, la 

transformation du plus beau des anges, Porte lumière par son nom, en prince des ténèbres. 

Inversion qui agit sur la substance car il s’agit du même personnage ce qui a pour résultat « un 

foudroyant paradoxe18 » : 
« L’inversion bénigne. Elle consiste à rétablir le sens des valeurs que l’inversion maligne a précédemment 

retourné. Satan (…) maître du monde présente un miroir à la face de Dieu. Et par son opération, la droite devient 

gauche, la gauche devient droite, le bien est appelé mal et le mal est appelé bien19… » 

Il ne suffit pas que le personnage se contente de l’instauration de l’inversion bénigne et 

arrête sa démarche là, car il s’agit d’une hypostase vulnérable, cet espace est toujours soumis 

au reflet malin ; pour que l’acte de rédemption soit définitif et irréversible, il faut que le héros 

surmonte la dialectique bien-mal et qu’il aboutisse au signe absolu, l’Alpha - Oméga, espace 

invulnérable, primordial qui n’est pas atteint par l’inversion car c’est une coincidentia 

oppositorum. Ou pour traduire en langage éliadien, parvenir au Centre. L’entrée dans le Centre, 

dans cet espace surmontant la dialectique bien-mal est l’état privilégié de celui qui échappe au 

temps historique. Cet espace suppose autant l’ascension que la descente, le haut et le bas, le 

Ciel et la Terre, il représente la coincidentia oppositorum.  

La structuration binaire du monde tournérien n’a pas comme effet un manichéisme 

rigide. Le plus souvent on assiste à un phénomène d’harmonisation génuine de l’univers, car il 

y a toujours moyen de détourner la contradiction pour aboutir à la concidentia oppositorum, de 

surmonter les différences afin de reconstruire l’identité dans un processus dont la dynamique 

rappelle la spirale. Ce monde de l’innocence et de l’harmonie n’est pas soumis à l’inversion 

maligne. C’est le monde primordial d’avant la chute où les deux principes masculin – féminin 

coexistent dans la plénitude non conflictuelle, le monde de l’androgynie où l’identité 

complémentaire est loi. Cet univers immuable, primordial exclut l’inversion déchirante.   

L’œuvre tournérienne la plus imprégnée de l’inversion reste sans aucun doute Le Roi 

des Aulnes. Nous y voyons Tournier déployer une dynamique originale du travail du mythème 

« labyrinthe ». Le Monstre, Abel Tiffauges,  placé dans un espace-ogre, l’Allemagne nazie et 

la guerre, isotopies de la spatialité labyrinthique, grâce à sa vocation herméneutique et à sa 

ferveur de lire partout des signes, aboutit à une transfiguration surprenante et inattendue: sa 

nature ogresse change de signe et l’Ogre emporteur d’enfants, amateur de chair fraîche, se 

transforme en « porteur du Christ »  en mettant ses pouvoirs au service de la lumière divine. 

Dans la tradition grecque, le monstre se trouve dans le labyrinthe, histoire d’être tué par le héros 

civilisateur, car il est une anomalie, symbole de l’irruption du chaos dans l’espace ordonné, 

soumis aux lois que le héros doit éliminer. Tournier l’y place  afin qu’il y subisse la grande 

inversion et qu’il assume sa rédemption. Chez lui le monstre n’est pas tué, mais récupéré et ses 

énergies sont réorientées vers la vie. 

 Les structures labyrinthiques relevant de l’inversion sont actives autant au niveau 

identitaire du personnage principal, qu’au niveau spatial. La majorité des personnages 

                                                            
14 Michel Tournier, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1977 
15 Ibidem 
16 Ibidem , p.151 
17 Michel Tournier, Célébrations,  Mercure de France, Paris, 1999,  p.243 
18 Ibidem 
19 Michel Tournier, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970,  p.106 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

273 

 

mythiques invoqués par Tournier témoignent de deux facettes complémentaires étant par là des 

êtres ambigus, qui pourraient n’importe quand changer de signe et nous montrer l’image 

antinomique. La figure de Christophe renvoie dans un premier temps au mythe de l’ogre : 

Christophe un géant terrible veut se mettre au service du maître le plus fort du monde. Désireux 

d’exhausser son vœu,  il devient le serviteur du diable, qu’il renie dès qu’il apprend qu’il n’était 

pas le plus fort car, quelque affreux qu’il fût, il craignait pourtant Jésus Christ et le signe de la 

croix. Par une inversion mythique, il arrive à mettre sa force terrible au service de l’enfant Jésus 

qu’il porte sur ses épaules. Son nom sera dorénavant Christophe, Le porteur du Christ. Saint 

Nicolas le patron des enfants est lui aussi un personnage ambigu, ambivalent qui est vu comme 

tel dans la mythologie populaire, maléfique et bénéfique voulant racheter par ses miracles les 

crimes qu’il a été tenté de commettre20. Michel Tournier se plait à jouer sur la nature ambiguë 

de ses personnages, l’inversion de l’image est la règle « de ce puzzle qu’il compose 

patiemment21 ». Tiffauges est celui qui emporte et porte les enfants, il est Abel et Caïn, tour à 

tour.  

L’isotopie du monstre homophage se réalise par la fascination d’Abel pour les enfants. 

Au début du roman  par la curiosité passionnée  avec laquelle il prend des photos des enfants 

sortant de l’école. Photographier c’est pour lui dévorer des yeux « possession mi-amoureuse, 

mi-meurtrière du photographié par le photographe.22» Plus tard, lorsqu’il arrive au château de 

Kalterborn, par l’enlèvement des garçons pour les emmener dans la napola nazie, ce qui 

témoigne de son appétit de chair fraîche. On dirait qu’une fois entré dans cet espace isotopique 

du labyrinthe, en Allemagne, ses pouvoirs ogresques, maléfiques sont amplifiés et magnifiés.  

Dans une lecture junguienne, il y a une forte relation entre l’univers intime d’Abel et le 

contexte extérieur où il évolue, le monde du dehors du personnage reflète son monde du dedans. 

L’incipit du roman place le personnage Abel Tiffauges en France, en proie d’une crise 

identitaire instaurée après la séparation de Rachel, personnage météorique dans l’économie du 

roman, mais assumant un rôle initiateur qui déclenchera l’intrigue. En prononçant le verdict de 

la raison de leur rupture : « Tu es un ogre23 ! » elle lui révèle sa partie d’ombre dont il est 

inconscient. Et de là, il en découle le long processus alchimique d’intégration de cette partie 

inconsciente et douées de pouvoirs d’autant plus dangereux car pas encore intégrés. Le chemin 

vers l’Est (orientation symbolique) traduit en fait le parcours de sa transfiguration, le travail de 

son ombre pour qu’il puisse entrer dans le Centre de son être. Ces énergies « monstrueuses » 

vont modeler et générer le trajet existentiel de Tiffauges jusqu'à la révélation de sa nature 

profonde, la dernière phorie, la phorie absolue, signe d’intégration totale de ses pouvoirs. Au 

début Tiffauges ne reconnaîtra pas sa nature ogresse; ignoré par les autres, il se camouflera 

parmi eux, faisant semblant d’être leur pareil. L’observation de Rachel déclenche le processus 

de prise de conscience de sa nature monstrueuse. Le moi visqueux auquel il fait référence dans 

son journal (« un moi pesant, rancunier, humoral, lourdement attaché à ses habitudes, à son 

passé24 ») est l’autre, l’ogre, le monstre qui habitait bien caché dans le labyrinthe de son âme.  

Les signes et les coïncidences le rendent attentif. L’histoire avec le criminel Weidmann 

et la mésaventure avec Martine le forcent de voir les signes, de se donner la peine d’en déceler 

le sens. L’assassin  Weidmann est en quelque sorte son double meurtrier, il est gaucher comme 

lui, il a tué de cette main gauche. Il est né le même jour que lui et il a le même âge que Tiffauges. 

Et puis la ressemblance physique des deux est troublante. Weidmann, l’œil de l’appareil photo- 

                                                            
20 Arlette Bouloumié,  L’Ogre, in Dictionnaire des mythes littéraires, sous la direction de Pierre Brunel, Editions 

du Rocher, Paris, 1994 
21 Ibidem, p.140 
22 Ibidem, p.168 
23 Michel Tournier,  Le Roi des Aulnes, Gallimard, 1970,  p.13 
24 Ibidem, p.41 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

274 

 

le cyclope, regard possesseur et maudit-  sont des images malignes du double reflété dans le 

miroir.  

Les premiers symptômes de la manifestation de son côté ogresque nous ramènent au 

collège Saint Christophe, aux années d’initiation qu’il y a passées. Les signes difficiles à 

déchiffrer, les « hiéroglyphes tracées sur mon chemin25 »  qu’il n’arrive pas à comprendre, dans 

un premier temps, allaient s’éclaircir petit à petit. Les ressemblances à son patron chrétien, Saint 

Christophe et les contre ressemblances à ce modèle rendent possible le passage du chaos au 

cosmos. En miroir au parcours du héros, il se produit la révélation des essences d’un ensemble 

qui apparemment jouait de tous les attributs du cosmos, à un autre, perçu comme espace 

infernal, chaos. Entre le bon géant Christophe et le mauvais géant de l’imaginaire collectif 

symbolisé dans le roman par l’Ogre nazi, il y a des ressemblances qui, au moins, à ce premier 

niveau formel, nous ferait penser à une relation d’identité entre les deux : le même aspect 

physique terrible, le pouvoir physique, l’appétit vorace,  la faim irrépressible d’enfants 

préfigurée par la phorie, le fait de porter un enfant. À partir de ce moment, les différences 

spécifiques s’installent : par le sens attribué à la phorie les deux deviennent complètement 

différents : le premier porte l’enfant en lui servant, l’autre l’emporte et le transforme en victime. 

Et pourtant, tel un magicien, Tournier renverse l’image faisant du chasseur d’enfants un pater 

nutritor à vocation maternelle. Les gestes maternels dont il soigne un pigeon mort de faim et 

de froid qu’ « il glisse entre sa chemise et sa peau26 » témoignent justement de cette vocation. 

Pour Abel  Tiffauges atteindre le centre du mandala suppose aussi descendre dans les 

abîmes du labyrinthe des Ecrits sinistres que le héros narrateur déchiffre en premier lecteur, de 

proche en proche, il arrive comme à travers le parcours des voies alambiquées et contorsionnées 

du labyrinthe au centre, au sens occulté de sa vie dont il réussira finalement à découvrir le 

mystère. La légende du Saint Christophe est comme un dessin en creux, le centre d’une carte 

dépliée dans lequel Tiffauges se reconnaîtra. Tiffauges contenu par cette Allemagne ogresse 

refait la structure labyrinthique. La rencontre avec l’enfant solaire, Ephraïm, lui fera connaître 

les essences des choses, tout comme Rachel lui avait révélé l’existence du fantôme monstrueux 

existant en lui depuis des années.  Spectateur et acteur à la  fois, il jette les ponts entre le passé 

et le présent, s’emploie à déchiffrer les sens cachés existant sous les significations étalées au 

grand jour. La transformation du moi qui s’opère au centre du labyrinthe, sera affirmée et  

exhibée à la fin du voyage au terme de ce passage des ténèbres aux lumières. 

Tout comme Stéphane (Forêt interdite), Abel conçoit lui aussi le monde comme un 

univers de signes qui exigent d'être déchiffrés. Le monde est un univers des signes, ils ne sont 

pas neutres mais agissent sur tout sujet qui soit à même de les voir. Tiffauges remarque que la 

mise  en relation avec le monde des signes est sombrée par les difficultés de réception de leurs 

messages de la part de l'homme « qui se retrouve sourd et aveugle devant la multitude de 

phénomènes chargés de significations27 » auxquels il assiste sans cesse. La cécité ontique de 

l’homme est un danger qui le tient loin de la révélation des essences.  Même ayant cette capacité 

de les voir, il y a encore d’autres épreuves à passer, le héros devient dans un second temps 

herméneute, lecteur et interprète des signes. Démarche qui implique des gros risques car le 

monde des signes est trompeur, ils peuvent signaliser, orienter la quête mais aussi peuvent 

égarer car ils ne sont pas infaillibles mais soumis eux aussi à l’inversion maligne. Malgré sa 

myopie, ou justement en raison d’elle, Tiffauges saura décrypter l’enchevêtrement des signes. 

C’est l'Allemagne qui permettra à Tiffauges de dévoiler les  essences des symboles en les 

portant à l'incandescence. Opération dangereuse car à chaque instant les essences peuvent 

changer de signe, et "brûler d'un feu d'autant plus infernal que je les aurai plus magnifiquement 

                                                            
25 Ibidem 
26 Ibidem  
27 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

275 

 

exaltées28". Un autre piège est la manière d’entrer en relation avec le symbole, « le symbole 

bafoué devient diabole. Centre de lumière et de concorde, il se fait puissance de ténèbres et 

déchirement29». L’inversion opérée dans de telles circonstances peut entraîner une 

transformation symbolique qui telle le fatum antique, a des conséquences catastrophiques pour 

l’humanité. La croix gammée semble l’inversion innocente de la croix de Malte. Mais  elle en 

est l’inversion maligne.  La même malignité naît de l’inversion de l’aigle des armes de Prusse, 

dont la tête est tournée à dextre. Repris comme symbole par le III Reich, cet aigle inversé « qui 

porte dans ses serres une couronne de feuilles de chêne où s’inscrit la croix gammée » a la tête 

tournée à senestre. Ce qui n’est qu’un prélude à la modification de la qualité. Tiffauges a eu le 

sentiment d’appartenir à la forêt sombre des aulnes,  refuge des bêtes, des monstres et des ogres, 

des sorcières, des nains, des géants, des hommes rejetés par la société. 

Dans La goutte d’or, Idiss, déchu de son paradis oasien à cause d’une photo prise à son 

insu par une touriste parisienne, doit  récupérer son image et refaire de la sorte l’intégralité de 

son être déchiré. Aussi s’élance-t-il dans une quête de soi-même, au milieu d’un espace ayant 

d’autres repères que celui oasien, la France, pour culminer avec l’affrontement de la ville 

labyrinthe, Paris. Parfois sa quête se transforme en égarement.  Récupérer son Soi (doublement 

symbolisé par la photo prise à son insu et la goutte d’or) devient une opération dangereuse, 

danger amplifié de plus b 

Ces motifs de la confusion et de la re-connaissance sont présents autant chez Eliade que 

chez Tournier, sauf que chez Eliade le thème de l’inversion est plus discret. Chez lui, l’inversion 

est une des hypostases du camouflage du sacré dans le profane. Très souvent, dans les fictions 

des deux écrivains, le temps historique se transforme en monstre dévorateur qui paralyse tout. 

Le flux dramatique des évènements agit avec une force terrifiante. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Corpus de textes littéraires de Mircea Eliade et Michel Tournier 

 

Eliade, Mircea, Les trois grâces, Gallimard, Paris, 1984 

             Le temps d’un centenaire suivi de Dayan, Gallimard, Paris, 1981 

   Andronic et le Serpent, Editions de l’Herne, Paris, 1979 

                    Forêt interdite, Gallimard, Paris, 1955 

Tournier, Michel, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970 

     Gaspard, Melchior et Balthazar, Gallimard, Paris, 1980 

     La goutte d’or, Gallimard, Paris, 1986 

 

Bibliographie critique 

Arlette Bouloumié,  L’Ogre, in Dictionnaire des mythes littéraires, sous la direction de Pierre 

Brunel, Editions du Rocher, Paris, 1994 

Durand, Gilbert, Les structures anthropologiques de l’imaginaire, Dunod, Paris, 1993 

Eliade, Mircea,  Le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1957 

             Naissances mystiques, Paris, Gallimard, 1959 

            Aspects du mythe,  Paris, Gallimard, 1963 

             Le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1965 

                                                            
28 Ibidem,  p.230 
29Michel Tournier, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970,  p.404 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017 

 

276 

 

             Fragments d’un Journal, tome I, traduit du roumain par Luc 

 Badesco, Paris, Gallimard, 1973 

                         Images et symboles, Paris, Gallimard, 1980 

    Traité d’histoire des religions, Payot, 1990 

    Drumul spre Centru, Editions Univers, Bucarest, 1991 

             Entretiens avec Claude-Henri Rocquet,  L’Epreuve du labyrinthe,  

    Paris, Editions du Rocher, 2006 

Jung, C.G., Métamorphoses de l’âme et ses symboles, Georg, Paris, 1996 

Santarcangeli, Paolo, Cartea labirinturilor, Editions Meridiane, Bucuresti, 1974 

Tucci, Giuseppe, Théorie et pratique du mandala, Fayard, Paris, 1974, traduction de 

l’italien  par H.J.Maxwell

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:04 UTC)
BDD-A25649 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

