JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

SUR LES RACINES DE L’ESOTERISME DANS L'ANCIENNE PENSEE
EGYPTIENNE

Nicolae Iuga

Prof., PhD, "Vasile Goldis” Western University of Arad

Abstract: We got used to consider ancient Greek thought as a cornerstone of our European culture.

But let’s not forget that of the philosophers and legislators most important ancient Greece have traveled
in Egypt, they spent there several years and was initiated into the ancient mysteries of Egyptian, after
which they returned home, making proof of knowledge amazing their contemporaries. | thought it would
be absurd to these men of genius in Greece returned home without that Egypt should not be put any
mark on them.

Keywords: Esotericism, Freemasonry, ancient Egypt, Temple de Salomon, Herodot, mystery death.

1. A la recherche des Colonnes
La Légende de la Corporation, c’est-a-dire de la premicre Constitution légendaire de I’Ordre
de la Franc-magonnerie nous détermine de remonter aux origines, c¢’est-a-dire de sortir du temps
historique des faits que I’on peut vérifier et de nous transposer dans un temps mythologique ou, de
toute maniere, ce n’est pas la chronologie qui compte mais seulement 1’idée.

Ainsi, La Légende nous détermine de remonter dans le temps au fil de I’histoire sacrée
jusqu’aux fils de Lamech, la sixieme génération depuis Adam jusqu’a présent. La Bible nous dit
(Geneése, IV, 18-22) que Lamech a eu premiérement deux fils, Iubal et Tubalcain puis un autre qu’il
a nommé Nog, (Genese, V, 28-30) célebre comme celui qui a sauvé le monde du Déluge, d’ou on
peut tirer la conclusion que Iubal et Tubalcain étaient les fréres ainés de Noé. La Bible nous fournit
encore quelques bréves informations en ce qui concerne les occupations des deux. Tubal est le pere de
tous ceux qui jouaient de la fllite et de la guitare et Tubalcain est le pére de ceux qui travaillent le
cuivre et le fer. La traduction en roumain du Livre est, malheureusement, assez vague a ce point ; On
emploie un seul terme « travail » pour ce que dans la Vulgate est : « maleator et faber in cuncta
opera ». Il est évident que 1’on peut déduire davantage de la Vulgate, ¢’est-a-dire que Tubalcain a été
le pére de ceux qui travaillaient le cuivre et le fer avec le marteau, réalisant des oeuvres complexes
avec art et minutie. Le texte de la Bible ne nous dit pas davantage, mais on doit admettre que les deux,
I’'un, le premier artiste et 1’autre le premier forgeron de I’histoire de I’humanité, avaient des
connaissances ésotériques. Il va de soi que pour composer et exécuter une piece musicale il est
nécessaire de connaitre la hauteur et la gravité des sons, le rythme et la mesure. Et pour usiner les
métaux, quelque part au moment de la naissance de la métallurgie de la magie, on avait besoin d’une
science spéciale pour fondre et forger le fer a ’aide du feu. Mais la Bible ne nous dit rien sur les
connaissances que les deux fils de Lamech avaient, ni en quoi elles consistaient ni comment ils les
avaient acquises, gardées ou transmises.

L *** Bjblia Sacra luxta Vulgata Versionem, Deutsche Bibelgeselschaft, Stuttgart, 1994

146

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

La Légende de la Corporation élargit considérablement, les informations au sujet de Iubal et
Tubalcain, s’appuyant sur des spéculations plausibles au fond 11 s’agit d’une reconstitution réalisée a
partir du XIV-éme siécle, une sorte d’archéologie épistémique sui generis, qui réunit des traditions
légendaires et des éveénements historiques, selon des critéres de vraisemblance.

Plus précisément, en bonne tradition médiévale, La Légende de la Corporation (racontée a
nouveau par Albert McKey)? énumére les sept sciences et arts libéraux qui sont : la Grammaire, la
Rhétorique, la Logique, I’ Arithmétique, la Géométrie, la Musique et 1’ Astronomie. On y retrouve la
Magonnerie parce qu’elle est identifiée a la Géométrie. Ou, mieux dire, ce que les profanes appellent
la Géométrie, les initiés reconnaissent comme Magonnerie ce qui signifie en méme temps : « une
profession digne et une science étrangey.

Les commencements de cette science, d’aprés la Légende, se situent avant le Déluge de Noé.
Parce que, avant le Déluge, les gens qui avaient la conscience de I’imminente destruction du monde
par celui-ci, s’étaient posé le probléme de sauvegarder les connaissances qu’ils possédaient. Ainsi, on
retrouve les origines de cette science a I’époque ou un homme qui s’appelait Lamech vivait sur la
terre. Avec sa premiere femme, Ada, Lamech a eu deux fils, labal et Tubal et avec la deuxieéme, Shella,
une fille dont le nom n’est pas mentionné et un fils, Tubalcain. Ces quatre fils de Lamech ont trouvé
le commencement de toutes les sciences du monde. Le fils ainé Iabal, quand il organisait les troupeaux
de moutons sur les champs, a découvert la géométrie et il a ét€ le premier qui ait construit des maisons
en pierre et en bois. Son frére Tubal a découvert la musique, la harpe et la flite. Le troisiéme, Tubal-
Cain a découvert le métier d’usiner ’or, le cuivre et le fer. La fille de Lamech a appris le métier de
tisser. Mais les fils de Lamech savaient fort bien que Dicu allait se venger pour les péchés des gens et
allait détruire le monde soit par le feu soit par I’eau. C’est pourquoi ils ont inscrit toutes leurs
connaissances sur deux colonnes pour qu’on puisse les trouver aprés le Déluge, pour rendre possible
une renaissance de la civilisation humaine. On a mis les mémes inscriptions sur chaque colonne,
contenant la totalité des connaissances. L’une des colonnes ¢tait faite en marbre pour ne pas étre
détruite par le feu et I’autre était en terre cuite pour ne pas couler dans les eaux. C’était une double
mesure de précaution. De la sorte, que le monde et été frappé par le feu ou par I’eau, I’'une des
colonnes pouvait étre sauvée. C’est ce qui s’est passé en réalité. Apres le Déluge, la Colonne qui
flottait sur les eaux fut récupérée. Hermes, le maitre des sages, trouva I’une des colonnes, la déchiffra
et enseigna aux hommes toutes les sciences et les métiers. La science de la Magonnerie fut sauvée elle
aussi ; la Magonnerie fut présente a la construction de la Tour de Babylone et puis a celle de la cité de
Ninive. La Magonnerie atteignit le comble de sa perfection et de sa grandeur pour les temps antiques
a I’époque ou on érigea le Temple du Roi Salomon de Jérusalem.

Nous croyons qu’il est inutile de dire encore qu’on ne devrait pas prétendre que ces récits
comprimés soient vrais, au sens stricte de correspondre a des événements historiques, mais il serait
plus utile de voir s’ils ont une relevance sous rapport herméneutique. Il serait dépourvu de sens de
vérifier si une affirmation de la légende est confirmée ou non du point de vue historique, ce serait
comme si on essayait d’apprécier le poisson d’apres sa capacité de vivre sur la terre.

On devrait lire la Légende de la Corporation de la méme maniére que le Livre des Origines de
la Bible, c’est a dire en lui donnant une interprétation allégorique. Dans la Genese biblique ce qui
compte prioritairement est la modification ontologique que la connaissance apporte a ’homme ;
méme, dans le cas de la Légende de la Corporation ce qui compte premierement c’est que des les plus
anciens temps, ’humanité a possédé des connaissances ésotériques et elle a voulu les sauver de la
disparition accidentelle en les fixant par écrit sur deux colonnes. Evidemment ¢a n’a aucune relevance
si cela s’est passé avant ou apres Noé etc., pas méme si Noé a existé ou non comme personne

2 Albert McKey, The History of Freemasonry, New York, 1898
147

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

historique. La seule chose qui ait de la relevance est de répondre a la question si les colonnes ont ou
non une valeur symbolique et ésotérique, sans tenir compte du type d’informations que 1’on possede :
historiques ou légendaires.

Mais passons au temple de Salomon. On en a plein d’informations historiques abondantes, tout
d’abord il apparait dans la Bible (III Rois, chapitre 5-8)°. On a des informations qui correspondent
vraiment a des évenements historiques réels, que 1’on peut vérifier par beaucoup de preuves
archéologiques et littéraires. Mais 1’essentiel dans ce contexte est constitué par les Colonnes et par
leur signification. Le Temple de Salomon n’était pas un édifice de grandes dimensions, il
n’impressionnait pas par sa grandeur comme ceux d’Egypte ; il avait une longueur de 30 métres
seulement, une hauteur de 15 meétres et une largeur de 10 métres et il avait encore une galerie
extérieure devant, d’une longueur de 10 metres et d’une largeur de 5 métres. Mais ce Temple
impressionnait par ses proportions et bien siir par ses deux colonnes en bronze qui se trouvaient devant
la galerie extérieure.

Les Colonnes qui étaient devant le Temple de Salomon proviennent, certainement, de la
tradition judaique, comme 1’observe Mc Kay, de la mise en liberté des juifs de sous la domination
égyptienne, quand Dieu les a conduit dans le désert « le jour avec une colonne de nuage et la nuit avec
un pilastre de feu ». Mais on doit admettre qu’elles proviennent aussi de la tradition antérieure, la
tradition égyptienne qui exigeait de placer deux obélisques en pierre, recouverts d’une écriture
ésotérique, a I’entrée des temples. Les Colonnes qui se trouvaient devant le Temple de Salomon
évoquent dans le plan étymologique aussi une tradition propre. La Colonne de gauche s’appelait Boaz
ce qui signifie « en force » plus clairement "Dieu y demeurera en force" et celle de droite s’appelait
Yachin, c’est-a-dire « Dieu y établira sa maison ». Ces colonnes étaient faites de ce que 1’on appelle
aujourd’hui bronze. Leur hauteur totale, chapiteau y compris, était de 12 métres et leur diameétre
d’environ 2,5 métres. Elles étaient vides a I’intérieur, la paroi ayant une épaisseur de 8 centimétres.
D’apres Leadbeater, les colonnes avaient des portes derriere, situées de fagcon a ne pas pouvoir étre
vues de devant®.

Cette partie de la colonne jouait le réle ce que 1’on appelle aujourd’hui une armoire dans une
bibliothéque. On y gardait les archives, les rouleaux de parchemin qui contenaient les livres de la Loi,
peut-étre d’autres documents aussi. C’est tout a fait plausible. Comme on le sait, dans la Bible, le
Temple de Salomon est décrit a force détails, de 1’extérieur tout comme de 1’intérieur mais on ne
mentionne nulle part ’endroit ou on gardait les livre sacrés. Par ailleurs, certaines connaissances des
livres sacrés des juifs étaient ésotériques au sens le plus rigoureux du terme. Par exemple le nom saint
de Dieu, représenté par le tétragramme Y H W H (de I’expression ehyeh asher ehyeh, 1’Exode, 111,
14), ne pouvait pas étre rendu public, ni prononcé ni €crit que sous la menace de la peine de mort.
L’interdiction des dix commandements : "Tu ne prononceras pas a tort le nom du Seigneur, ton
Dieu !" signifiait en fait I’interdiction de prononcer ou d’écrire publiquement Son nom pour ne pas le
profaner®. On peut se faire une idée du caractére ésotérique du nom Y H W H et de la gravité d’une
éventuelle profanation du fait que, lorsque les prétres du Temple voulurent accuser Jésus, ils
I’accusérent d’avoir outragé le nom de Dieu, respectivement d’avoir profané le tétragramme sacré.
Ainsi, les colonnes Boaz et Iachin que se trouvaient devant le temple de Jérusalem étaient dépositaires
de la connaissance sacrée au sens propre du terme.

8 *** Biblia Sacra luxta Vulgata Versionem, Deutsche Bibelgeselschaft, Stuttgart, 1994
4. C. W Leadbeater, The Hidden Life in Freemasonry, Altenmunster, J. B. Verlag, f.a.

5. *** Biblia Sacra luxta Vulgata Versionem, Deutsche Bibelgeselschaft, Stuttgart, 1994
6. Herodot, Istorii, vol. I, E.S. Bucuresti, 1961.

148

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

Et pourtant : d’ou provient la différence entre les colonnes du Temple de Salomon d’une part
et les colonnes des fils de Lamech et les obélisques égyptiens d’autre part ? Comme on I’a vu ci-
dessous, les colonnes construites par Tubal et Tubalcain étaient massives, elles n’étaient pas vides a
I’intérieur et elles avaient inscrites a 1’extérieur toutes les connaissances, celles ésotériques y compris.
Les colonnes-obélisque de devant les temples égyptiens sont elles aussi massives et inscrites a
I’extérieur. Mais les inscriptions extérieures ne cachaient-elles rien ? Et la seule forme de cacher les
significations d’un texte serait de cacher le texte lui-méme dans une colonne vide a I’intérieur et sans
inscriptions extérieures ? On trouve la réponse en se tournant vers 1’ancien Egypte, suivant le fil d’une
des sources primaires relative a cette civilisation : Les Histoires de Hérodote. De Hérodote, (Histoires,
II, 36) on apprend que les anciens égyptiens employaient deux types d’écriture : ['une appelée
«hiératique» et une autre appelée «démotique»® .

Les choses tournent un peu au clair. Etymologiquement, « hiératique » signifie « saint » et, en
particulier, illustre 1’écriture utilisée par des prétres, qui n’est pas comprise par tout le monde,
puisqu’elle contient des significations sacrée, ayant un caractere ésotérique ; cette écriture a été
appelée par la suite « hiéroglyphique ». Et « démotique » signifie populaire, « démocratique ». En ce
qui concerne I’écriture, celle-ci est un systéme de signes que tout le monde peut comprendre et utiliser.
En conséquence, ayant une écriture qui n’était accessible qu’aux initiés, les Egyptiens pouvaient
placer les textes ésotériques a la vue de tout le monde, a I’extérieur de 1’obélisque, sans courir le risque
que ceux-ci lus et compris par des profanes et donc profanés. Mais en ce qui concerne les anciens
Juifs, parce qu’ils n’avaient qu’un seul type d’écriture (le soi-disant alphabet carré d’inspiration
phénicienne), une écriture accessible a tout le monde, ils furent obligés d’enfermer les textes sacrés et
¢ésotériques a I’'intérieur des colonnes. On pourrait méme dire que les deux colonnes, Boaz et lachin
furent construites pour servir a ce but. Les Egyptiens cachérent I”ésotérique a I’extérieur en le chiffrant
et les Juifs le cachérent a I’intérieur en I’enfermant. A cause de cela, les Colonnes du Temple de
Salomon ne continuent pas la tradition et la forme des colonnes des fils de Lamech. Plus précisément,
on ne pourrait pas se poser ce probléme parce que la tradition des fils de Lamech n’exista pas telle
quelle, elle fut seulement une projection des obélisques égyptiens, placée dans un temps ancestral et
dans une topos mythologique. Tournons donc le regard vers I’ancien Egypte et vers les plus anciens
dépots de connaissances ésotériques, matérialisés sous la forme visible et cachée en méme temps des
colonnes sacrées, ¢’est-a-dire des obélisques érigés a I’entrée des temples.

2. Le voyage en Egypte
Ce qui fait peut-étre que la civilisation égyptienne soit unique dans le contexte de I’antiquité
est justement cette forte valorisation métaphysique de la mort. D’ici la construction des
pyramides et I’embaumement des cadavres. Un proverbe arabe dit : les dieux craignent une seule
chose, le temps, mais le temps a son tour craint les pyramides. Ce fait est vrai au sens empirique du
terme y compris. Les pyramides d’Egypte ont survécu a tous les dieux égyptiens.

Les problemes liés a la fois a I’immortalité de I’ame et au culte des morts chez les anciens
Egyptiens sont trés communs et connus de sorte que nous allons les évoquer briévement sans citer
un certain écrivain. Il est bien connu que les Egyptiens ne croyaient pas a une 4me unique, mais ils
se la représentaient sous plusieurs aspects de la vie spirituelle et chacune de ces représentations
avait un certain nom. Ainsi, I’ame appelée « bai » est celle qui aprés la mort passe dans une autre
vie. Elle était représentée sous la forme d’un oiseau, pour qu’apres la mort elle puisse quitter le
corps et se présenter treés vite devant le Jugement d’Osiris. Une autre dimension de 1’ame, celle
nommée « ka » était une sorte de double du corps, un principe vital qui ne s’envole pas aprés la
mort, mais reste dans le tombeau aussi longtemps que le corps se garde. D’ici la préoccupation
particuliére pour embaumer les cadavres et pour construire des tombeaux trés durables.

149

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

Accompagnons le vieil Hérodote dans son Voyage en Egypte’, raconté avec 1’ingénuité et la
naiveté spécifiques aux Anciens, dans le deuxieme livre de ses Histoires. Hérodote commence son
histoire par une remarque célébre, que I’Egypte est « une terre acquise et un cadeau du fleuve ».
Parce que, si le Nil avait eu le caprice de dévier son chemin vers le Golfe de 1’ Arabie par exemple
« qui I’arréterait pour qu’il ne 1’obture, en quelque vingt mille ans — en s’y jetant — par tout le limon
transporté ? » (Histoires,II,11) D’ailleurs ¢’est la terre de I’Egypte s’avance plus profondément dans
la mer par le Delta du Nil que les rives avoisinées. Les eaux du Nil montent périodiquement et ¢a
signifie une différence de niveau de 4-5 métres, elles inondent les champs d’une partie et de ’autre
sur beaucoup de kilomeétres, « on pouvait voir des terres inondées si on marchait deux jours, parfois
plus, d’autres fois moins », dit Hérodote. Et apres la retraite des eaux l’agriculteur égyptien
ensemence le limon fertile et puis il conduit les troupeaux au-dessus du limon, pour qu’ils marchent
dessus, pour enfoncer les semences en terre. Apres quoi il ne fait rien qu’attendre la période de la
moisson. Les eaux du Nil commencent a gonfler vers le solstice d’été et elles continuent a monter
environ cent jours. En ce qui concerne les sources du Nil, personne ne pouvait en donner une
réponse claire.

Il 'y a encore des remarques quant au caractére des gens. D’aprés Hérodote, les Egyptiens
dépassent les autres gens de la terre en ce qui concerne la piété.

Le sacerdoce était exclusivement pour les hommes, aucune femme ne pouvait étre prétresse.
Tous les hommes étaient circoncis et les prétres avaient les cheveux coupés ras de méme que leur
corps et ils faisaient ¢a tous les deux jours pour étre entierement purs quand ils se mettaient au
service du Dieu. Les Egyptiens ne cultivent jamais la féve, ce 1égume qui s’apparente aux haricots
ou aux petits pois et ils détruisent celles qui poussent par hasard. Les prétres ont aussi I’interdiction
de la voir, puisque ce grain était considéré comme une plante impure. On pourrait dire que ¢’est une
simple bizarrerie, une insignifiante manie locale et on n’y préterait pas attention, mais on a vu que
Pythagore et ses disciples considéraient eux aussi la féve comme une plante impure et intouchable.

Or, comme on le sait, le grand Pythagore fut initié en Egypte. Nous allons revenir pour
approfondir la signification de cette bizarrerie, s’il y en a une plus profonde, dans le paragraphe
consacré a Pythagore.

Quand ils apportent des offrandes, les Egyptiens égorgent le bétail, I’écorchent et lui coupent
la téte. Ils proférent des malédictions contre cette téte, toutes les malédictions qui auraient pu étre
prononcées contre le peuple et tous les maux qui auraient pu le guetter, aprés quoi ils jettent le
crane dans le fleuve. Ce rituel fut transmis plus tard aux Juifs sous la forme du bouc émissaire. Les
anciens Egyptiens étaient polythéistes et en plus ils n’honoraient pas tous les mémes dieux, sauf
Isis et Osiris dont le culte était pratiqué dans tout I’Egypte. Puis Hérodote avoue (11,44) que, par
désir de recueillir des nouvelles vraies et détaillées sur certains dieux égyptiens, il est parti en bateau
vers Tyr, en Phénicie, ayant le but de voir le Temple de Shu. Et il a vu que le Temple était richement
décoré avec des trésors parmi lesquels s’érigeaient deux colonnes, 'une en or et ’autre en
émeraude, la derniere dégageant une forte lumicre verte pendant la nuit. Le temple fut construit
presqu’a la méme époque que la fondation de la cité de Tyr, c’est-a-dire environ deux mille trois
cents ans avant Hérodote, respectivement il y a plus de quatre mille sept cents ans. Mais
malheureusement Hérodote ne dit rien du sens ésotérique de ces colonnes. Ont-elles été pourvues a
I’extérieur d’inscriptions inintelligibles pour les non-initiés ? Ou bien contiennent-elles a I’ intérieur
des textes sacrés qui devaient étre protégés des yeux profanes ? Ou avaient-elles une autre
signification que Hérodote n’avait pas voulu nous dévoiler pour ne pas manquer au serment
d’initiation ?

7 Herodot, Istorii, ed. cit.

150

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

Il semble sir que Hérodote a été initié jusqu’a un certain niveau aux CONNaissances
ésotériques des prétres égyptiens. Voila par exemple la maniére de laquelle il expose la triste
cérémonie pour commémorer la mort d’Osiris. On apporte tout d’abord I’offrande. Le bouc est
écorché, on lui coupe les jambes et la téte et le corps est vidé des entrailles et il est farci de pain, de
miel et des aromates, apres quoi il est brilé. Suit la priere et apres les participants mangent les restes
de I’offrande. Pendant la pricre, les gens pleurent et se frappent la poitrine des poings, mais « je n’ai
pas la permission de dire en honneur de qui ils font ¢a» (I, 61). Il est clair qu’Hérodote Iui-méme
fut initié dans les mysteres d’Osiris, qui impliquaient entre autres aussi I’interdiction de prononcer
publiquement le nom secret du dieu, interdiction que les Juifs adoptérent eux aussi des Egyptiens.
Un peu plus loin (I1, 65) Hérodote parle dans le méme sens de I’animal d’offrande, respectivement
des animaux qui ne peuvent pas €tre sacrifiés, en s’arrétant 8 un moment donné, justement pour ne
pas étre obligé de parler « des choses saintes dont j’évite a dessein de faire référence ».

Les anciens Egyptiens avaient encore quelques coutumes apparemment trés bizarres. Par
exemple, a la fin des agapes I’un d’entre eux faisait le tour de la table, un petit sarcophage a la main
a I’intérieur duquel se trouvait une poupée qui imitait un cadavre momifié. En la montrant a chaque
convive il disait : « regardez-la, buvez et soyez joyeux parce qu’apres la mort vous serez comme
¢a », un mémento mori qui ressemble comme idée a un €élément de la « chambre de réflexion »,
propre aux initiations tardives. La construction des navires était en essence liée a I’édification des
maisons. On faisait tout d’abord le squelette des chevrons sur lesquels il y avaient des planches
d’acanthe clouées, longues d’environ deux coudées (environ un metre), des planches placées
comme les briques, c’est-a-dire a la moiti¢ d’une planche il y avaient les bouts des planches de
dessus, etc. Grace au réseau complexe de petits canaux d’irrigation qui devaient porter les eaux
nourrissantes du Nil, les terres cultivées (« arura ») avaient la forme d’un carré avec le c6té de cent
coudées. On y trouve les débuts de la géométrie qui fut adoptée par les Grecs aussi, et Hérodote en
était conscient. (II, 109)

Devant les temples il y avait, d’une part et de ’autre de 1’entrée, deux obélisques monolithes
comme ceux du Temple de Ra de Héliopolis qui avaient des dimensions tout a fait étonnantes, hauts
de cinquante metres et ayant le coté de quatre métres. Il y avait inscrits des textes sacrés, ésotériques
et le risque de profaner le contenu n’existait pas, parce qu’ils étaient écrits en employant 1’alphabet
hiératique, accessible seulement aux initiés et pas 1’alphabet démotique, connu par tout le monde.
Puis, les prétres égyptiens contemporains a Hérodote firent la preuve des connaissances exactes
qu’ils détenaient sur la guerre que les Achées avaient porté contre la Troie, il y a environ huit cent
ans, respectivement au Xlll-éme si¢cle avant Jésus Christ. De plus, les prétres égyptiens ont
prétendu qu’Héléne, la malheureuse épouse de Ménélaos ne s’était méme pas trouvée a Troie mais
elle était cachée en Egypte et ainsi, la demande des Grecs adressée aux Troyens de renoncer a
Héléne et a ses richesses n’avait aucune justification et n’était qu’'un prétexte injuste pour
commencer la guerre, une guerre qui avait comme but réel la conquéte et le pillage de la cité de
Troie.

En revenant au probléme des colonnes, celles-Ci reparaissent sous une autre forme dans le
somptueux Temple consacré a Ptah a Medinet-Habu par les pharaons de la X1X-éme dynastie.

Les colonnes n’ont plus la forme d’un obélisque, mais plutot la forme d’une statue. On en a
plusieurs informations (II, 121). On apprend ainsi qu’elles étaient placées a I’entrée du Temple de
I’ouest, I'une vers le nord (le septentrion) et I’autre vers le sud (le midi). Elles avaient une hauteur
de 25 coudées, c’est-a-dire la méme hauteur que les célebres colonnes de devant le Temple de
Salomon allaient avoir trois cent ans plus tard. Les colonnes furent érigées a la méme époque ou
Moise naquit en Egypte, celui qui allait conduire les tribus juives d’ici et les diriger vers leur propre
pays. Il est a admettre que la tradition ésotérique hébraique, préservée par les 1évites de I’époque de

151

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

Moise jusqu’a celle de Salomon, changea la symbolique et méme les dimensions des colonnes.
Avec une rectification qui constitue une contribution hébraique spécifique, a savoir que les colonnes
du Temple de Salomon n’avaient pas la forme d’une statue parce que rien d’anthropomorphe ou de
zoomorphe ne pouvait y apparaitre. Les représentations anthropomorphes étaient séverement
prohibées justement dans le but d’éviter la contamination rigoureusement monothéiste au cadre de
laquelle « personne n’a vu le visage de Dieu » (XXXIII, 20). Et toujours sur deux colonnes, en fait
sur deux plaques en pierre sont écrits les dix commandements pour Moise, « €crits par le doigt de
Dieu ». (L’exode, XXXI, 18)

Le contenu des inscriptions ésotériques sur les obélisques égyptiens fut partiellement
déchiffré plus tard, apres la dissolution et la disparition de cette civilisation, quelques siécles avant
Jésus Christ, sous les attaques précipités des Perses, des Macédoniens et des Romans. Ammianus
Marcellinus, historien roman du IV éme siécle aprés Jésus Christ nous dévoile dans son Histoire
romane (XVII, 4)® quelque chose du destin de quelques obélisques, transportés 2 Rome par les
empereurs romans, d’Octavian Augustus a Constantin le Grand. Car, on peut ajouter qu’apres la
disparition de la civilisation égyptienne, les obélisques renversés et enfouis dans les sables, ont
fasciné et ont constitu¢ un butin de guerre pour les conquérants pendant deux mille ans, des
empereurs romans a Napoléon, I’empereur des Frangais. Sauf que les vainqueurs ne gagnérent pas
de colonnes vives, des monuments culturels proprement dits, mais des simples objets, des pierres
muettes et mortes, dépourvues de leur signification réelle, dont il ne resta que les dimensions
colossales et le caractére énigmatique.

Mais voila comment Marcellinus décrivit avec exactitude ces obélisques « L’obélisque est
construit d’une seule pierre trés dure, qui s’élevé comme un pilier conique, poli par une main de
maitre, de sorte que son éclat réfléchit les rayons du soleil ayant quatre c6tés qui se rétrécissent pour
se réunir au bout ». Puis Marcellinus nous parle des deux obélisques que Octavian Augustus apporta
a Rome, I’un fut placé dans le Grand Cirque et I’autre sur le Champ de Mars. Le dernier obélisque
est celui qui se trouve a présent aussi & Rome, dans la Piazza del Popolo. L’obélisque du Grand
Cirque était I’'un des plus grands et longtemps personne ne voulut le toucher par crainte de
commettre un sacrilége. A la fin, & I’ordre de Constantin le Grand il fut disloqué et porté par
Héliopolis sur le Nil jusqu’a Alexandrie, puis on lui fit traverser la mer dans un grand navire. Le
navire entra sur le Tibre prés de Rome et du port, I’obélisque fut placé et tiré sur des roues tres fortes
jusqu’au Cirque. A présent, cet obélisque qui pése 455 tonnes se trouve placé devant I’Eglise San
Giovanni, en Laterano. Originairement, 1’obélisque était consacré a Ra et il avait au bout une sphére
en or qui représentait le soleil et qui brillait comme une flamme. Sur chacune des facettes du prisme
il y avait des inscriptions hiéroglyphiques. Peu aprés son placement a Rome, le sommet de
I’obélisque fut frappé par la foudre qui a détruit la sphére. Un siecle plus tard, la civilisation romane
quittait la scéne de I’histoire, parce que Rome fut conquise par les barbares en 476 apres J.C.

Dans la Rome d’aujourd’hui on peut trouver d’autres obélisques égyptiens, plus précisément
12. Au milieu de la Place Saint Pierre on a placé 1’obélisque apporté par Caligula de Héliopolis,
d’une hauteur de 26 métres et d’une pesanteur de 331 tonnes ; dans la Place Navona il y a un
obélisque semblable, haut de 26 metres. Aujourd’hui a Paris, dans la Place de la Concorde, il y a
I’obélisque de Ramsés 1.

Les obélisques égyptiens se trouvent a Londres ou a New York. Mais 1a ou ils se trouvent a
présent, je répete, ces colonnes ne sont que de simples objets muets et ¢’est tout. On doit remarquer
aussi le fait que la plupart de ceux-ci n’ont pas d’inscription. Les derniers prétres égyptiens, ont-ils
effacé les inscriptions pour ne pas étre profanées ?

8 Ammianus Marcellinus, Istoria romana, E. S., Bucuresti, 1982.

152

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

Toujours selon Hérodote (II, 123), les Egyptiens sont les premiers a dire que I’ame de
I’homme est immortelle et ils se représentaient Isis et Osiris comme les maitres de 1’au-dela.
Comme on I’a déja montré, Hérodote a été initié aux mystéres égyptiens, ce qu’on peut voir
clairement dans ses Histoires. Mais il ne fut pas initi¢ au plus haut niveau. C’est ce qu’il avoue lui-
méme (I1,148). Prés du lac Mer se trouve le Labyrinthe. II s’agissait d’un grand lac artificiel ayant
une circonférence d’environ 150 kilometres, séché a présent, a la place duquel il y a aujourd’hui la
ville Medinet-el-Fanim. Le Labyrinthe, d’aprés Hérodote, dépassait par ses dimensions et sa
complexité tout ce qu’on avait construit jusqu’alors, tous les temples des grecs, pris ensemble, et
les pyramides aussi. Le Labyrinthe avait douze cours couvertes, les portes vis-a-vis, six vers le nord
et les six autres vers le sud. A ’intérieur il y avait deux rangées de piéces, 1’une sous la terre et
I’autre au-dessus, a chaque niveau se trouvaient mille cing cents pieces, au total trois mille. « J’ai
vu les piéces de dessus et je m’y suis promené moi-méme, donc j’en parle comme des choses vues
par mes propres yeux », affirme Hérodote. « Quant aux piéces de dessous (continue notre historien)
je sais seulement quelque chose par oui-dire, car les Egyptiens qui les gardaient n’ont voulu pour
rien au monde me les montrer ». Il est clair qu’Hérodote fut initié parce qu’il savait garder certains
secrets dont il écrit « ne pas avoir la permission de parler ». Par ailleurs on peut tirer la conclusion
qu’il n’a pas été initi¢ au plus haut niveau parce qu’il n’avait pas la permission d’entrer dans les
piéces souterraines du Labyrinthe ou seulement les initiés complets avaient accés. A 1’époque
moderne on a fait des fouilles archéologiques a I’endroit ou se trouvait autrefois le Labyrinthe mais
on n’y trouva aucun tombeau, ce qui confirme 1’hypothése que les souterraines du Labyrinthe
n’étaient pas, comme celles des pyramides, de nécropoles des pharaons, mais des picces affectées
aux ¢études et a certaines cérémonies initiatiques. Mais en quoi consistaient les cérémonies
d’initiation aux mystéres d’Osiris ? Hérodote écrit : « Les Egyptiens présentent par des jeux
mimiques les tortures de la Divinité. Je sais en détail quel est le déroulement de chaque jeu ; mais
il vaut mieux me taire ! » (I, 171) En fait nous n’avons pas besoin, pour le moment, d’en savoir
davantage, Hérodote dit qu’il vaut mieux se taire a cause du serment qu’il avait prononcé a
I’initiation, précisément, qu’il ne profanerait pas le rituel. A présent nous n’avons pas besoin de
savoir a force détails la manic¢re dont chaque mystére se déroulait. Le probléme réel est si la
pantomime par laquelle on remémorait la mort et la résurrection d’Osiris avait un sens — et si elle
en avait, quel était-il ?

D’ici nous devons nous laisser diriger par une importante autorité dans ce domaine : Mircea
Eliade. Nous allons faire référence a la célébre « Histoire des croyances et des idées religicuses »
(les paragraphes 28-33)°. Le drame d’Osiris peut étre reconstitué dans de trés grandes lignes. Osiris
¢tait un dieu et en méme temps un roi légendaire de ’Egypte. Il est une divinité civilisatrice qui
enseigna aux hommes le sens du bien et de la vertu. Par envie, son frére Seth le tue et, pour cacher
le crime, 1l coupe le cadavre en morceaux qu’il enterre dans des lieux différents du Delta du Nil.
L’épouse d’Osiris, Isis, avec leurs fils Horus et Anubis, le dieu qui a la téte de chacal, réussissent a
trouver les morceaux du cadavre et, a ’aide de la magie, ils le font revenir a la vie. Apres, Osiris
devient maitre du monde d’au-dela et juge des morts. Le mythe a de multiples fonctions. D’une
coté, ce mythe, comme le meurtre d’Abel par son frére Cain, ou comme 1’épisode du meurtre
d’Hiram Abif, explique I’apparition du mal ou de I’envie dans le monde. Puis Osiris comme
Tammuz des Babyloniens fait apparaitre dans la culture égyptienne et plus tard dans le judaisme, le
paradigme du dieu qui meurt et revient a la vie.

Ainsi, la vie de ’homme s’enrichit, elle recoit un sens, de méme que la mort. Dans Le Livre
des Morts, le célébre texte égyptien’®, le chapitre 25, le défunt s’adresse ainsi a Osiris : « Je
m’incline devant toi, grand dieu, le maitre des deux Maat », apres quoi il lui avoue le but de . . . sa

% Mircea Eliade Istoria credingelor si ideilor religioase, ESE, Bucuresti, 1981, p. 98-118.

153

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

mort : «Je suis venu chez toi, mon maitre, pour m’apercevoir de ta perfection»*!. Ainsi, la mort a
un sens, car seulement par elle on peut arriver a connaitre la perfection de la Divinité. La mort
devient I’initiation derniére et supréme.

Comme Mircea Eliade remarquait, au jugement d’Osiris le défunt devait répondre a un
interrogatoire initiatique. Le jugement proprement dit a lieu selon un scénario complexe. Dans le
méme chapitre 25 du Livre des Morts on trouve représenté le tribunal devant lequel le décédé devait
plaider pour son innocence. Le tribunal est présidé par Osiris qui est assisté par une cour formée de
42 juges, membres qui correspond d’aprés Ihistorien des religions Emilian Vasilescu'?, aux 42
nomes de I’Egypte. Le mort est introduit dans la salle d’audience par Horus, le fils d’Osiris. Horus
et Anubis pesent ’ame du mort en employant une balance. Sur un plateau de la balance il y a I’ame
du mort et sur I’autre, la déesse de la Justice et de la Vérité, Maat, pose une plume. Si le décédé¢ fut
une personne pécheresse alors son coeur serait plus lourd, la balance s’inclinerait de ce coté et le
coeur lourd de péchés tomberait et il serait dévorait sur-le-champ par un animal hideux et terrifiant,
un hybride entre le crocodile et I’hippopotame, nommé Oms. Le défunt ne peut pas suivre
passivement ce qui se passe et, par une longue confession négative, il avoue qu’il aurait pu faire des
choses nuisibles mais qu’il ne les fit pas. Entre autres, il déclare qu’il n’avait pas essay¢ d’apprendre
sans en avoir le droit, des connaissances ésotériques : « je n’ai pas voulu connaitre ce qui ne doit
pas étre connu », qu’il n’avait pas fait d’injustices, qu’il n’avait frappé personne, qu’il n’avait pas
pergu un pot-de-vin, qu’il n’avait pas déshonoré le nom des dieux, qu’il n’avait pas opprimé les
pauvres, etc. Tous ces péchés que le défunt nie avoir commis nous fournissent une image indirecte
des moeurs des gens de I’Egypte ancien, de leurs idées sur le mal et le bien. A la fin du plaidoyer et
tenant compte du résultat du pesage de 1’ame, le dieu Toth qui y joue le role de greftier, rédige un
rapport adressé au supréme Osiris ou il montre que le décédé n’est pas coupable, que son ame est
juste et que la balance ne s’est pas inclinée. A ce moment-la Osiris prononce la sentence en
permettant a celui qui vint au jugement d’entrer dans son royaume.

Pourquoi le décédé s’agite-t-il et quelle est la raison pour laquelle il se défend avec tant de
véhémence, devant le jugement d’Osiris ? Quel en est I’enjeu ? Eh bien, ceux qui entreront dans le
royaume d’Osiris pourront s’identifier mystiquement a Osiris lui-méme, ¢’est-a-dire ils mourront
et reviendront a la vie en méme temps qu’Osiris, comme les chrétiens s’identifieront mystiquement
plus tard a Jésus Christ, celui qui fut crucifié et qui revint a la vie. Et pour ¢a I’homme doit pratiquer
le culte, a vrai dire il doit, a des intervalles fixes qui ont une périodicité préétablie, imiter par des
jeux et la pantomime les tortures de la Divinité, participer par des rituels au drame et a ’apothéose
d’Osiris. De cette manicre Osiris devient le modeéle divin de toutes les gens qui esperent triompher
sur la mort. Osiris présentait la garantie du triomphe sur la mort parce que, comme Eliade écrivait,
dans une derniére synthése religieuse, les Egyptiens ont identifié¢ des éléments communs tant dans
le voyage journalier de Ra (le Soleil) que dans le drame d’Osiris. Les Egyptiens réussirent a articuler
dans un seul systéme ce qui est par excellence immuable et invulnérable — le trajet du Soleil — avec
un épisode occidental : le meurtre d’Osiris et ce qui est toujours accidentel, fragile et éphémere dans
I’existence humaine. On identifia la translation du Soleil dans le ciel a la résurrection nécessaire
d’Osiris et a la possibilité que chaque mortel devienne lui-méme un Osiris. En définitive, toutes les
apparitions du soleil peuvent €tre considérées comme une initiation et comme un support pour la
foi dans I'immortalité de I’ame.

3. Essai sur la mort comme initiation
La question : "Que sait-on sur la mort ?" devrait, je crois, étre reformulée: Sait-on vraiment
quelque chose sur la mort ? Parce que, sur la mort, on ne sait a proprement parler, rien. La mort

10. E. A. Wallis Budge, The Egyptian Book of the Dead, 1895.
12 Emilian Vasilescu, Istoria religiilor, Ed. BOR, Bucuresti, 1982

154

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

n’est pas une expérience au sens propre du terme. La mort est quelque chose qui arrive toujours a
une autre personne, pas a nous. On y assiste muets et impuissants, comme a quelque chose qu’on
ne comprend pas. Et quand il nous arrive ce n’est pas une expérience pour deux raisons.
Premicrement parce que c’est unique, ce n’est pas quelque chose qui pourrait se répéter et donc
expérimenter, au sens de la science. Puis, méme si on pouvait comprendre quelque chose de notre
propre mort, on ne réussirait rien communiquer de ce qu’on a individuellement expérimenté. La
mort est, dit E. M. Forster, seulement quelque chose d’incompréhensible et qui peut étre anticipé®.
Donc la science qui est fondée seulement sur des expériences répétables, observables et
communicables, ne peut rien apprendre et dire sur la mort. Seulement la littérature de fiction et la
foi religieuse pourraient faire des démarches quant a ce sujet. Mais dans le cas de la littérature de
fiction les choses ne sont pas tres claires. Le narrateur ou le pocte peuvent s’imaginer n’importe
quoi sur la mort. La condition n’est pas que le discours poétique soit vrai au sens de trouver une
correspondance dans une réalité, mais tout au contraire, il doit porter sur une construction purement
fictive. Le spectacle des représentations poétiques ou plastiques quant a la mort, au jugement et a la
vie d’au-dela, quelque vivement coloré, dynamique, attirant ou effroyable soit-il, ne nous offre
aucune certitude. Tout est relatif si on parle de ’artiste et de sa fonction fabulatrice. Le spectacle
poétique — plastique de I’eschatologie satisfait notre besoin de nous illusionner, pas celui de
certitude. On sait, malheureusement, que c’est une simple fiction et qu’on peut étre désenchantés a
tout moment, que le charme peut se rompre toujours, qu’il s’agit d’un beau mensonge seulement.
La foi qui vient avec une certitude. Le point faible, car il y en a un, est que la foi vient avec une
certitude suffisante seulement du point de vue subjectif et pas du tout objectif. La certitude qui est
suffisante du point de vu subjectif et objectif ne tient plus a la foi, mais a la science. Malgré tout
cela, la foi a elle aussi sa certitude, suffisante pour ’homme croyant, ce qui signifie énormément et
a la limite, elle peut étre tout. Mais ¢’est une certitude qui ne peut pas satisfaire les exigences de la
science. Par exemple, on pourrait proposer un expérience mentale!*. Supposons que tous les gens
soient aveugles des leur naissance et que trés rarement, une personne qui peut voir apparaisse une
fois a quelques centaines d’années. Cette personne verrait le monde des couleurs dans toute sa
splendeur, elle verrait la lumicre et les lointains, aube et le crépuscule, I’infinie variété¢ des formes
d’existence. Bien siir, la vue est ici la foi, la certitude suffisante seulement du point de vue subjectif.
Puis lui, celui qui voit, essayerait de communiquer par des mots aux autres personnes qui sont
aveugles ce qu’il a vu. Evidemment, beaucoup de choses vues resteront tout a fait incommunicables
pour les aveugles, d’autres auront une image imprécise et dépourvue d’une correspondance dans la
réalité. Enfin, beaucoup d’aveugles, probablement la plupart, auront 1’exigence impossible que le
fait de voir soit répété dans une expérience provoquée et dans des conditions controlables. Par
d’autres mots, ils prétendront une vérification « scientifique ». Contrairement, ils seront tentés de
dire que la vue est une hallucination et pas une vision.

Voila donc la différence fondamentale entre la science et la foi. La foi est la vue singulic¢re
inspirée du Ciel, irrépetable et transmise a nous, les aveugles, par les fondateurs de religion, les
prophetes, les grands initiés. Petit a petit, la lave de la foi originaire se refroidit et elle prend de
nouveaux contours dans les dogmes. La vision du mystique sera peu a peu communiquée aux
croyants ordinaires par des formules dogmatiques et par des symboles, tout comme une découverte
scientifique essentielle et initialement paradoxale sera peu a peu vulgarisée pour étre accessible au
commun des gens.

13 E. M. Forster, Aspecte ale romanului, E.L.U., Bucuresti, 1968, p. 54 et passim.
14 Lev Sestov, Apoteoza lipsei de temeiuri, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1995, p. 134.

155

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 10/2017

4. Le serpent qui avale sa propre queue, ’Ouroboros égyptien
On pourrait prendre comme points de départ deux extrémes a valeur de paradigme: Le Cercle
et I’ Arbre.

Il serait possible que ces deux objets, le cercle et ’arbre, I’'un idéal et I’autre matériel, illustrent
par une synecdoque (pars pro totum) les différences fondamentales entre la pensée et la vie, entre
le rationalisme et le vitalisme. En effet, I’idée de cercle est un produit pur de la raison en
comparaison avec I’arbre qui est une réalité et un résultat de 1’expérience. Le a priori et le a
posteriori. Le cercle est parfait, pendant que 1’arbre est difforme. comme tout ce qui a de la vie.
Dans le cercle, tous les points de la périphérie sont a la méme distance du centre, dans le cas de
I’arbre les feuilles sont aléatoirement placées sur les branches. Le cercle peut étre défini comme un
polygone qui a un nombre infini de cdtes, I’arbre contient un nombre limité des éléments. Le cercle
est une unité avec la totalité (« L’infini est un cercle de cercles», a dit Hegel), ’arbre est
exclusivement une multiplicité, situé entre 1’unité et la totalité. Sur la périphérie du cercle, tout point
est identique a tout autre point, sur ’arbre aucune feuille n’est identique a une autre (quelqu’un
d’autre I’a dit encore, je crois que c’était Leibniz). Aller en cercle est une action répétitive,
monotone et réversible, dans 1’arbre la séve monte dans un seul sens irréversiblement. Tourner en
cercle suppose retrouver le point de départ, la direction de la séve dans I’arbre est unidirectionnelle
de la racine au fruit, sans retour. Le cercle signifie la rotation cosmique pendant que I’arbre signifie
I’écoulement cosmique. La répétition dans le cercle est stérile, celle dans I’arbre est fertile. Aller
sur les bords du cercle signifie aller a I’infini dans le sable du désert, aller au sens du cycle végétal
signifie se trouver sur le chemin éternellement vert de la vie.

Le cercle, comme la goutte d’eau, roulera toujours au sens de la gravitation, de haut en bas,
mais les séves de I’arbre défient la gravitation. Quand le cercle meurt il ne donne pas naissance a
un autre cercle mais 1’arbre ne meurt que pour donner naissance a d’autres arbres, par la mort
rédemptrice de la semence. Le cercle peut étre vicieux, ce qui n’est pas du tout accidentel et a la
rigueur tout cercle est obligatoirement vicieux. L arbre ne peut étre que vertueux, il meurt toujours
debout. Le cercle est mécanique et I’arbre organique. Et (d’aprés Bergson) rien ne peut étre plus
comique que le mécanique plaqué sur le vivant.

Le serpent qui avale sa propre queue, I’ancien Ouroboros égyptien, représenté sous la forme
d’un cercle est tout a fait autre chose. Celui-ci représente un peu plus que le cercle seul et, de méme,
un peu plus que I’arbre seul. Le serpent qui avale sa propre queue signifie leur conciliation et leur
synthese. Le cercle du serpent est un cercle vivant parce qu’il a de la vie et parce qu’il peut donner
de la vie. Le serpent placé en cercle ne s’avale pas au sens propre parce qu’il ne serait, finalement,
rien, seulement une simple absurdité. Comme les lions de la parabole de Schopenhauer sur la
contradiction: deux lions furieux enfermés dans la méme cage se mangeraient 1’un I’autre de telle
maniére que finalement seulement les queues y resteraient. Mais le serpent en cercle englobe
I’arbre, le végétal et le difforme parce qu’il exprime péremptoirement le cycle de la mort et de la
renaissance par la semence. Comme un serpent en cercle.

156

BDD-A25634 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:34 UTC)


http://www.tcpdf.org

