
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I Issue 3 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, THIRD VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 443-449 

 

 

Bernard GODEAUX  

La citoyenneté: les droits et les devoirs en démocratie 
 

Haute Ecole de la Province de Liège, Belgique 

Bernard.Godeaux@prov-liege.be 

 

(…) Il est difficile de susciter lřengagement dans un modèle de vie 

collective lorsque des groupes ont le sentiment que certaines de leurs 

convictions sont ignorées ou combattues. Réciproquement, les refus, 

au nom dřune appartenance communautaire ou religieuse, de souscrire 

à des normes démocratiques garantissant lřégalité, lřautonomie 

individuelle et lřEtat de droit renforcent lřidée que certaines catégories 

de population ne peuvent être intégrées que par la contrainte.  

(de Coorebyter 2002: 95-96) 
 

 

Introduction: Citoyenneté et enjeux 
 

A lřheure où lřindividualisme se manifeste chaque jour davantage, menaçant, par 

dřincessantes manifestations dřégoïsme, voire dřintégrisme, le lien social qui forge les 

rouages de la société, il nous a paru nécessaire de nous pencher sur cette citoyenneté 

dont les droits et les devoirs consacrent le bon fonctionnement de la démocratie. [1] 

Ce rappel est-il superflu lorsquřun nombre croissant de personnes aime à se définir 

comme autant dřindividus libérés de toute contrainte ? Ce nřest naturellement pas en 

ces termes quřil convient dřaborder lřétablissement et le respect de règles communes 

jouant un rôle de régulateur entre les obligations de lřEtat, dřune part, et celles des 

citoyens qui le composent, dřautre part. Lřenjeu, essentiel, résume à lui seul la 

défense des valeurs dont la société est issue: le respect, la justice et la tolérance. 

Nous aurons lřoccasion dřy insister tout au long de ces quelques lignes. 

 

 

1. Emergence de la citoyenneté 
 

Si lřune des missions de lřEtat vise à perpétuer les valeurs communes qui fondent le 

lien social, elles nřapparaissent pas soudainement comme une construction 

dogmatique. Citoyenneté et démocratie incarnent avant tout un long façonnement de 

lřhistoire, une lente et fructueuse maturation, le fruit de tensions qui ont ponctué la 

naissance puis la vie des nations et des hommes qui les ont habitées. 

Historiens et chercheurs sřaccordent sur ce point, cřest bien dans lřAntiquité 

grecque quřil convient de chercher les racines de «la communauté des citoyens» [2] 

organisée en constitution, la polis. La Cité est celle gouvernée par les lois et non plus 

par les hommes. Le premier cercle de la famille qui sřélargit, pas à pas, à ceux 

constitués par les voisins, les amis, les groupes puis les communautés est, en 

principe, amené à céder les décisions du partage des pouvoirs et des  biens à la 

communauté des hommes ou à leurs représentants. Ainsi, trouvons-nous les sources 

de lřidée de citoyenneté à Athènes, un régime démocratique qui voit le jour aux Ve et 

IVe siècles avant notre ère. [3] Si lřégalité des citoyens devant la loi prend naissance 

dans la cité grecque antique, la vocation universelle dřune ouverture, même 

restreinte, à la citoyenneté se réalise, plus tardivement, à lřépoque romaine. En effet, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
444 

le statut juridique du citoyen romain présente une portée plus universelle. En 

théorie, tout au moins, et contrairement aux usages athéniens, lřétranger habitant 

Rome peut accéder à la citoyenneté. De plus, une réussite économique et sociale peut 

conduire à une réelle participation politique dans la vie romaine, un pouvoir réservé 

à une oligarchie traditionnellement composée de citoyens financièrement aisés [4]. 

Cřest également à lřAntiquité que revient le mérite de la distinction entre lřespace 

public et lřespace privé. Le citoyen libre dřAthènes participait à la vie démocratique 

de la Cité, mais le même individu était libre de vivre, sur un plan privé, comme il le 

souhaitait. On le constate, cet ordre démocratique que nous chérissons aujourdřhui 

trouve une partie de ses origines dans la séparation entre sphère publique, 

comprenant lřaspiration universelle du citoyen, et sphère privée, soulignant les 

particularités de chaque individu. 

Lřémergence de règles communes au même titre que lřidée de liberté vont servir 

de fondements à ce nouveau concept [5] de citoyenneté. Avec plus ou moins de 

bonheur, des sociétés humaines vont épouser la notion, puis tendre vers la 

réalisation dřun «État citoyen».  Bien entendu, il ne nous appartient pas dřen dresser 

un historique en quelques lignes. Des interprétations et des applications différentes 

de la citoyenneté pourront être découvertes et mises en évidence dans les «Cités-

États» dřItalie à la fin du Moyen Age, dans la république de Hollande du XVIIe siècle, 

dans lřAngleterre du Commonwealth, dans les colonies révolutionnaires de 

lřAmérique et dans la France des Lumières et de la Révolution. [6]  

 

 

2. Citoyenneté et démocraties modernes 
 

Quřil sřagisse du monde anglo-saxon ou du modèle républicain français, deux 

conceptions de la citoyenneté sřaffrontent. Aux Etats-Unis, par exemple, les 

communautés ethniques, les origines nationales, voire raciales, sont socialement 

reconnues et différenciées. Le multiculturalisme bat encore trop souvent en brèche le 

mythe du «melting pot» américain. En France et dans nos contrées, par contre, 

lřintégration dans la nation cherche à éviter tout risque de «tribalisation» et le sens 

de citoyenneté recouvre plutôt la lutte contre toute discrimination. Le droit à la 

différence, et nous y insistons, glisse vers le devoir dřappartenance. La liberté 

individuelle, le libre choix de lřindividu doivent sřintégrer dans un espace public 

commun à tous. Pour le dire autrement, en échange de la liberté de conscience, de la 

liberté dřexpression, de la liberté dřopinion, de lřégalité en droit Ŕ un devoir de lřEtat 

et un droit du citoyen Ŕ le citoyen doit sřengager à respecter lřespace public partagé 

par tous Ŕ un droit de lřEtat et un devoir du citoyen. Dans une société plurielle qui 

accepte et prône la diversité en son sein, il nřy a pas de salut sans  un rejet clair et 

net de toute pratique discriminatoire (actes racistes, intégristes, inégalités sexuelles, 

de mœurs, dřâge, de situation familiale, dřapparence physique, de handicap, etc.). En 

dřautres termes, loin de tout égoïsme individuel ou de tout esprit de caste, lřEtat doit 

appartenir à tous les citoyens et parvenir à maintenir lřunité de lřespace public en 

respectant la diversité de ses espaces privés. Cřest sous cet apparent paradoxe que 

réside certainement la vraie gageure, celle qui oblige tout un chacun à éviter une 

interprétation à géométrie variable - au gré des individus, des groupes ou des lobbies 

- des valeurs, des normes ou des règles communes. 

 

 

3. Citoyenneté et repli identitaire 
 

Parmi les devoirs de lřEtat, il lui appartient de rendre légitime et équitable 

lřaccès aux biens, leur partage entre les individus ou les groupes quřils constituent. 

Le citoyen paraît donc en droit dřattendre de lřEtat quřil veille à sa sécurité en le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
445 

protégeant, à son bien-être en lui donnant accès aux soins de santé et à son 

éducation en lui offrant des lieux dřapprentissage. En ce sens, mais aussi dans un 

souci égalitaire quřexige les fondements de la citoyenneté, il importe que ces 

domaines demeurent principalement lřapanage du secteur public. La communauté 

des citoyens ne peut se transformer irrémédiablement, avec son cortège dřinjustices 

criantes et de drames sociaux, en un marché de consommateurs.  

En tant quřespace de rencontres, lřécole constitue précisément ce sanctuaire à 

défendre pied à pied afin de lutter contre tout repli identitaire. Cřest en son sein que 

lřapprentissage de la citoyenneté peut se réaliser. Cřest par lřéducation intellectuelle 

et critique, par la mise à distance qui permet dřaccéder au jugement, à la diversité 

des cultures, à lřépanouissement de la personne que la citoyenneté peut renaître 

chaque jour. Lřécole assure un indispensable  brassage social, procure des outils de 

socialisation, encourage le dialogue. En un mot comme en cent, elle demeure, tant 

quřà présent, lřespace public qui incarne par excellence lřapprentissage et le partage 

des règles communes. Sa mission lřautorise à préparer les futurs citoyens aux 

problèmes éthiques qui ne manqueront pas de se poser demain avec plus dřacuité 

encore (globalisation, Internet, etc.). Lřéphémère du quotidien et le monde parcellisé 

imposent, nřen doutons pas, un besoin de repères au citoyen. Au commencement de 

cette réflexion, nous avons attiré lřattention sur ce que dřaucuns nomment lřidéologie 

de lřindividualisme. Par delà les limites que nous avons proposées pour établir des 

frontières entre les droits et les devoirs des citoyens, lřécole doit aider les jeunes à 

ordonner et structurer leurs savoirs; ces savoirs que leur « statut » précoce de 

consommateurs leur impose par le biais de la télévision ou des nouvelles technologies 

de lřinformation accompagnés de leurs inévitables corollaires que sont la publicité ou 

la consommation effrénée. 

Ainsi, cette liberté tant prônée de nos jours, celle qui nous vante nos prétendus 

choix, nřest peut-être plus celle que lřon croit. De la liberté du citoyen, ne glissons-

nous pas imperceptiblement vers une plus hypothétique « liberté » du 

consommateur ? Engourdi, anesthésié, parfois groggy, le citoyen de nos démocraties 

occidentales part chaque matin faire son marché. Sřagit-il du marché des valeurs 

léguées par les anciens, et dont nous sommes les dépositaires, ou dřun marketing 

outrancier qui, à défaut de nous délivrer de nos démons, transforme chacun de nos 

actes quotidiens en une nouvelle opération de marketing. 

Cřest une évidence: les citoyens, les médias, les politiques de la Cité, tous sont 

pris dans un tourbillon médiatique. Ils se nourrissent du fait du jour. Quřavons-nous 

donc de si important à attendre des agitations de surface, celles-là mêmes qui 

minent lřespace public et ses valeurs partagées ? Des procès retentissants aux 

fantasmes de très improbables réseaux, la limite entre la conquête et lřexploitation 

des sentiments de lřopinion publique est bien étroite. Le philosophe Edouard 

Delruelle [7] ne sřy trompe pas lorsquřil déclare, dans la foulée de Claude Lefort, que: 

Lřavènement du totalitarisme peut alors être interprété comme «une réponse aux 

questions que véhicule la démocratie, comme la tentative de résoudre ses 

paradoxes.» (Lefort 1981: 182). Cřest depuis la démocratie, bien que contre elle, que 

surgit le totalitarisme. A la faveur dřune crise économique, dřune guerre ou de 

lřaccroissement de lřinsécurité, le pouvoir démocratique apparaît, non plus comme un 

pôle symbolique dřidentification, mais comme « quelque chose de particulier au 

service des intérêts et des appétits de vulgaires ambitieux. » (Lefort 1986: 30). Guy 

Haarsher, lui aussi philosophe, habitué des milieux laïcs, enfonce le clou. Sřil fallait 

encore convaincre les sceptiques, il écrit avec clairvoyance et lucidité: 

Mais souvent aussi, il nřy a rien à voir derrière le rideau de la vérité judiciaire: rien, sauf 

des fantasmes, qui risquent de produire des effets délétères sur la vie démocratique et sur 

les libertés des citoyens. Dans ce cas, lřopinion frustrée lance des accusations dans tous les 

sens, salissant des réputations qui peuvent ne jamais être rétablies, en vertu de lřadage 

simpliste selon lequel « il nřy a pas de fumée sans feu ». En matière de rumeurs et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
446 

dřopinion à lřemporte-pièce, il existe énormément de fumées ne correspondant à aucun 

foyer véritable. Ce qui devient inquiétant, cřest quand le public accepte systématiquement 

la thèse du complot et privilégie à tout coup des responsables invisibles par rapport aux 

accusés visibles.  

(Magos 2004: 83) 

On lřaura compris, il est une autre mission essentielle que lřécole a en charge 

dans nos démocraties modernes: donner à chacun les clés dřaccès aux institutions 

démocratiques de nos sociétés. Lřapprentissage des aspects politiques, culturels, 

intellectuels, économiques ou juridiques des institutions qui représentent les 

citoyens sřavère fondamental pour introduire progressivement lřidéal partagé par 

tous de respect, de justice et de tolérance. Comme lřa récemment rappelé le 

sociologue Mark Elchardus: 

Celui qui abandonne sa conviction en une philosophie de la vie et, surtout, qui y devient 

consciemment indifférent, cultive une grande méfiance sociale. Les personnes peu 

scolarisées se sentent mal à lřaise et affichent donc de la méfiance envers les institutions. 

Ce malaise semble être la conséquence de la société de la connaissance qui, même dans la 

vie quotidienne, demande une grande capacité à réunir et assimiler lřinformation (…) 

LřEtat-providence leur a en effet appris à rendre le gouvernement et la politique 

responsables de leurs frustrations quand la réalité ne répond pas à leurs attentes, qui sont 

élevées. Bref, la société sécularisée de la connaissance et des médias apparaît presque 

inévitablement comme une société méfiante. 

(Elchardus 2004: 7)   

Ces propos ne résonneraient pas comme une mise en garde insistante, sřil ne nous 

paraissait pas utile, face à la dictature de lřinstant et du plaisir immédiat à assouvir, 

de rappeler avec insistance lřobligation faite à lřEtat, mais aussi à ses membres, de 

relayer, de propager et de transmettre lřidentité citoyenne par delà les hommes et les 

générations. Pouvons-nous faire lřimpasse sur ce fantastique héritage historique 

initié en ces temps lointains par la Cité athénienne ? Nřavons-nous pas ici, en plus de 

la défense des libertés, un prodigieux devoir de mémoire ? 

Sřil nous paraît acquis que le maintien et le renforcement de lřécole publique 

constituent un des outils aptes à promouvoir efficacement la citoyenneté, il en est un 

autre qui nous semble relever, lui aussi, de la responsabilité de lřEtat. Nous ne 

nierons pas, en accord avec Philip Pettit, et au vu dřévénements qui ont récemment 

ponctués tant la vie nationale que lřactualité internationale, les remarques 

suivantes: 

Dans les démocraties contemporaines, les journaux et les reportages  télévisés sont 

souvent livrés à la recherche de lřaudience, ils font appel au sensationnel et ils tendent de 

plus en plus à induire chez leur public le sens de lřhorreur qui produit la colère voyeuriste 

et le sens de la peur qui garantit le frisson voyeuriste. Il est hors de doute Ŕ et cřest 

malheureux Ŕ que lřimage qui est présentée de la société qui nous entoure est fondée sur 

une vision suffisamment fausse des choses pour mériter à la fois quřon la réfute et quřon la 

rejette. Mais cette image est si unilatérale quřelle confine souvent à un imaginaire 
cauchemardesque.  

(Pettit 2004: 221)  

On ne sřétonnera pas, aujourdřhui, quřun universitaire américain porte un tel 

jugement. Il ne nous autorise pas à baisser la garde de ce côté-ci de lřAtlantique. 

LřEtat, une fois encore, détient des responsabilités au sens où il ne doit pas 

abandonner au monde marchand une domination des médias, cet autre lieu de 

rencontres citoyennes, sous prétexte dřéconomie, de mesures de restrictions 

budgétaires ou dřimpératifs de rentabilités. Soutenir des moyens de communication 

publics, cřest encourager aussi lřexpression des communautés locales. Le 

consommateur compulsif de jeux télévisés débilitants ne peut rencontrer 

simultanément en un point magique et mystérieux le citoyen attaché aux valeurs de 

la communauté démocratique. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
447 

La lutte contre le repli identitaire, voire communautaire, dispose dřautres 

régulateurs pour garantir lřunité et la pérennité de nos sociétés démocratiques. Le 

respect des règles communes édictées par lřEtat, et donc élaborées par les citoyens, 

équilibre la recherche de lřintérêt collectif. Constitution, lois ou décrets tracent, entre 

autres, les limites du jeu politique, le devoir dřéquité sociale ou les règles des 

modèles économiques acceptables par tous. Une participation supplémentaire est 

cependant demandée au citoyen, elle exige du droit de vote quřil soit obligatoire dans 

notre pays. Sans engager un long débat aux nombreuses aspérités techniques, 

précisons quřen Belgique 10% des personnes en âge de voter ne se déplacent pas  

pour se rendre aux urnes. Pourtant, comment ignorer les effets dévastateurs dřune 

absence de mobilisation des citoyens dans dřautres démocraties contemporaines où le 

vote nřest pas obligatoire ? Faut-il rappeler lřéviction du candidat socialiste au profit 

de celui du Front national dès le premier tour des dernières élections présidentielles 

françaises de 2002 ? George W. Bush élu président des Etats-Unis parce que la cour 

suprême de ce pays décide dřarrêter le décomptage des suffrages qui lřaurait donné 

perdant ? Socrate condamné à mort par une courte majorité de trente voix ? [8] Non, 

décidément lřabsence dřimplication des membres de la Cité dans les votes à caractère 

démocratique encourage des errements incompatibles avec les droits et les devoirs 

du citoyen. 

 

 

4. Citoyenneté et participation collective 
 

Le modèle belge a privilégié de longue date lřidée de consensus. De négociations en 

compromis, la participation collective [9] des citoyens ou de leurs représentants a, le 

plus souvent, encouragé le partage de valeurs entre des individus et des groupes. Il a 

permis aussi, dans lřidéal, de rencontrer les conditions qui nous permettent de vivre 

au contact des autres sans être à leur merci. Il est naturellement essentiel que les 

citoyens soient assurés de ne pas avoir à subir la domination dřautrui. Il sřagit là, 

pour lřEtat, de lřobligation de promouvoir lřautonomie personnelle des individus. 

Derrière ce contrat, les citoyens sont amenés, par le biais de la participation, à 

refonder et à réguler eux-mêmes une société en mouvement. Pour qualifier le 

fonctionnement du système belge, Dominique Schnapper préfère à la participation 

collective le terme de société « consociative ». (cf. Schnapper 1994: 147). Elle 

explique: 

Lřexpérience des démocraties dites «consociatives» est à cet égard instructive. Dans quatre 

sociétés, dont les langues, les religions, les cultures ou les origines ethniques sont diverses 

- lřAutriche, la Belgique, les Pays-Bas et la Suisse Ŕ on a pu néanmoins organiser un 

gouvernement démocratique ( …) Le projet politique sřétait constitué autour de lřidée 

même de négociations et de compromis entre les groupes. La démocratie « consociative » ne 

se maintient que sřil existe un domaine public commun, fondé sur une même origine et une 

même conception du monde.  

(idem: 147-148)  

Elle remarque, quřen contrepartie, les prises de décision peuvent sřavérer plus 

compliquées, puisquřelles relèvent, dans bien des cas, dřun compromis qui fait la part 

belle à lřéquilibre interne de chaque groupe, voire de chaque mouvement politique. 

Ces procédures de participation se fondent dans une large mesure sur le système dit 

des « piliers ». Ces orientations philosophiques, politiques ou sociales ont très 

largement contribué à lřéchafaudage qui garantit, aujourdřhui encore, les bases de 

notre bien-être de nation démocratique et citoyenne. Certes des excès, voire des 

abus, ont terni la qualité du modèle. Sans évider la question, des procédures de 

contrôles toujours perfectibles existent, ce type de dérives nřest pas le propre de la 

Belgique. Lřessentiel consiste peut-être à remarquer les glissements actuellement en 

cours où les clivages, qui semblaient figés pour lřéternité (à gauche, à droite, au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
448 

centre, où faut-il par exemple situer lřhumanisme ?), sřaffaiblissent ou sřeffacent. Si 

le brouillard sřinstalle, sur un plan sémantique au moins, où chercher de nouveaux 

repères, de nouvelles normes pour le futur proche ? Le citoyen ne peut échapper à ce 

questionnement. Notre système est-il toujours adapté ou évolue-t-il justement, à 

notre insu, vers une dilution ou une redéfinition des normes et des règles existantes? 

Il reste malaisé de situer avec précision les nouveaux lieux du pouvoir ou de 

décrypter le sens quřil convient de leur donner. La mondialisation de lřéconomie, 

lřemprise croissante des marchés, le rôle grandissant des institutions 

internationales, lřappel incessant aux experts de tout poil Ŕ nous laissera-t-on encore 

demain le droit à la capacité de penser notre avenir ? Ŕ ne laissent pas de 

questionner le pouvoir du citoyen. Lřopacité des processus de décision dans des 

cercles fermés (Commission européenne, Fond Monétaire International, 

Organisation Mondiale du Commerce, Banque Mondiale, G 8, etc.) prive le citoyen de 

visibilité et du droit de vote. Si, en Belgique, la Marche blanche nřa pas produit de 

nouvelles formes de citoyenneté durable - avec le recul du temps, le trait semblait 

forcé et non adapté Ŕ il nřen va pas nécessairement de même des mouvements de 

contrepoids qui nřacceptent pas lřargumentation de la contrainte économique dans le 

débat politique. Peut-être faut-il y voir lřémergence de nouvelles formes de 

citoyenneté qui restent à dessiner ? 

 

 

5. Citoyenneté et avenir  
 

Lřindividu qui se définit hors des liens de la société nourrit lřaffaiblissement de 

lřautorité de lřEtat et donc de ses membres, il renie les traditions partagées par la 

collectivité et pense, à tort, quřil se libère de toute contrainte, de toute tutelle. Sous 

ce label, le citoyen responsable est en voie de déserter lřespace public commun et 

dřaccepter, sous le prétexte fallacieux dřune autonomie à tout crin, sa métamorphose 

en consommateur avide et insatiable. Cette stratégie, si elle laisse libre cours à 

lřindividualisme et à son univers exclusivement marchand, sřoppose à une 

implication active du citoyen dans la vie de la cité. Elle ruine lřémergence de 

nouveaux individus responsables, capables de relever les défis dřun monde parcellisé. 

Une telle attitude de déni menace la cohérence, dissout la cohésion, aspire dans une 

coquille vide le sens que la société des hommes peut insuffler à nos tranches de vies. 

A lřopposé dřun tel retrait, à tous les échelons de la vie sociale,  lřurgence impose un 

besoin dřintégration, une volonté dřouverture à de nouveaux modes de pensées. 

Lřavenir de nos communautés démocratiques, de nos nations développées appellent à 

une intelligence retrouvée et à une citoyenneté renouvelée. Garantir lřespace public 

de demain, construire une Europe démocratique des citoyens invitent chacun dřentre 

nous à investir de nouveaux horizons. Lřexpérience nřest pas achevée, elle impose au 

citoyen de faire barrage à lřégoïsme et à la cupidité de groupes irresponsables. Il lui 

revient de tout mettre en oeuvre pour rendre caduque, à chaque échelon de la société 

démocratique, les sombres prédictions dřun choc des civilisations. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press



 

 
449 

 

Notes  
 

[1] A ce sujet, on lira avec intérêt les réflexions de Jean-Claude Guillebaud (2003) ou encore, 

celles, plus contrastées, de Pierre-André Taguieff (2004). 

[2] Nous reprenons ici le titre des réflexions de Schnapper 1994. 

[3] Le statut de citoyen athénien ne concernait pas les esclaves, les femmes, les étrangers et les 

métèques. Pour une synthèse de la démocratie directe athénienne, dites aussi de face à face, 

voir de Coorebyter 2002: 11-26. 

[4] Précisons que le nombre de citoyens romains dépassait largement celui dřAthènes. Aussi, à 

Rome, une majorité de la population ne jouait pas de rôle dans la vie politique. Quant aux 

assemblées électives, le vote collectif était lřusage, excluant de facto tout vote individuel. 
[5] Il ne sřagit pas de privilégier une abstraction, mais de souligner le fait que lřon ne peut que 

tendre vers une citoyenneté individuelle. Les injustices de la réalité sociale en témoignent 

abondamment. Il arrive encore de nos jours que lřintérêt dřindividus ou de groupes prime sur 

lřintérêt général consensuel. 

[6] Nous invitons le lecteur soucieux dřapprofondir cette discussion à lire lřouvrage savant, mais 

néanmoins passionnant, de lřuniversitaire américain Philip Pettit, Républicanisme. Une théorie 

de la liberté et du gouvernement. 

[7] Edouard Delruelle, in Magos 2004: 226. 

[8] Pour une critique des dérapages démocratiques, voir le vigoureux petit livre de Luciano 

Canfora, Lřimposture démocratique, Du procès de Socrate à lřélection de G.W. Bush, 2003. 

[9] Voir les développements proposés chez de Coorebyter 2002: 47-70. 

 

 

Bibliographie 
 

*** 2004. Guide pratique des religions et des convictions. Bruxelles: Communauté Wallonie-

Bruxelles, Ousia.  

BINDE, J. 2004. Où vont les valeurs ? Paris: UNESCO, Albin Michel.  

CANFORA, L. 2003. Lřimposture démocratique, Du procès de Socrate à lřélection de G.W. Bush. 

Paris: Flammarion.  

COOREBYTER, V. de. 2002. La citoyenneté, Dossier n°56,. Bruxelles: CRISP. 

DřIRIBARNE, Ph. 1996. Vous serez tous des maîtres, La grande illusion des temps modernes. 

Paris: Seuil.  

DUCOMTE J.-M. 2003. La démocratie, Toulouse: Milan. 

ELCHARDUS, M. 2004. La démocratie mise en scène. Bruxelles: Labor. 

GUILLEBAUD, J.-Cl.. 2003. Le goût de lřavenir. Paris: Seuil. 

LAMY, Pascal 2004. La démocratie-monde. Pour une autre gouvernance globale Paris: Seuil. 

LAROUCHE, J.-M. 2003. Reconnaissance et citoyenneté, Au carrefour de lřéthique et du 

politique. Sainte-Foy: Presses de lřUniversité du Québec. 

LASCH, Ch. 1996. La révolte des élites et la trahison de la démocratie. Castelneau-le-Lez: 

Climats. 

LASCH, Ch. 2000. La culture du narcissisme. Castelneau-le-Lez: Climats. 

LASCH, Ch. 2001. Culture de masse ou culture populaire ? Castelneau-le-Lez: Climats. 

LEFORT, Cl. 1981. Lřinvention démocratique. Paris: Fayard. 

LEFORT, Cl. 1986. Essais sur le politique, XIXe et XXe siècles. Paris: Seuil. 

LE GOFF, J.-P. 2003. La démocratie post-totalitaire. Paris: La Découverte. 

MAGOS, V. 2004. Procès Dutroux, Penser lřémotion. Bruxelles, Coordination de lřaide aux 

victimes de maltraitance. 

MANIN, B. 1996. Principes du gouvernement représentatif. Paris: Flammarion. 

PETTIT, Ph. 2004. Républicanisme. Une théorie de la liberté et du gouvernement. Paris: 

Gallimard.. 

RANCIÈRE, J. Aux bords du politique. Paris: Gallimard. 

SCHNAPPER D. 1994. La communauté des citoyens, Sur lřidée moderne de nation. Paris: 

Gallimard. 

TAGUIEFF, P.-A. 2004. Le sens du progrès, une approche historique et philosophique. Paris: 

Flammarion. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)
BDD-A25332 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

