Communication and Argumentation in the Public Sphere ISSN 1843 - 7893
(2007) Year I Issue 3
Galati University Press
Editors: Anca Gata & Adela Dragan
Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, THIRD VOLUME
April 12th-14th 2007 — “Dunérea de Jos” University, Galati Romania
pp. 443-449

Bernard GODEAUX
La citoyenneté: les droits et les devoirs en démocratie

Haute Ecole de la Province de Liége, Belgique
Bernard.Godeaux@prov-liege.be

(...) 11 est difficile de susciter I'engagement dans un modéle de vie
collective lorsque des groupes ont le sentiment que certaines de leurs
convictions sont ignorées ou combattues. Réciproquement, les refus,
au nom d'une appartenance communautaire ou religieuse, de souscrire
a des normes démocratiques garantissant I'égalité, l'autonomie
individuelle et I'Etat de droit renforcent I'idée que certaines catégories
de population ne peuvent étre intégrées que par la contrainte.

(de Coorebyter 2002: 95-96)

Introduction: Citoyenneté et enjeux

A Theure ou l'individualisme se manifeste chaque jour davantage, menacgant, par
d’incessantes manifestations d’égoisme, voire d’intégrisme, le lien social qui forge les
rouages de la société, il nous a paru nécessaire de nous pencher sur cette citoyenneté
dont les droits et les devoirs consacrent le bon fonctionnement de la démocratie. [1]
Ce rappel est-il superflu lorsqu’'un nombre croissant de personnes aime a se définir
comme autant d'individus libérés de toute contrainte ? Ce n’est naturellement pas en
ces termes qu’il convient d’aborder 1’établissement et le respect de régles communes
jouant un role de régulateur entre les obligations de 'Etat, d’'une part, et celles des
citoyens qui le composent, d’autre part. L’enjeu, essentiel, résume a lui seul la
défense des valeurs dont la société est issue: le respect, la justice et la tolérance.
Nous aurons l'occasion d’y insister tout au long de ces quelques lignes.

1. Emergence de la citoyenneté

Si I'une des missions de I'Etat vise a perpétuer les valeurs communes qui fondent le
lien social, elles n’apparaissent pas soudainement comme une construction
dogmatique. Citoyenneté et démocratie incarnent avant tout un long fagonnement de
Thistoire, une lente et fructueuse maturation, le fruit de tensions qui ont ponctué la
naissance puis la vie des nations et des hommes qui les ont habitées.

Historiens et chercheurs s’accordent sur ce point, c’est bien dans I’Antiquité
grecque qu’il convient de chercher les racines de «la communauté des citoyens» [2]
organisée en constitution, la polis. La Cité est celle gouvernée par les lois et non plus
par les hommes. Le premier cercle de la famille qui s’élargit, pas a pas, a ceux
constitués par les voisins, les amis, les groupes puis les communautés est, en
principe, amené a céder les décisions du partage des pouvoirs et des biens a la
communauté des hommes ou a leurs représentants. Ainsi, trouvons-nous les sources
de I'idée de citoyenneté a Athénes, un régime démocratique qui voit le jour aux Ve et
IVe siecles avant notre ére. [3] Si I’égalité des citoyens devant la loi prend naissance
dans la cité grecque antique, la vocation universelle d’'une ouverture, méme
restreinte, a la citoyenneté se réalise, plus tardivement, a I’époque romaine. En effet,

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



le statut juridique du citoyen romain présente une portée plus universelle. En
théorie, tout au moins, et contrairement aux usages athéniens, I’étranger habitant
Rome peut accéder a la citoyenneté. De plus, une réussite économique et sociale peut
conduire a une réelle participation politique dans la vie romaine, un pouvoir réservé
a une oligarchie traditionnellement composée de citoyens financierement aisés [4].
C’est également a ’Antiquité que revient le mérite de la distinction entre l’'espace
public et 'espace privé. Le citoyen libre d’Athénes participait a la vie démocratique
de la Cité, mais le méme individu était libre de vivre, sur un plan privé, comme il le
souhaitait. On le constate, cet ordre démocratique que nous chérissons aujourd’hui
trouve une partie de ses origines dans la séparation entre sphere publique,
comprenant laspiration universelle du citoyen, et sphere privée, soulignant les
particularités de chaque individu.

L’émergence de regles communes au méme titre que l'idée de liberté vont servir
de fondements a ce nouveau concept [5] de citoyenneté. Avec plus ou moins de
bonheur, des sociétés humaines vont épouser la notion, puis tendre vers la
réalisation d’'un «Etat citoyen». Bien entendu, il ne nous appartient pas d’en dresser
un historique en quelques lignes. Des interprétations et des applications différentes
de la citoyenneté pourront étre découvertes et mises en évidence dans les «Cités-
Etats» d'Ttalie a la fin du Moyen Age, dans la république de Hollande du XVIIe siecle,
dans I’Angleterre du Commonwealth, dans les colonies révolutionnaires de
I’Amérique et dans la France des Lumiéres et de la Révolution. [6]

2. Citoyenneté et démocraties modernes

Qu’il s’agisse du monde anglo-saxon ou du modéle républicain francais, deux
conceptions de la citoyenneté s’affrontent. Aux KEtats-Unis, par exemple, les
communautés ethniques, les origines nationales, voire raciales, sont socialement
reconnues et différenciées. Le multiculturalisme bat encore trop souvent en breche le
mythe du «melting pot» américain. En France et dans nos contrées, par contre,
Iintégration dans la nation cherche a éviter tout risque de «tribalisation» et le sens
de citoyenneté recouvre plutét la lutte contre toute discrimination. Le droit a la
différence, et nous y insistons, glisse vers le devoir d’appartenance. La liberté
individuelle, le libre choix de l'individu doivent s’intégrer dans un espace public
commun a tous. Pour le dire autrement, en échange de la liberté de conscience, de la
liberté d’expression, de la liberté d’opinion, de I'égalité en droit — un devoir de ’'Etat
et un droit du citoyen — le citoyen doit s’engager a respecter ’espace public partagé
par tous — un droit de 'Etat et un devoir du citoyen. Dans une société plurielle qui
accepte et prone la diversité en son sein, il n’y a pas de salut sans un rejet clair et
net de toute pratique discriminatoire (actes racistes, intégristes, inégalités sexuelles,
de moeurs, d’age, de situation familiale, d’apparence physique, de handicap, etc.). En
d’autres termes, loin de tout égoisme individuel ou de tout esprit de caste, I'Etat doit
appartenir a tous les citoyens et parvenir 4 maintenir I'unité de I'espace public en
respectant la diversité de ses espaces privés. C’est sous cet apparent paradoxe que
réside certainement la vraie gageure, celle qui oblige tout un chacun a éviter une
interprétation a géométrie variable - au gré des individus, des groupes ou des lobbies
- des valeurs, des normes ou des régles communes.

3. Citoyenneté et repli identitaire
Parmi les devoirs de I'Etat, il lui appartient de rendre légitime et équitable
Pacces aux biens, leur partage entre les individus ou les groupes qu’ils constituent.

Le citoyen parait donc en droit d’attendre de I'Etat qu’il veille a sa sécurité en le

444

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



protégeant, a son bien-étre en lui donnant accés aux soins de santé et a son
éducation en lui offrant des lieux d’apprentissage. En ce sens, mais aussi dans un
souci égalitaire qu’exige les fondements de la citoyenneté, il importe que ces
domaines demeurent principalement I'apanage du secteur public. La communauté
des citoyens ne peut se transformer irrémédiablement, avec son cortege d’injustices
criantes et de drames sociaux, en un marché de consommateurs.

En tant qu’espace de rencontres, I’école constitue précisément ce sanctuaire a
défendre pied a pied afin de lutter contre tout repli identitaire. C’est en son sein que
Tapprentissage de la citoyenneté peut se réaliser. C’est par I'éducation intellectuelle
et critique, par la mise a distance qui permet d’accéder au jugement, a la diversité
des cultures, a '’épanouissement de la personne que la citoyenneté peut renaitre
chaque jour. L’école assure un indispensable brassage social, procure des outils de
socialisation, encourage le dialogue. En un mot comme en cent, elle demeure, tant
qu’a présent, I’espace public qui incarne par excellence 'apprentissage et le partage
des reégles communes. Sa mission l'autorise a préparer les futurs citoyens aux
problemes éthiques qui ne manqueront pas de se poser demain avec plus d’acuité
encore (globalisation, Internet, etc.). L’éphémeére du quotidien et le monde parcellisé
imposent, n’en doutons pas, un besoin de reperes au citoyen. Au commencement de
cette réflexion, nous avons attiré 'attention sur ce que d’aucuns nomment I'idéologie
de I'individualisme. Par dela les limites que nous avons proposées pour établir des
frontiéres entre les droits et les devoirs des citoyens, ’école doit aider les jeunes a
ordonner et structurer leurs savoirs; ces savoirs que leur « statut» précoce de
consommateurs leur impose par le biais de la télévision ou des nouvelles technologies
de I'information accompagnés de leurs inévitables corollaires que sont la publicité ou
la consommation effrénée.

Ainsi, cette liberté tant pronée de nos jours, celle qui nous vante nos prétendus
choix, n’est peut-étre plus celle que 'on croit. De la liberté du citoyen, ne glissons-
nous pas imperceptiblement vers une plus hypothétique «liberté» du
consommateur ? Engourdi, anesthésié, parfois groggy, le citoyen de nos démocraties
occidentales part chaque matin faire son marché. S’agit-il du marché des valeurs
léguées par les anciens, et dont nous sommes les dépositaires, ou d’'un marketing
outrancier qui, a défaut de nous délivrer de nos démons, transforme chacun de nos
actes quotidiens en une nouvelle opération de marketing.

C’est une évidence: les citoyens, les médias, les politiques de la Cité, tous sont
pris dans un tourbillon médiatique. Ils se nourrissent du fait du jour. Qu’avons-nous
donc de si important a attendre des agitations de surface, celles-la mémes qui
minent l'espace public et ses valeurs partagées ? Des proces retentissants aux
fantasmes de trés improbables réseaux, la limite entre la conquéte et 'exploitation
des sentiments de l'opinion publique est bien étroite. Le philosophe Edouard
Delruelle [7] ne s’y trompe pas lorsqu’il déclare, dans la foulée de Claude Lefort, que:
L’avénement du totalitarisme peut alors étre interprété comme «une réponse aux
questions que véhicule la démocratie, comme la tentative de résoudre ses
paradoxes.» (Lefort 1981: 182). C’est depuis la démocratie, bien que contre elle, que
surgit le totalitarisme. A la faveur d'une crise économique, d’'une guerre ou de
Taccroissement de I'insécurité, le pouvoir démocratique apparait, non plus comme un
p6le symbolique d’identification, mais comme « quelque chose de particulier au
service des intéréts et des appétits de vulgaires ambitieux. » (Lefort 1986: 30). Guy
Haarsher, lui aussi philosophe, habitué des milieux laics, enfonce le clou. S1l fallait
encore convaincre les sceptiques, il écrit avec clairvoyance et lucidité:

Mais souvent aussi, il n’y a rien a voir derriére le rideau de la vérité judiciaire: rien, sauf
des fantasmes, qui risquent de produire des effets délétéres sur la vie démocratique et sur
les libertés des citoyens. Dans ce cas, I'opinion frustrée lance des accusations dans tous les
sens, salissant des réputations qui peuvent ne jamais étre rétablies, en vertu de I'adage
simpliste selon lequel «il n’y a pas de fumée sans feu». En matiére de rumeurs et

445

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



d’opinion a l'emporte-piéce, il existe énormément de fumées ne correspondant a aucun
foyer véritable. Ce qui devient inquiétant, c’est quand le public accepte systématiquement
la thése du complot et privilégie a tout coup des responsables invisibles par rapport aux
accusés visibles.

(Magos 2004: 83)

On laura compris, il est une autre mission essentielle que 1’école a en charge
dans nos démocraties modernes: donner a chacun les clés d’accés aux institutions
démocratiques de nos sociétés. L’apprentissage des aspects politiques, culturels,
intellectuels, économiques ou juridiques des institutions qui représentent les
citoyens s’avere fondamental pour introduire progressivement l'idéal partagé par
tous de respect, de justice et de tolérance. Comme l'a récemment rappelé le
sociologue Mark Elchardus:

Celui qui abandonne sa conviction en une philosophie de la vie et, surtout, qui y devient
consciemment indifférent, cultive une grande méfiance sociale. Les personnes peu
scolarisées se sentent mal a l'aise et affichent donc de la méfiance envers les institutions.
Ce malaise semble étre la conséquence de la société de la connaissance qui, méme dans la
vie quotidienne, demande une grande capacité a réunir et assimiler I'information (...)
L’Etat-providence leur a en effet appris a rendre le gouvernement et la politique
responsables de leurs frustrations quand la réalité ne répond pas a leurs attentes, qui sont
élevées. Bref, la société sécularisée de la connaissance et des médias apparait presque
inévitablement comme une société méfiante.

(Elchardus 2004: 7)

Ces propos ne résonneraient pas comme une mise en garde insistante, s’il ne nous
paraissait pas utile, face a la dictature de I'instant et du plaisir immédiat a assouvir,
de rappeler avec insistance l'obligation faite a I'Etat, mais aussi a ses membres, de
relayer, de propager et de transmettre 'identité citoyenne par dela les hommes et les
générations. Pouvons-nous faire I'impasse sur ce fantastique héritage historique
initié en ces temps lointains par la Cité athénienne ? N’avons-nous pas ici, en plus de
la défense des libertés, un prodigieux devoir de mémoire ?

Sl nous parait acquis que le maintien et le renforcement de I’école publique
constituent un des outils aptes & promouvoir efficacement la citoyenneté, il en est un
autre qui nous semble relever, lui aussi, de la responsabilité de I'Etat. Nous ne
nierons pas, en accord avec Philip Pettit, et au vu d’événements qui ont récemment
ponctués tant la vie nationale que l'actualité internationale, les remarques
suivantes:

Dans les démocraties contemporaines, les journaux et les reportages télévisés sont
souvent livrés a la recherche de 'audience, ils font appel au sensationnel et ils tendent de
plus en plus a induire chez leur public le sens de 'horreur qui produit la colére voyeuriste
et le sens de la peur qui garantit le frisson voyeuriste. Il est hors de doute — et c'est
malheureux — que I'image qui est présentée de la société qui nous entoure est fondée sur
une vision suffisamment fausse des choses pour mériter a la fois qu’on la réfute et qu'on la
rejette. Mais cette image est si unilatérale qu'elle confine souvent & un imaginaire
cauchemardesque.

(Pettit 2004: 221)

On ne s’étonnera pas, aujourd’hui, qu'un universitaire américain porte un tel
jugement. Il ne nous autorise pas a baisser la garde de ce coté-ci de I’Atlantique.
L’Etat, une fois encore, détient des responsabilités au sens ou il ne doit pas
abandonner au monde marchand une domination des médias, cet autre lieu de
rencontres citoyennes, sous prétexte d’économie, de mesures de restrictions
budgétaires ou d’impératifs de rentabilités. Soutenir des moyens de communication
publics, c'est encourager aussi l’expression des communautés locales. Le
consommateur compulsif de jeux télévisés débilitants ne peut rencontrer
simultanément en un point magique et mystérieux le citoyen attaché aux valeurs de
la communauté démocratique.

446

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



La lutte contre le repli identitaire, voire communautaire, dispose d’autres
régulateurs pour garantir I'unité et la pérennité de nos sociétés démocratiques. Le
respect des regles communes édictées par 'Etat, et donc élaborées par les citoyens,
équilibre la recherche de I'intérét collectif. Constitution, lois ou décrets tracent, entre
autres, les limites du jeu politique, le devoir d’équité sociale ou les regles des
modeles économiques acceptables par tous. Une participation supplémentaire est
cependant demandée au citoyen, elle exige du droit de vote qu’il soit obligatoire dans
notre pays. Sans engager un long débat aux nombreuses aspérités techniques,
précisons qu'en Belgique 10% des personnes en age de voter ne se déplacent pas
pour se rendre aux urnes. Pourtant, comment ignorer les effets dévastateurs d’'une
absence de mobilisation des citoyens dans d’autres démocraties contemporaines ou le
vote n’est pas obligatoire ? Faut-il rappeler I’éviction du candidat socialiste au profit
de celui du Front national deés le premier tour des derniéres élections présidentielles
frangaises de 2002 ? George W. Bush élu président des Etats-Unis parce que la cour
supréme de ce pays décide d’arréter le décomptage des suffrages qui 'aurait donné
perdant ? Socrate condamné a mort par une courte majorité de trente voix ? [8] Non,
décidément I'absence d'implication des membres de la Cité dans les votes a caractere
démocratique encourage des errements incompatibles avec les droits et les devoirs
du citoyen.

4. Citoyenneté et participation collective

Le modele belge a privilégié de longue date I'idée de consensus. De négociations en
compromis, la participation collective [9] des citoyens ou de leurs représentants a, le
plus souvent, encouragé le partage de valeurs entre des individus et des groupes. Il a
permis aussi, dans I'idéal, de rencontrer les conditions qui nous permettent de vivre
au contact des autres sans étre a leur merci. Il est naturellement essentiel que les
citoyens soient assurés de ne pas avoir a subir la domination d’autrui. Il s’agit 1a,
pour I'Etat, de l'obligation de promouvoir 'autonomie personnelle des individus.
Derriére ce contrat, les citoyens sont amenés, par le biais de la participation, a
refonder et a réguler eux-mémes une société en mouvement. Pour qualifier le
fonctionnement du systéme belge, Dominique Schnapper préfere a la participation
collective le terme de société « consociative». (cf. Schnapper 1994: 147). Elle
explique:
L’expérience des démocraties dites «consociatives» est a cet égard instructive. Dans quatre
sociétés, dont les langues, les religions, les cultures ou les origines ethniques sont diverses
- I'Autriche, la Belgique, les Pays-Bas et la Suisse — on a pu néanmoins organiser un
gouvernement démocratique (...) Le projet politique s’était constitué autour de l'idée
méme de négociations et de compromis entre les groupes. La démocratie « consociative » ne
se maintient que sl existe un domaine public commun, fondé sur une méme origine et une
méme conception du monde.

(idem: 147-148)
Elle remarque, qu’en contrepartie, les prises de décision peuvent s’avérer plus
compliquées, puisqu’elles relevent, dans bien des cas, d'un compromis qui fait la part
belle a I’équilibre interne de chaque groupe, voire de chaque mouvement politique.
Ces procédures de participation se fondent dans une large mesure sur le systéme dit
des «piliers». Ces orientations philosophiques, politiques ou sociales ont tres
largement contribué a I'échafaudage qui garantit, aujourd’hui encore, les bases de
notre bien-étre de nation démocratique et citoyenne. Certes des exces, voire des
abus, ont terni la qualité du modele. Sans évider la question, des procédures de
controles toujours perfectibles existent, ce type de dérives n’est pas le propre de la
Belgique. L'essentiel consiste peut-étre a remarquer les glissements actuellement en
cours ou les clivages, qui semblaient figés pour I'éternité (a gauche, a droite, au

447

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



centre, ou faut-il par exemple situer '’humanisme ?), s’affaiblissent ou s’effacent. Si
le brouillard s’installe, sur un plan sémantique au moins, ou chercher de nouveaux
reperes, de nouvelles normes pour le futur proche ? Le citoyen ne peut échapper a ce
questionnement. Notre systéme est-il toujours adapté ou évolue-t-il justement, a
notre insu, vers une dilution ou une redéfinition des normes et des régles existantes?
Il reste malaisé de situer avec précision les nouveaux lieux du pouvoir ou de
décrypter le sens qu’il convient de leur donner. La mondialisation de 1’économie,
Pemprise croissante des marchés, le role grandissant des institutions
internationales, 'appel incessant aux experts de tout poil — nous laissera-t-on encore
demain le droit a4 la capacité de penser notre avenir ? — ne laissent pas de
questionner le pouvoir du citoyen. L’opacité des processus de décision dans des
cercles fermés (Commission européenne, Fond Monétaire International,
Organisation Mondiale du Commerce, Banque Mondiale, G 8, etc.) prive le citoyen de
visibilité et du droit de vote. Si, en Belgique, la Marche blanche n’a pas produit de
nouvelles formes de citoyenneté durable - avec le recul du temps, le trait semblait
forcé et non adapté — il n’en va pas nécessairement de méme des mouvements de
contrepoids qui n’acceptent pas I'argumentation de la contrainte économique dans le
débat politique. Peut-étre faut-il y voir I'’émergence de nouvelles formes de
citoyenneté qui restent a dessiner ?

5. Citoyenneté et avenir

L’individu qui se définit hors des liens de la société nourrit l'affaiblissement de
Pautorité de I'Etat et donc de ses membres, il renie les traditions partagées par la
collectivité et pense, a tort, qu’il se libére de toute contrainte, de toute tutelle. Sous
ce label, le citoyen responsable est en voie de déserter I'espace public commun et
d’accepter, sous le prétexte fallacieux d'une autonomie a tout crin, sa métamorphose
en consommateur avide et insatiable. Cette stratégie, si elle laisse libre cours a
lindividualisme et a son univers exclusivement marchand, s’oppose a une
implication active du citoyen dans la vie de la cité. Elle ruine 1'’émergence de
nouveaux individus responsables, capables de relever les défis d'un monde parcellisé.
Une telle attitude de déni menace la cohérence, dissout la cohésion, aspire dans une
coquille vide le sens que la société des hommes peut insuffler a nos tranches de vies.
A Topposé d’un tel retrait, a tous les échelons de la vie sociale, I'urgence impose un
besoin d’intégration, une volonté d’ouverture a de nouveaux modes de pensées.
L’avenir de nos communautés démocratiques, de nos nations développées appellent a
une intelligence retrouvée et a une citoyenneté renouvelée. Garantir ’'espace public
de demain, construire une Europe démocratique des citoyens invitent chacun d’entre
nous a investir de nouveaux horizons. L’expérience n’est pas achevée, elle impose au
citoyen de faire barrage a ’égoisme et a la cupidité de groupes irresponsables. Il lui
revient de tout mettre en oeuvre pour rendre caduque, a chaque échelon de la société
démocratique, les sombres prédictions d’'un choc des civilisations.

448

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Notes

[1] A ce sujet, on lira avec intérét les réflexions de Jean-Claude Guillebaud (2003) ou encore,
celles, plus contrastées, de Pierre-André Taguieff (2004).

[2] Nous reprenons ici le titre des réflexions de Schnapper 1994.

[3] Le statut de citoyen athénien ne concernait pas les esclaves, les femmes, les étrangers et les
méteques. Pour une synthése de la démocratie directe athénienne, dites aussi de face a face,
voir de Coorebyter 2002: 11-26.

[4] Précisons que le nombre de citoyens romains dépassait largement celui d’Athénes. Aussi, a
Rome, une majorité de la population ne jouait pas de role dans la vie politique. Quant aux
assemblées électives, le vote collectif était I'usage, excluant de facto tout vote individuel.

[5] Il ne s’agit pas de privilégier une abstraction, mais de souligner le fait que I'on ne peut que
tendre vers une citoyenneté individuelle. Les injustices de la réalité sociale en témoignent
abondamment. Il arrive encore de nos jours que l'intérét d'individus ou de groupes prime sur
Tintérét général consensuel.

[6] Nous invitons le lecteur soucieux d’approfondir cette discussion a lire 'ouvrage savant, mais
néanmoins passionnant, de I'universitaire américain Philip Pettit, Républicanisme. Une théorie
de la liberté et du gouvernement.

[7] Edouard Delruelle, in Magos 2004: 226.

[8] Pour une critique des dérapages démocratiques, voir le vigoureux petit livre de Luciano
Canfora, Limposture démocratique, Du procés de Socrate a l’élection de G.W. Bush, 2003.

[9] Voir les développements proposés chez de Coorebyter 2002: 47-70.

Bibliographie

*%% 2004. Guide pratique des religions et des convictions. Bruxelles: Communauté Wallonie-
Bruxelles, Ousia.

BINDE, J. 2004. Ou vont les valeurs ¢ Paris: UNESCO, Albin Michel.

CANFORA, L. 2003. Limposture démocratique, Du procés de Socrate & lélection de G.W. Bush.
Paris: Flammarion.

COOREBYTER, V. de. 2002. La citoyenneté, Dossier n°56,. Bruxelles: CRISP.

D'IRIBARNE, Ph. 1996. Vous serez tous des maitres, La grande illusion des temps modernes.
Paris: Seuil.

DUCOMTE J.-M. 2003. La démocratie, Toulouse: Milan.

ELCHARDUS, M. 2004. La démocratie mise en scéne. Bruxelles: Labor.

GUILLEBAUD, J.-Cl.. 2003. Le goiit de l'avenir. Paris: Seuil.

LAMY, Pascal 2004. La démocratie-monde. Pour une autre gouvernance globale Paris: Seuil.

LAROUCHE, J.-M. 2008. Reconnaissance et citoyenneté, Au carrefour de l'éthique et du
politique. Sainte-Foy: Presses de 'Université du Québec.

LASCH, Ch. 1996. La révolte des élites et la trahison de la démocratie. Castelneau-le-Lez:
Climats.

LASCH, Ch. 2000. La culture du narcissisme. Castelneau-le-Lez: Climats.

LASCH, Ch. 2001. Culture de masse ou culture populaire ¢ Castelneau-le-Lez: Climats.

LEFORT, Cl. 1981. L’invention démocratique. Paris: Fayard.

LEFORT, Cl. 1986. Essais sur le politique, XIXe et XXe siécles. Paris: Seuil.

LE GOFF, J.-P. 2003. La démocratie post-totalitaire. Paris: La Découverte.

MAGOS, V. 2004. Procés Dutroux, Penser I'émotion. Bruxelles, Coordination de I'aide aux
victimes de maltraitance.

MANIN, B. 1996. Principes du gouvernement représentatif. Paris: Flammarion.

PETTIT, Ph. 2004. Républicanisme. Une théorie de la liberté et du gouvernement. Paris:
Gallimard..

RANCIERE, J. Aux bords du politique. Paris: Gallimard.

SCHNAPPER D. 1994. La communauté des citoyens, Sur l'idée moderne de nation. Paris:
Gallimard.

TAGUIEFF, P.-A. 2004. Le sens du progrés, une approche historique et philosophique. Paris:
Flammarion.

449

BDD-A25332 © 2007 Galati University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)


http://www.tcpdf.org

