
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I, Issue 2 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, SECOND VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 211-216 

 

 

Camelia MANOLESCU  

La Religion et la Cité (le sacrifice des enfants) 
 

Université de Craiova, ROUMANIE 

cameliamanolescu@yahoo.com 

 

 

Introduction 
 

Dans sa Correspondance Flaubert parle des difficultés du sujet choisi dans le roman 

Salammbô où les mythes et la religion dominent car le romancier veut raconter une 

guerre depuis longtemps oubliée aux marges de lřhistoire et, en même temps, créer 

un effet de réalité et un mirage antique: ŖLřimportant avant tout est dřavoir des 

images nettesŗ (Flaubert, 1923: 269). Flaubert invente tout: la psychologie des 

personnages et leurs dialogues et, avec eux, la couleur qui leur est propre.  

Notre étude se veut une nouvelle lecture du roman Salammbô avec un thème 

bien précis, la religion, une matière favorite, le feu, des couleurs et des lumières, le 

rouge et la lumière rouge, des rythmes obsessifs et des essences dynamiques, 

lřécoulement, la  pétrification, tout sous le signe du rouge. La lecture de Salammbô 

que nous proposons permet de sentir le texte et de saisir les sensations qui sřen 

dégagent, lřimage et la couleur baignant le mot. Le mot clé de notre démarche sur les 

sacrifices au nom de la religion sera donc le rouge avec sa métaphore totalisante le 

sang soutenue par le feu et le regard. 

 Action et personnages se dissolvent dans la matière rouge gluante qui inonde la 

page dřécriture. Une fois la sensation créée, Flaubert sřévanouit de son texte et laisse 

son lecteur à rédiger le roman. Si certains critiques ont mis en relief un Flaubert 

classique ou moderne, nous essayons de démontrer que le solitaire de Croisset aime 

jongler avec les instruments et la matière de la peinture et que son roman 

Salammbô réalise lřétape rouge de sa création littéraire. 

 

 

1. La religion et la cité Ŕ sensation et couleur 
 

Flaubert a recréé un univers imaginaire en contact direct avec le monde des 

sensations. Lřauteur cherche dans lřespace du dedans ainsi que dans lřespace du 

dehors la sensation première qui déclenche le ton coloré. Son aventure intérieure 

sřexprime sous forme dřimages qui dépassent les frontières entre les arts. Il conçoit le 

mélange de la matière et de la sensibilité.  

Le peintre-romancier Flaubert sřacharne, à travers la religion, les mythes ou les 

légendes dřun peuple perdu dans les ténèbres des siècles, à rendre la couleur dřun 

Orient où la cruauté et lřamour coïncident comme mentalités et manifestations. Il y 

emploie les symboles du rouge dominant, de la couleur-lumière à la couleur-matière 

et même à la couleur-mouvement. Dans un cadre exotique et une atmosphère 

mystique il analyse par registres différents de couleur une cité, sa religion, ses 

mœurs et ses guerres. Cette couleur se matérialise, a une forme bien définie, elle est 

envisagée comme relevant du domaine de lřimpensable. Une hostilité générale, signe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

212 

dřun rouge accentué, oppose les groupes entre eux, le peuple aux chefs et ces derniers 

les uns aux autres. 

Selon Flaubert la religion carthaginoise est dominée par un dualisme simple. Elle 

se constitue dřune triade masculine liée à une triade féminine sous le signe des 

incarnations terrestres des dieux. Melkart ou Moloch, ou le rouge cruel qui tend vers 

le noir des ténèbres, unit ces deux principes et devient soit lřélément conservateur, 

soit lřélément destructeur. Cřest lui qui domine le roman de Flaubert, en opposition 

totale à Astraté-Tanit, le rouge dilué. Lřauteur retient essentiellement lřaspect 

destructeur pour lřopposer à Astraté-Tanit. La vie se régénère dans la mort, les 

phénomènes de la nature se transforment en mythes selon deux principes - la 

production et la destruction. Flaubert part des mythes antiques et arrive à la 

représentation fictionnelle de la religion. Il ne décrit les événements ni comme 

Polybe, qui voit dans la lutte de Carthage contre les Mercenaires la résistance de la 

civilisation contre la barbarie et lřimpiété, ni comme Michelet qui voit dans la révolte 

des Mercenaires une première punition de Carthage, de la race sémite qui voulait 

partir à la conquête du monde contre la race indo-germanique. Il cherche, avec une 

attention particulière, les attitudes sculpturales ou violentes, les masses 

architecturales, le tout baigné de valeurs subjectives colorées se rapportant à 

lřhistoire, à la situation, aux états dřâme. Le conflit interne du roman met en 

évidence les trahisons, les changements dřalliance et les incertitudes qui brouillent 

les oppositions dřordre politique.  

Tout tourne autour de la cité de Carthage et de ses habitants, autour dřHamilcar 

et de son pouvoir, autour dřune religion cruelle. Ville et homme font un tout centré 

sur la même image, celle du rouge de la majesté, du pouvoir absolu et du crime au 

nom de ce pouvoir.  

Extériorisé, le rouge devient dangereux comme lřinstinct de puissance sřil nřest 

pas contrôlé. Il mène à lřégoïsme, à la haine, à la passion aveugle, à lřamour infernal. 

Contenu dans la cité, le rouge existe grâce au contraste des couleurs qui le 

soutiennent lors de ses métamorphoses multiples. La sensualité est intimement 

associée à lřidée de force et de puissance qui peut sřexprimer soit directement dans le 

travail, lřeffort, la fatigue, soit indirectement dans la richesse, le luxe ou la couleur 

qui règne partout. La civilisation cloisonne, écarte et exclut. 

Derrière les rationalisations mythiques se dissimulent la part obscure de 

lřhomme, ses folies, la tension entre la pulsation de vie et la pulsation de mort. Sous 

le mysticisme, le récit montre non une force divine mystérieuse mais les troubles de 

la nature humaine, ses désirs et ses frustrations aussi bien chez Salammbô que chez 

le prêtre eunuque Schahabarim. Le conflit entre Tanit et Moloch (les deux divinités 

de la cité, lřune le symbole de la lune, lřautre, le symbole du soleil) peut prendre un 

nouveau sens: cřest une opposition entre spiritualisme et matérialisme. Le meurtre 

de Mâtho (le Mercenaire tombé amoureux de la fille dřHamilcar, Salammbô), 

identifié au taureau Moloch, a une autre signification: cřest le triomphe de lřâme sur 

le corps. Lřindisable, lřinnommable caractérisent lřinterdit religieux, comme le nom 

de Moloch: ŖlřAutre, celui quřil ne faut pas nommerŗ (p.118). La mort de Salammbô, 

après celle de Mâtho, est le démenti critique que le roman donne à un spiritualisme 

qui sřobstine contre toute évidence à méconnaître ses racines humaines, à refuser la 

nature.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

213 

 

2. Les sacrifices 
 

Plus que le meurtre symbolique de Mâtho (celui qui a volé le voile saint de la cité, le 

zaïmph qui pouvait, en quelques sortes, répondre aux troubles religieux et charnels 

de Salammbô)  au nom dřune religion à multiples dieux, le sacrifice des enfants, 

toujours au nom dřune idée mystique, atteint le paroxysme. Lřabondance matérielle, 

visuelle, suggérée ou directe, de toutes les formes du rouge rend le scénario difficile à 

regarder, à sřimaginer. Tout tourne autour de la monstruosité, de plus si lřon pense 

que les victimes ne sont que des enfants qui ne sauront jamais ce que la vie signifie. 

Moloch, dont Mâtho est une des incarnations et dont Hamilcar, père de Salammbô, 

est un des serviteurs, a comme attribut le feu et le sang. 

A centre de la cité le temple de Moloch est la scène du monstrueux sacrifice: il 

Ŗétait bâti au pied dřune gorge escarpée, dans un endroit sinistreŗ (p.159).  

La caméra cinématographique focalise lřatmosphère dominée par le colosse (aux 

pieds duquel les enfants vont mourir) et par la lueur vacillante du feu qui attirent 

les regards et hystérisent les sens: les feux Ŗbrûlaient dans des cylindres en 

filigraneŗ, les lueurs Ŗvacillaient sous les bourrasques du vent et rougissaient les 

peignes dřorŗ, les murailles sont Ŗcouvertes de voiles noiresŗ (p.159), les cierges 

Ŗbrûlaient au front des Dieux Pataeques et le sang des chameaux égorgés en 

sacrificeŗ, coulait Ŗle long des rampes formant des cascades rougesŗ (p.252). 

 La matière rouge prend la consistance du fluide: tout coule jusquřen bas du 

temple. On a la sensation que le rouge glisse et imbibe lřextérieur de sa matière 

gluante. Tout est rapporté à plusieurs niveaux, depuis les plus hauts jusquřaux plus 

bas, près du sol. Mais la couleur est uniforme, le sang a de la consistance, il envahit 

tout. Le temple semble un éponge énorme imbibé de sang. Flaubert veut faire surgir 

la couleur du matériau lui-même en créant la sensation que le rouge se présente à 

différents degrés de chaleur:  

Les hiérodules, avec un long crochet, ouvrirent les sept compartiments étagés sur le corps 

du Baal. Dans le plus haut, on introduisit de la farine; dans le second, deux tourterelles; 

dans le troisième, un singe; dans le quatrième, un bélier; dans le cinquième, une brebis et, 

comme on nřavait pas de boeuf pour le sixième, on y jeta une peau tannée prise au 

sanctuaire. La septième case restait béante.  

(p.377-378) 

La couleur marque alors lřessence, lřaboutissement de la connaissance, dřun 

processus de maturation du mythe. Elle est la matière originaire, sang et os. 

 

2.1. Moloch qui sacrifie 
La situation désastreuse de la cité, les guerres internes, lřinvasion des Mercenaires 

qui demandent leur soldes, la perte du zaïmph, symbole du passé et de lřavenir de la 

cité déterminent les prêtres en robes Ŗnoiresŗ (p.364) ou Ŗvêtus de pourpreŗ (p.375), 

Ŗen manteaux rougesŗ (p.376) à penser à une Ŗimmolation par le feuŗ (p.362) qui 

pourrait purifier Carthage. Et ŖMoloch le dévorateurŗ, le maître absolu de Ŗla chair 

même des hommesŗ (p.362) demande sa part de sacrifices. Il doit son aspect 

monstrueux à la combinaison de parties animales et humaines qui forme une statue 

gigantesque. La présentation de la statue de Moloch, au cours de la réunion des 

Anciens, révèle lřimagination dřun peuple ancien, capable de sacrifier ses enfants au 

dieu du soleil:  

tout en fer, avec sa poitrine dřhomme où baillaient des ouvertures. Ses ailes ouvertes 

sřétendaient sur le mur, ses mains allongées descendaient jusquřà terre, trois pierres 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

214 

noires, que bordait un cercle jaune, figuraient trois prunelles à son front et comme pour 

beugler, il levait dans un effort terrible sa tête de taureau. 

(p.152) 

Le rouge purificateur, dans la vision des prêtres, peut être le rouge des gueules, 

symbole dřune source non différenciée qui hante les rêves des enfants. Ce rouge est 

suggéré par une accumulation dřédifices de dénominations diverses, dřobjets de culte, 

de pierreries: Ŗle pavillon de Melkarth, en pourpre fineŗ, Ŗcelui de Khamon, couleur 

dřhyacintheŗ. (p.372), par la foule venue dans la place carthaginoise et attirée par 

lřodeur du sang.  Cřest ainsi que Flaubert assure le maximum de violence dans la 

place publique. Le feu brûle  

entre les jambes du colosse. Ses longues ailes enfonçaient leur pointe dans la flamme; les 

onguents (…) coulaient comme de la sueur sus ses membres dřairain. Autour de la dalle 

ronde où il appuyait ses pieds, les enfants, enveloppés de voiles noirs, formaient un cercle 

immobile.  

(p.376) 

2.2. Les enfants sacrifiés 
Tout comme dans les  cauchemars les plus terribles, ces enfants sont poussés vers le 

rouge du sacrifice. Lřimmolation suggérée par les prêtres, avec des dimensions 

abominables, laisse les enfants jouer le rôle de la mort. Cette ronde des enfants 

ŗenveloppés de voiles noirsŗ est symbolique par la pureté de leur coeur mais cruelle, 

monstrueuse à la fois. La mèche de cheveux des enfants, jetée sur les flammes, est 

lřhymne sacré fini:  

Hommage à toi, Soleil! Roi des deux zones, créateur que sřengendre, Père et Mère, Père et 

Fils, Dieu et Déesse, Déesse et Dieu ! 

(p.377)  

Le visuel est complété par lřauditif, lřimage par lřodorat, la couleur par la matière. 

Les instruments commencent à grincer, à siffler, à tonner car le grand spectacle est 

attendu par le peuple de Carthage qui Ŗhaletait, absorbé dans le désir de sa terreurŗ. 

Mais ce nřest que le commencement du spectacle: les prêtres avaient besoin aussi 

dřun Ŗsacrifice individuel, une oblation volontaireŗ (p.378). Les ferrailles jetées 

complètent la torture en créant un mouvement terrible plein de sang et de cris. 

Célébrant Ŗles joies de la mortŗ et Ŗla renaissance de lřéternitéŗ (p.379), le sacrifice 

des enfants est reçu comme lřhommage symbolique adressé au brûlant, au rouge 

Moloch:  

Les ailes dřairain allaient plus vite. Ils ne sřarrêtaient plus. Chaque fois que lřon y posait 

un enfant, les prêtres de Moloch étendaient la main sur lui, pour le charger des crimes du 

peuple, en vociférant: Ce ne sont pas des hommes, mais des boeufs! Et la multitude à 

lřentour répétait: Des boeufs! Des boeufs! Les dévots criaient: Seigneur! mange! Et les 

prêtres de Proserpine, se conformant par la terreur au besoin de Carthage, marmottaient 

la formule éleusiaque: Verse la pluie, enfante! 

(p.380) 

Tout sřenveloppe du sang chaste, pur du sacrifice au nom dřune religion cruelle, 

fictive. La masse dřenfants devient minuscule, comme une Ŗgoutte dřeau sur une 

plaque rougieŗ, car tout est couvert dřune Ŗgrande couleur écarlateŗ (p.380). La 

brûlure des chairs rend le colosse Ŗcomplètement rouge comme un géant tout couvert 

de sangŗ, Ŗavec sa tête qui se renversait, chancelait sous le poids de son ivresseŗ 

(p.381), de sorte que les Anciens observent que leur statue sřanime, Ŗsa gueule aux 

dents rouges sřouvrait dans un horrible bâillement; ses naseaux énormes se 

dilataientŗ avant que lřartifice qui produit cet effet soit ajouté:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

215 

le grand jour sřanimait, lui donnait un air terrible et impatient comme sřil avait voulu 

bondir au dehors pour se mêler avec lřastre, le Dieu et parcourir ensemble les immensités. 

(p.161) 

De nouveau Flaubert fait appel à la sensation - la matière qui coule, au fond le 

sang qui coule, ruisselle; il envahit la statue et le temple, il rend ivre la foule 

frénétique. Mais la scène, statique au commencement, sřanime avec la présence de 

Moloch qui Ŗimiteŗ le  mouvement; lřidole, selon les Anciens, Ŗreçoitŗ la vie à lřaide de 

ce sacrifice terrible. Le paroxysme de la scène nřest pas encore atteint;  la volupté 

mystique continue à sřemparer des hommes réunis dans la place publique devant la 

statue. Sous un fond sonore terrible, qui crée une hystérie générale, combinée avec 

les cris des mères épouvantées et lřodeur suffocante de la graisse qui tombait sur les 

charbons, tous Ŗvoulaient leur part du sacrificeŗ. Certains battaient leurs enfants 

pour Ŗleur faire lâcher prise et les remettre aux hommes rougesŗ (p.381), certains 

jetaient dans le feu les effigies, les jouets, les ossements conservés de leurs enfants 

déjà morts.  

Après Moloch, le genre humain, réuni contre Carthage, ne peut que se dissoudre, 

non pas terrorisé ni découragé mais confondu: jamais il nřenglobera ces êtres 

capables de crier que leurs enfants sont des boeufs. Le comble vient avec une phrase 

courte, mise en relief par Flaubert: ŖOn sřentrřégorgeaŗ (p.381). La civilisation 

redevient barbarie. Le sacrifice est fait au nom dřune religion cruelle, mis en 

pratique par des prêtres aussi cruels que leur dieu, Moloch. Le feu rouge du sacrifice 

enfantin à la place publique de la cité, lřodeur qui sřen dégage, la foule hystérisée par 

son dieu vivant ainsi, augmentent lřimage cauchemaresque dans la vision 

flaubertienne. Le rouge baigne et efface tout. La scène est vide, comme dans une 

pièce dřIonesco. 

Au cours du sacrifice à Moloch la tendance à prendre le fictif pour le réel se 

retrouve et entraîne de graves conséquences: lřanimation artificielle de la statue 

contribue à la création de lřhystérie carthaginoise menant à lřinfanticide. La scène, 

qui met en évidence un Moloch animé par le soleil, anticipe un peu lřaction, car, du 

point de vue des Anciens, cette représentation établit les paramètres du monde 

imaginaire dřun peuple superstitieux. Lřillusion est fondée sur lřeffet de lřoptique et 

de la couleur, sur lřimage panoramique rendue par la caméra cinématographique 

dřun écrivain à la recherche de la sensation.  

 

 

Conclusions 
 

Les images imprégnées de sang, rapportées au culte de Moloch, sont nombreuses et 

significatives dans toutes les scènes du roman. Le rouge répandu devient sûrement 

le symbole de la mort, une mort cherchée à lřaide des invocations, des incantations.  

Le roman Salammbô tente lřimagination du plasticien. Flaubert sřefforce, comme 

il lřaffirme dans sa Correspondance, de réaliser le rouge, avec toutes ses variantes 

possibles. La scène mise en discussion ruisselle de sang, de sacrifices, de carnages, au 

nom de la religion. La pâte verbale est capable de rendre la sensation colorée. La 

violence, la monstruosité, les carnages y abondent. 

Le sacrifice se fait au nom de la religion, sous le regard des prêtres, des parents 

mêmes, à lřintérieur de la cité, à lřaide de la cité. La place publique devient alors le 

lieu du sacrifice au nom dřune idée et de la renaissance de la cité selon cette même 

idée. Peuple civilisé par rapport aux Mecenaires barbares mais plus barbare que 

ceux-ci, les Carthaginois effraient par leurs croyances et pratiques. Flaubert a réussi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

216 

à créer la sensation de réalité à travers un roman où lřhistoire rencontre la légende 

et les mythes.  

Le rouge, comme principe de vie, du nocturne et du diurne à la fois, couleur de 

feu et de sang, incite à lřaction. Au fond, le lecteur a lřimpression que le livre tourne 

autour de cette couleur, de la lutte entre ses principes. La scène de lřimmolation des 

enfants est sous lřempire du rouge, soit comme matière liquide - le sang en 

envahissant lřêtre et lřobjet - soit comme flamme - le feu qui détruit ou le regard qui 

pénètre lřêtre, objet de sa contemplation, ouvert, à son tour, au spectacle de la 

réalité. Lřillusion flaubertienne devient réalité, la sensation est presque 

concrètement vécue.  
 

Note 
 

Toutes les citations du roman Salammbô renvoient à lřédition Flammarion, col. G.F. Paris, 

1986. 

 

 

Bibliographie 
 

AUMONT, J. 1994. Introduction à la couleur: des discours aux images Paris: Armand Colin 

Editeur.  

BOWMAN, K.P. 1975. Flaubert et le syncrétisme religieux, In Revue dřhistoire littéraire de la 

France, Flaubert, juillet/octobre, 81-e année, 4/5. Paris: Armand Colin.  

DANILA, N. 1939. Le voyage en Orient de Gustave Flaubert (1849-1851). Paris: Armand Colin. 

DEMOREST, D.L. 1977. Lřexpression figurée et symbolique dans lřoeuvre de Gustave Flaubert. 

Genève: Slatkine Reprints. 

FLAUBERT, G. 1923. Correspondance II. Paris: Librairie de France, Ed. du Centenaire. 

MÉREDIEU, F. 1994. Histoire matérielle et immatérielle de lřArt moderne. Paris: Bordas.  

POULET, G. 1961. Les métamorphoses du cercle. Paris: Plon. 

STAROBINSKI, J. 1970. Lřoeil vivant. La relation critique. Paris: Gallimard. 

TODOROV, T. 1977. Théories du symbole. Paris: Seuil. 

VERBRAEKEN, R. 1995. Termes de couleur et lexicographie artistique, recueil dřessais suivi de 

quelques articles sur la critique dřart. Paris: Les éditions du Panthéon / Seuil. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:48 UTC)
BDD-A25305 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

