
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I, Issue 1 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, FIRST VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 54-66 

 

 

Alina CRIHANĂ  

Ficţiuni autolegitimatoare în discursul ideologic comunist. 

Dimensiunea simbolică şi mitică a ”noii religii” 
 

Universitatea ŖDunărea de Josŗ, Galaţi, ROMÂNIA 

crihanoali@yahoo.com 

 

 

Introducere 

 

Valorificând datele antropologiei imaginarului, ale psihanalizei sociale şi ale 

sociologiei religiilor, studiile recente asupra politicului, preocupate îndeosebi de cele 

două mari forme de totalitarism ale secolului al XX-lea, au revelat o dimensiune a 

acestuia aparent în dezacord cu pretenţiile raţionaliste asumate la nivelul 

discursurilor ideologice. Adoptând, în punctul de plecare, o pespectivă „realistăŗ 

asupra sferei politicului, conform căreia acest teritoriu, revendicat prea des de 

raţionalitate, ar presupune prezenţa unor „elemente pasionale ireductibileŗ, studiul 

din 2001 al lui Jean-Jacques Wunenburger asupra Imaginariilor politicului, situat 

declarat „în marginea filosofiei politice dominanteŗ, îşi propune un tip de 

hermeneutică axată pe analiza unor forme şi figuri ale „non-raţionalităţiiŗ, 

simboluri, ficţiuni şi dramatizări alcătuind „cet intermonde (...) [qui], loin dřêtre au 

seul service des passions et des pulsions, permet - à certaines conditions Ŕ de donner 

une consistance aux institutions, aux idéaux et aux valeurs, formulés en langages 

rationnels et raisonnables. ŗ (Wunenburger 2001: 77) 

Studiul citat are meritul de a pune în lumină elementele constitutive ale acestei 

„lumiŗ: imageria („représentations imagées des idées ou des hommesŗ), având o 

funcţie de „comunicare socialăŗ şi „o valoare pedagogică, didactică, mnemotehnicăŗ, 

imaginarul, „în sensul strict de creare de irealităţiŗ, alcătuit din reprezentări care au 

eficacitatea unor ficţiuni, în măsura în care îşi extrag forţa de persuasiune tocmai 

din acest „caracter irealŗ şi, în fine, reprezentările imaginale. „Lřimaginal (...) 

regroupe donc des représentations archétypales, des proptotypes symboliques qui 

nřont pas dřéquivalent direct dans le réel, mais qui jouent un rôle psychique ou 

intellectuel en servant à donner du sens, à conférer de la valeur.ŗ (Wunenburger 

2001: 79) 

Aparţin acestei ultime categorii de reprezentări, topoï precum „pământul-patrieŗ 

sacralizat şi „cetatea idealăŗ cu rădăcini în mitul vârstei de aur sau, în eschatologia 

biblică, Ierusalimul celest, figuri carismatice cum este aceea a „Maestruluiŗ sau a 

„Suveranului Divinŗ etc. Astfel înţeles, imaginarul politic „nřest pas seulement un 

système statique dřimages toutes faites, mais lřoeuvre dřune imagination collective en 

mouvement qui use de toutes sortes de mécanismes dřadhésion, de fascination, ou de 

transformation.ŗ (Wunenburger 2001: 82)  

Ca teritoriu al unei dinamici a imaginilor, raportabile întotdeauna la nişte 

modele, între unele şi celelalte stabilindu-se un permanent „joc al Aceluiaşi şi al 

Celuilaltŗ („du Même et de lřAutreŗ), imaginarul politic riscă să atingă aceleaşi 

„derive patologiceŗcondiţionate de perturbarea acestor raporturi. „Deriva idolatricăŗ, 

având la bază o „pierdere a funcţiei mimeticeŗ („comme siŗ) a imaginii, „vidarea 

imaginii de funcţia sa simbolicăŗ, este una din extremele care decurg dintr-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

55 

receptare eronată a acesteia (o „lectură literalăŗ în loc de o „lectură analogicăŗ) 

(Wunenburger 2001: 84). Pornind de la distincţia lacaniană între imaginar şi 

simbolic, pe care o aplică imaginarului politic (concluzionând că doar imaginaţia 

simbolică poate funcţiona ca „operator al medierilor politiceŗ), J.-J. Wunenburger 

descoperă sursele „deviaţiei patogeneŗ ale acestuia fie într-o „hipotrofieŗ, fie într-o 

„hipertrofieŗ a simbolicului: 

La première viendrait dřune tendance à la désymbolisation des matériaux imaginatifs, qui 

ferait perdre le sens même de lřanalogie en singeant une conceptualisation de la relation 

figurative. (...) Une deuxième forme de dérive de lřimaginaire consisterait, à lřinverse, en 

une sorte de surinterprétation des images, symboles et mythes. 

(Wunenburger 2001: 86, 87) 

 Prima tendinţă este proprie unei structuri pshice care tinde să se cristalizeze în 

„raţionalismul morbidŗ, caracteristic uneia dintre cele trei căi ale imaginaţiei 

utopice, „refugiul autisticŗ, aşa cum arătase Wunenburger în studiul din 1979, 

Utopia sau criza imaginarului. Cea de-a doua ar caracteriza imaginarul  

totalitarismului nazist. De fapt, ambele forme ale derivei imaginarului politic se 

regăsesc în aşa-numitele „religii politiceŗ ale secolului trecut; asupra uneia dintre 

ele, comunismul lenino-stalinist, ne vom opri în rândurile care urmează, împreună 

cu Jean-Pierre Sironneau. 

 

 

1. Comunismul lenino-stalinist ca religie politică  
 

După ce va fi analizat, într-o primă parte a monumentalei sale lucrări despre 

Secularizare şi religii politice, resorturile sacrului şi ideologia secularizării şi a 

desacralizării, elevul lui G. Durand identifică şi comentează trăsăturile care fac din 

cele două ideologii (şi experienţe) totalitare ale secolului al XX-lea nişte veritabile 

„religii seculareŗ. În comunismul lenino-stalinist Sironneau regăseşte dimensiunile 

esenţiale ale oricărei experienţe religioase: dimensiunea ideologică şi mitică, cea 

rituală şi de comuniune (reperabilă în ideea partidului „ca absolutŗ, în cultul lui 

Lenin, şi, mai ales, al lui Stalin, precum şi în „marele şi micul ritual comunistŗ) şi, în 

fine, aceea a „credinţeiŗ. Căutând o formă de reprezentare colectivă asemănătoare 

ideologiei lenino-staliniste, autorul se opreşte asupra celei selectate de Alain 

Besançon, care reperează aici elementele definitorii ale gnozei (să nu uităm că J.-J. 

Wunenburger considera, la rându-i, „sfidarea gnosticăŗ o „caleŗ a imaginaţiei utopice 

în care se regăseşte „nemăsura totalitarăŗ(Wunenburger (1979) 2001: 226 - 240): 

Blocage dřune cosmologie encyclopédique et dřune sotériologie; la surinterprétation de 

lřhistoire; la morale déduite de la doctrine, et prenant en elle ses critères; lřautocritique 

comme réapprentissage du système interprétatif; la relativisation de lřhomme à sa 

contribution au salut; la division tranchée entre militants et masses; le militant détenteur 

du savoir, ascétique, professionel, débarassé des tâches ordinaires de la vie; le dualisme 

géo-historique entre les régions ontologiquement condamnées et les régions sauvées.  

(Besançon 1977: 23)  

Mitologia lenino-stalinistă are la bază, în opinia sociologului religiilor, trei 

„straturiŗ succesive: substratul mitc al comunismului pre-marxist, aspectele mitico-

religioase ale gândirii lui Marx şi, în fine, structurile mitice ale leninismului şi ale 

stalinismului. Comunismul pre-marxist, raportabil la profetismul iudaic şi la 

creştinismul primitiv, se întemeiază ideologic pe un scenariu milenarist ale cărui 

teme, întotdeauna aceleaşi („malédiction contre les riches et appel à leur 

destruction (...)ŗ; „annonce dřune société nouvelle, conforme à la volonté de Dieu et en 

rupture totale avec la société existante: le monde nouveau régénéré sera à base 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

56 

égalitaireŗ; „essai de réalisation du royaume à venir par la création des petites 

communautés religieuses qui en constituent le modèle réduitŗ), se vor regăsi, sub 

coaja raţionalistă şi „în ciudaŗ ideologilor, în marxism şi în lenino-stalinism. În 

termenii lui Sironneau, la începutul secolului al XIX-lea, „le socialisme naissant 

baigne dans le christianisme et le marxisme naissant baigne dans le socialisme 

utopique (...)ŗ(Sironneau 1982: 361, 368).  

Dincolo de ateismul afişat şi de profesiunea de credinţă prometeică, gândirea 

marxistă are, aşa cum observase M. Eliade, surse mitice: Marx „reprend et prolonge 

un des grands mythes eschatologiques du monde assatico-méditerranéen, à savoir le 

rôle rédempteur du juste (lř « élu », lř« oint »,  lř« innocent », le « messager », de nos 

jours le prolétariat) dont les souffrances sont appelées à changer le statut 

ontologique du monde.ŗ (Eliade 1957: 20 Ŕ 21) Societatea fără clase şi, implicit, 

dispariţia tensiunilor istorice, sunt reperabile în mitul vârstei de aur, care, trecut 

prin grila de lectură a lui Marx, se îmbogăţeşte cu o întreagă ideologie mesianică 

iudeo-creştină (y compris speranţa eschatologică într-un sfârşit absolut al lumii): 

elementele definitorii ale acesteia ar fi, pe de o parte, „rolul profetic şi funcţia 

soteriologică acordate proletariatuluiŗ şi, pe de altă parte, „lupta finală între Bine şi 

Rău, pe care o putem lesne apropia de conflictul apocaliptic între Christos şi 

Antichrist, încheiat cu victoria primuluiŗ (Eliade 1957: 20 Ŕ 21, trad. noastră). 

Substratul eschatologic al viziunii marxiste asupra lumii şi a istoriei, fusese 

subliniat ulterior de Norman Cohn (în Les fanatiques de lřApocalypse din 1962), care 

îi caută ascendenţa în filosofia preromantică, romantică şi pozitivistă a secolului al 

XIX-lea (Lessing, Scheling şi Auguste Comte), variante modernizatoare al  tradiţiei 

gioacchinite pe care o vor (mit)analiza, începând din anii ř70, Gilbert Durand şi elevii 

săi din şcoala de la Grenoble. În ceea ce îl priveşte pe J.- P. Sironneau, acesta va 

căuta, folosindu-se de instrumentele mitodologice ale maestrului său, dincolo de 

suprafaţa „sintematicăŗ a discursului raţionalist-ştiinţific marxist-leninist 

structurile mitice amintite: analiza sa se doreşte o „hermeneuticăŗ, în sensul trecerii 

de la un sens literal (patent) la un sens ascuns. 

Marxismul ca milenarism are în centru scenariul încercării dreptului („le Juste 

rédempteurŗ, „le serviteur souffrantŗ, reperabil în textele oraculare evreieşti 

începând cu Isaia şi, evident, în apocaliptismul creştin), dublat de acela al 

conflictului eschatologic dintre Bine şi Rău (Revoluţia), care opune proletariatul 

mesianic, investit cu o funcţie de Înger exterminator şi de Salvator, Fiarei 

capitaliste, la capătul unei epoci a căderii progresive, într-un moment al extremei 

degradări a lumii: „Comme la déchéance est extrême, la lutte doit être totale: Marx 

le répète souvent; il ne peut y avoir amélioration progressive; il ne peut y avoir que « 

lutte à mort » entre les deux classes antagonistes, jusquřà lřabolition de toute classe.ŗ 

(Sironneau 1982: 377) În orice caz, proletariatul, care la primul Marx este „mai puţin 

un grup sociologic determinat cât un soi de figură, ideal-tipică, a umanităţii 

alienateŗ, este, conform acestei viziuni, singurul în stare să „răscumpereŗ 

umanitatea, să o scoată din starea de alienare şi de cădere. În opinia lui Sironneau, 

ceea ce conferă forţă de persuasiune mitului marxist este „speranţa într-o 

transformare totală a lumii şi a societăţii, dar mai ales certitudinea că salvarea 

promisă va sosi inevitabil pentru că este expresia necesităţii istorice. Legile istoriei 

şi ale economiei înlocuiesc aici promisiunea divină. Şi geniul lui Marx constă, fără 

îndoială, în a fi acoperit vechea speranţă milenaristă cu prestigiul ştiinţei (istorice şi 

economice).ŗ (Sironneau 1982: 379, trad. noastră)  

„Escatologie laicizatăŗ (M. Buber), marxismul este, în egală măsură, prometeism, 

de astă dată declarat: „Le prométhéisme de Marx, este dřabord une proféssion de foi 

dřathéisme et en conséquence une affirmation de la puissance créative de lřhomme, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

57 

particulièrement de sa puissance créatrice technicienne. (...) Lřathéisme prométhéen 

de Marx vise essentiellement à impulser le mouvement dřauto-création de lřhomme 

par lui-même; il vise à restaurer la divinité de lřhomme (...)ŗ (Sironneau 1982: 380, 

382) 

Întemeiat pe interpretarea marxismului de către Lenin, comunismul lenino-

stalinist accentuează dimensiunea mitică a acestuia, sprijinindu-se, din punctul de 

vedere al receptării,  pe tradiţia milenaristă rusă, şi din perspectivă ideologică, pe 

concepţia leninistă a partidului; în ciuda referinţelor raţionale şi ştiinţifice, arată J.-

P. Sironneau, discursul stalinist „va dans le sens dřun décollement de plus en plus 

grand de la réalité vers une surréalité imaginaire, dans le sens dřune formation 

dogmatique, manichéenne et eschatologique où le vocabulaire religieux envahit de 

plus en plus le discours marxiste traditionnel. (s. n.)ŗ (Sironneau 1982: 384) Regăsim 

în marea religie de la Răsărit elementele „derivei patologiceŗ ale imaginarului politic 

studiate de J.-J. Wunenburger. Sironneau mitanalizează aceste structuri ale 

imaginarului politic pornind de la trei aspecte majore: tradiţia milenaristă rusă, 

temele eschatologice lenino-staliniste şi metamorfozele proletariatului mesianic, de 

la modelul marxist la identificarea stalinistă  a proletariatului cu partidul şi cu 

liderul acestuia.  

Cele două structuri tematice majore ale eschatologiei staliniste sunt Revoluţia şi 

Regatul dreptăţii, a cărui sosire inevitabilă este „scrisăŗ, conform doctrinei, în legile 

istorice considerate transcendente: „Le « Royaume » est le produit nécessaire du 

dynamisme interne de lřhistoire: lřHistoire mène quelque part, vers une fin, car elle a 

un plan, forme sécularisée du plan divin; les force et les puissances de lřhistoire sont 

les classes sociales et les partis qui les expriment, équivalents dynamiques des anges 

et des puissances qui, dans la religion chrétienne étaient censées gouverner le 

monde (...).ŗ (Sironneau 1982: 393) Într-un atare scenariu, manipularea afectivă, 

întemeiată, între altele, pe reconcilierea aspiraţiilor milenariste tradiţionale cu 

credinţa în necesitatea istorică, a unei colectivităţi marcate de o criză profundă joacă 

un rol esenţial. Dincolo de teroarea istoriei reale, stalinismul construieşte un soi de 

meta-istorie în interiorul căreia un pol imaginar orientează „marşul popoarelor către 

un viitor din ce în ce mai radiosŗ; în opinia noastră, sensul stalinist al sintagmei 

„sfârşitul istorieiŗ este rezultatul unui proces de „hipertrofieŗ a simbolicului, de 

„suprainterpretareŗ a simbolismului mitic eschatologic, în termenii lui 

Wunenburger.  

Ia naştere o idolatrie a unei istorii mitizate în sensul proiectării societăţii 

perfecte într-un viitor mitic: în spatele „derivei idolatriceŗ, discursul ideologic 

autorizează toate justificările şi toate falsificările. Pe de o parte, scopul „sublimŗ 

scuză toate „sacrificiileŗ prezentului, pe de altă parte, o asemenea idolatrie permite o 

permanentă remaniere a istoriei reale: „les événements passés doivent prendre la 

place qui leur est assignée dans lřhistoire mythique ou disparaître dans les oubliettes 

de la mémoire collective. (...) La logique du mythe brise lřenchaînement fragile des 

faits historiques et constitue une histoire sacrée; donc le dynamisme historique, 

transcendant et immanent à la fois, travaille inéluctablement à la venue du 

«royaume»ŗ (Sironneau 1982: 394). Cât despre trăsăturile acestui regat, a cărui 

descriere este fie foarte vagă, fie lipseşte din discursul ideologic care îl plasează 

undeva într-un viitor destul de îndepărtat, ele generează trei structuri tematice: 

„unitateaŗ, prin abolirea tuturor diferenţelor, „universalitateaŗ (cu rădăcini în 

universalismul Luminilor şi al umanismului clasic) şi „mesianismul specieiŗ (J. 

Monnerot), sintagmă care se referă la capacitatea „omului totalŗ („genericŗ) al lui 

Marx de a se transforma, nu doar la nivel individual, ca în creştinism, ci la nivelul 

speciei: „Lřespèce humaine est hypostasiée, elle devient lřidole transcendante au nom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

58 

de laquelle tous les sacrifices sont justifiés, mais aussi le support de cette image du 

bonheur universel et lumineux, sous lřégide de la raison, qui traverse aussi bien le 

XVIIIe siècle des Lumières que le XIXe siècle des socialismes.ŗ (Sironneau 1982: 395) 

Istoria transformării condiţiei umane până la atingerea perfecţiunii care anulează 

toate diferenţierile şi limitările recheamă din imaginarul iudeo-creştin arhetipul 

paradisiac. 

Chiar dacă „regatulŗ nu poate fi vizualizat în prezentul care aparţine 

transformărilor, el este prefigurat de patria socialismului, structură care trimite 

către un al doilea mitem sau, mai degrabă, constelaţie mitică a religiei lenino-

staliniste, prometeismul. „Si le communisme suscite une aspiration universaliste de 

type religieux, la «patrie socialiste» suscite une sorte de religion de la cité; 

lřédification de cette société se sacralise dans la mesure où elle constitue une étape 

décisive de lřhistoire (...) sacrée (...)ŗ(Sironneau 1982: 396 - 397). Imageria stalinistă 

exaltă imaginea unui imens şantier în construcţie în reprezentări în care 

„demiurgismulŗ tehnic capătă proporţii fantastice: prometeismul tehnic, al cărui 

mitem dominant e voluntarismul colectiv, este reperul mitic al unui întreg edificiu 

propagandistic. Figura mitică centrală este, fireşte, expresia titanismului care 

deschide porţile „regatuluiŗ: „omul nouŗ, „eroul pozitivŗ, gigantul traversează 

ficţiunile autolegitimatoare ivite din discursul ideologic stalinist căpătând chipurile 

atât de familiare cititorului de „literaturăŗ realist-socialistă: muncitorul stahanovist, 

soldatul erou, sportivul care spulberă toate recordurile, mama exemplară care-şi 

educă fiii în spiritul socialismului şi al iubirii de patrie, pionierul deja conştient de 

responsabilitatea sa vis-à-vis de colectivitate etc. Angoasă, suferinţă, îndoieli şi 

spaime interioare, tot atâtea vestigii decadente specifice „tenebrelorŗ burgheze, sunt 

excluse din acest portret al omului care este „programul partidului în carne şi oaseŗ. 

Legată de tema venirii „regatuluiŗ care îşi asociază visul prometeic, aceea a 

Revoluţiei accentuează dimensiunea maniheistă a luptei mitice dintre Bine şi Rău, 

episod esenţial al istoriei sacre staliniste care confiscă şi reciclează valorile pozitive 

(Bine, Pace, Bunăstare, Victorie, Viitor), „tabereiŗ capitaliste rezervându-i-se o 

imagerie situată sub semnul răului absolut (decadenţa, nedreptatea, exploatarea 

sunt trăsăturile acestei lumi în putrefacţie, populată de o „faună monstruoasăŗ). 

Lumea exterioară patriei socialiste (U.R.S.S.) apare ca teritoriu al unei vaste 

conspiraţii, iar discursul stalinist o descrie, manifest, în termenii proprii 

vocabularului demonologic, apt să ofere o imagine „realistăŗ a „regatului lui 

Antichristŗ. Tema Revoluţiei va fi exploatată de imaginarul stalinist mult timp după 

ce revoluţia bolşevică se stinsese: explicaţia acestei supravieţuiri a mitologiei 

revoluţionare ţine tocmai de substratul mesianic care alimentează credinţa într-o 

revoluţie mondială iminentă, discursul ideologic mizând, din nou, pe aşteptările unei 

colectivităţi traumatizate hrănite cu teorii conspiraţioniste. (Revoluţia ar avea în 

ideologia stalinistă rolul pe care îl are cataclismul salvator, purificator, în scenariul 

milenarist.) Imaginea Revoluţiei ca forţă de nestăvilit găseşte numeroşi adepţi în 

rândurile intelectualilor, inclusiv în Occident, unde aceasta devine (pentru un timp 

destul de scurt, e adevărat) emblema libertăţii estetice. 

Un alt aspect esenţial al marii religii de la Răsărit ţine de metamorfozele figurii 

proletariatului mesianic, al cărui rol în viziunea stalinistă se transformă în funcţie 

de trei factori: ideologia leninistă, „ideocraţiaŗ stalinistă şi concepţia asupra 

partidului ca „expresie ideologică a proletariatuluiŗ. Preluând doctrina „conştiinţei 

politice de clasăŗ de extracţie marxist-leninistă, ideocraţia stalinistă o va transforma 

în sensul unei dogmatizări care conferă unor simple ipoteze ştiinţifice statutul de 

adevăruri absolute. Discursul intelectual se poate raporta la dogmă (ca fundament al 

puterii totalitare, al cărei instrument e teroarea) în două maniere: ortodoxistă (în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

59 

spiritul respectării căii celei drepte, a „ortodoxieiŗ staliniste) şi eretică (denunţată şi 

sancţionată ca atare), echivalentă cu opoziţia politică. Teroarea în numele dogmei pe 

care o reprezintă, oficial, „marele preotŗ Stalin, devine motorul unei reforme 

identitare axate pe controlul conştiinţelor, care nu poate fi înţeleasă în absenţa, din 

nou, a raportării la psihologia religioasă. În opinia lui Sironneau, avem de-a face aici 

cu o „religie a intelectualilorŗ, motivaţiile inconştiente care au făcut posibil 

fenomenul în cauză fiind de natură religioasă (nevoia de certitudini absolute şi de 

adevăruri integrale). Atee în conţinut, dogma stalinistă învelită într-o coajă 

raţionalistă îndeplineşte o funcţie socio-religioasă. 

Dogmatismul stalinist nu s-ar fi putut manifesta ca atare în absenţa unei puteri 

care să-l susţină: „or ce pouvoir qui dit la vérité et se sert du bras séculier de lřEtat 

pour éliminer les opposants, cřest le parti. Et ce qui fonde  son autorité idéologique 

comme son pouvoir politique cřest quřil est la conscience messianique du prolétariat; 

sans le parti, par ses seules forces, le prolétariat ne pourrait prendre conscience de 

lui-même et accomplir sa fonction révolutionnaire.ŗ (Sironneau 1982: 414) Identificat 

cu proletariatul, partidul devine, în comunismul lenino-stalinist, „salvatorul 

colectivŗ, aflat în centrul eschatologiei politice: acesta este purtătorul necesităţii 

istorice, ca „fundament al adevărului şi al misiunii proletariatuluiŗ. (O atare 

concepţie scuteşte militanţii de asumarea vreunei responsabilităţi vis-à-vis de 

legitimitatea deciziilor puterii, precum şi faţă de propriile acţiuni.) Partidul-

proletariat mesianic devine obiectul unei sacralizări, conceptul ajungând să 

definească, în ideologia stalinistă, un grup de aleşi care va schimba cursul istoriei, 

printr-o „ruptură revoluţionară şi salvatoareŗ, făcând-o să iasă de sub imperiul 

necesităţii şi grăbind situarea acesteia sub semnul libertăţii paradisiace. 

Sacralizarea presupune totodată şi asumarea de către partid a rolului de depozitar 

al sensului ultim al universului şi al istoriei, ficţiune care explică parţial fascinaţia 

exercitată asupra intelectualilor occidentali.  

O a treia dimensiune religioasă a comunismului lenino-stalinist este, alături de 

cea ritualică şi cea mitică, credinţa, trăită ca angajament total: implicând ruptura 

totală de trecut, credinţa comunistă presupune anihilarea gândirii raţionale (efect al 

unei nevroze de tip schizoid care implică refularea raţionamentelor critice) şi 

speranţa de neclintit (care condiţionează, la adepţi, autocenzura), şi în numele căreia 

aceştia acceptă sacrificiul total.  

Religia stalinistă s-a sprijinit, aşadar, nu în ultimul rând, pe acest mecanism 

psihologic care a generat la adepţi o culpabilitate latentă şi o „spaimă de vidŗ, 

„teama existenţialăŗ de a nu pierde legătura profundă cu partidul, care reprezenta 

pentru militanţii comunişti, după I. Silone, „şcoala, biserica, familiaŗ... La temeliile 

credinţei comuniste s-a aflat aşadar un mecanism de susbstituţie simbolică în 

măsură să explice şi deriva idolatrică vis-à-vis de liderul carismatic: „tătuculŗ nu e 

un apelativ întâmplător, ci oglindeşte, dincolo de aspectul propagandistic, al imaginii 

pe care şi-o construieşte puterea în rândul maselor, poziţia simbolică a lui Stalin în 

mentalitatea adepţilor, aceea de substitut parental. 

Abordând genetic şi istoric, din perspectiva imaginarului social, relaţia dintre 

milenarism şi „religiaŗ stalinistă, J.-P. Sironneau descoperă în „genezaŗ acesteia din 

urmă cele patru condiţii indispensabile declanşării fenomenelor milenariste: 

existenţa unor dezechilibre sociale profunde, frustrările puternice ale unei 

colectivităţi victimizate, prezenţa, în mentalitatea grupului oprimat, a unei structuri 

mitice de tip milenarist şi prezenţa unui lider carismatic. Cea de-a patra condiţie va 

fi îndeplinită, în cazul milenarismului stalinist (aflat în germene în timpul lui 

Lenin), graţie unui transfer de carismă care va sta la baza cultului lui Stalin.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

60 

Supravieţuirea milenarismului stalinist după consolidarea puterii se explică 

printr-o răsturnare operată de discursul ideologic şi de aparatul care îl susţine la 

nivelul imaginarului colectiv. Mecanismul psiho-social care condiţionează această 

„supravieţuireŗ poate fi explicat prin acţiunea celor două funcţii ale imaginarului 

social comentate de Paul Ricoeur pe urmele lui Karl Mannheim: atunci când funcţia 

subversivă a imaginarului utopic îşi pierde eficacitatea, o dată puterea cucerită de 

către „revoluţionariŗ, funcţia integrativă a imaginarului ideologic (complementar 

primului) vine să restabilească echilibrul în raportul societate Ŕ putere (Ricoeur 

1995: 275 Ŕ 286). Într-o abordare „funcţionalistăŗ a imaginarului religiilor politice, 

J.-P. Sironneau stabileşte, pornind de la distincţia patent (manifest) / latent, două 

funcţii latente ale comunismului lenino-stalinist (funcţii prezente, după Freud, în 

orice religie): pe de o parte, acesta furnizează substitute parentale, părinţi sociali, pe 

de altă parte el asigură integrarea socială, este principiul legitimării ordinii sociale 

(e vorba, în cel de-al doilea caz, de o integrare prin cuvânt şi de una prin gest, deci de 

o funcţie de legitimare şi de una rituală).  

Comunismul lenino-stalinist a beneficiat de toate condiţiile pentru a se 

transforma într-o veritabilă religie politică. Pornind de la acest model, comunismul 

românesc a încercat să-şi construiască propria mitologie autolegitimatoare şi să-şi 

impună scenariile sacre şi ritualurile, fără însă să ţină cont de contextul diferit.  

 

 

2. Comunismul autohton şi modelul sovietic. Reperele mitic-simbolice ale 

„noii religiiŗ în discursul cultural postbelic 
 

Dacă fostul imperiu ţarist constituia un mediu propice pentru naşterea şi 

expansiunea „noii religiiŗ, psihologia maselor reprezentând solul ideal pentru 

mesianismul socializant al discursului ideologic lenino-stalinist, România primului 

deceniu postbelic nu întrunea decât una dintre condiţiile apariţiei fenomenelor 

milenariste: dezechilibrul unei societăţi care experimentase trauma războiului şi 

care se afla, după „Eliberareŗ, sub apăsarea unui complex al învinsului [2]. (Acest 

„stigmat al învinsuluiŗ, dublat de „sentimentul de vină amestecat cu ruşinea de a fi 

atacat şi jefuit un stat paşnicŗ (Cioroianu 1998: 61) ar fi una dintre „ideile-reperŗ 

care structurează noua imagine a U. R. S. S. în mentalitatea colectivă a primilor ani 

de comunism.) Încercând să schiţeze, pe urmele lui L. Blaga, o „matrice stilisticăŗ a 

imaginarului socio-cultural românesc, J.-J. Wunenburger remarca, la nivelul 

imaginarului colectiv, absenţa oricărei structuri milenariste, ba, mai mult, „La 

Roumanie spirituelle apparaît (...) marquée par une tradition atemporelle, 

antimillénariste, profondément attachée à lřintégration dans une nature organique, 

rythmée par les descentes et les remontées. (...) La Roumanie nřa donc pu que rejeter 

le mythe progressiste marxiste et la grande mythologie industrielle imposée par la 

dictature, préférant le refuge du village, arc-bouté à sa magie cosmique et 

intemporelle.ŗ (Wunenburger 2003: 100) Nu se poate vorbi, în cazul dat, de o 

aşteptare a vreunui salvator mesianic, a unui lider carismatic care să „întrupezeŗ 

aspiraţiile societăţii afectate de criza generată de război şi, ulterior, de 

transformările de ordin politic din primii ani postbelici. 

O mitologie naţională a salvatorului există totuşi: având în centru figurile 

„dinasticeŗ, de la Carol I până la „dinastiaŗ Brătienilor, şi, ulterior, figurile 

„reformatorilorŗ, de la Antonescu la Zelea Codreanu, ea poate fi identificată la 

nivelul discursurilor autolegitimatoare ale puterii în epoca interbelică. Această 

mitologie va fi recuperată de discursul comunist într-o variantă reciclată, fireşte, în 

anii „epocii de aurŗ, când panteonul va fi încununat de cuplul mitic responsabil de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

61 

ctitorirea cetăţii ideale, construite la capătul unui lung traseu al „încercărilorŗ. În 

opinia lui L. Boia, „comunismul s-a construit nu prin iluzoria acţiune a legilor social-

economice, ci prin acte de voinţă şi de putere. Politicul, instalat în poziţia de 

comandă, a generat inevitabil un cult al marilor făuritori de istorie. Aşa încât, 

departe de a renunţa la panteon, comunismul nu a făcut decât să-l repopuleze.ŗ 

(Boia 2005: 308) E vorba, mai precis, despre tentativa puterii comuniste, instaurate 

ca urmare a unui act de impostură, cu sprijinul marelui prieten de la Răsărit, de a-şi 

construi propria legitimitate, în condiţiile absenţei unui orizont de aşteptare 

adecvat, apelând la două repere esenţiale: „istoria sacrăŗ lenino-stalinistă şi 

mitologia naţională. Cele două modele vor fi exploatate, în proporţii diferite, în două 

etape ideologice ale comunismului autohton, cea prosovietică reperabilă, până la 

moartea lui Stalin, în timpul dictaturii dejiste şi cea naţionalistă, cu rădăcini în 

„reformaŗ politică a lui Dej, exacerbată în timpul epocii Ceauşescu.  

În anii ř50, constituirea panteonului naţional, ale cărui figuri eroice sunt 

rezultatul unui proces de hipertrofie a simbolicului, se raportează, pe de o parte, la 

„prietenia sfântăŗ cu U. R. S. S., argument important pentru „avansareaŗ unor „eroiŗ 

precum Ioan Vodă cel Cumplit, „tăietorul de boieri şi iubitorul de ţăraniŗ (Boia 2005: 

347), Ştefan cel Mare sau Dimitrie Cantemir, bine „punctaţiŗ pentru legăturile cu 

Rusia. „Sunt anii când panteonul românesc tinde să devină mixt, un panteon 

româno-ruso-sovietic. (...) Frăţia de arme româno-rusă străbate istoria cu momente 

culminante la 1877 şi în al II-lea război mondial.ŗ (Boia 2005: 354) Pe de altă parte, 

sunt propulsaţi eroi a căror istorie mitizată era susceptibilă de a se plia pe ideologia 

partinică de extracţie (din nou) lenino-stalinistă: Gheorghe Doja (transformat în 

conducător al „războiului ţărănescŗ din 1514), Horea, Cloşca şi Crişan, Tudor 

Vladimirescu şi, mai ales, Nicolae Bălcescu care, devenit „erou al unei manipulări de 

proporţiiŗ, va reprezenta „mitul suprem al istoriei rescrise de comuniştiŗ. (Boia 2005: 

349). 

Cât despre istoria contemporană, aceasta va fi anexată de mitologia 

revoluţionară populată de eroi ai clasei muncitoare. Dominată de mitul ilegalistului 

(adaptat, în anii ř50, după modelul luptătorului bolşevic, aşa cum a arătat L. Boia), 

istoria interbelică a partidului e o construcţie ex nihilo care revelează, la un nivel 

latent, fireşte, un complex al marginalului în măsură să explice, cel puţin parţial, 

caracterul sectar al grupării comuniste autohtone şi, implicit, deschiderea acesteia 

vis-à-vis de structurile milenariste lenino-staliniste. Discursurile istoriografice 

actuale referitoare la destinul comunismului autohton găsesc un punct de 

convergenţă în afirmarea caracterului sectar al „mişcăriiŗ interbelice, interzisă în 

1924 [3], acţionând deci de pe o poziţie marginală (care dezvoltă un complex 

responsabil pentru mitologia ilegalităţii): „Neaparţinând comunităţii naţionale 

româneşti, ei s-au refugiat într-o mişcare revoluţionară tentaculară, aparţinând unei 

conspiraţii cu ambiţii mondialiste ai cărei agenţi locali sunt.ŗ (Tănase 1998: 48) O 

diagramă a topicii socio-culturale interbelice ar fi în măsură să reliefeze valorizarea 

negativă, la nivelul supraeului social-politic, a rolului jucat de comunişti în epocă. 

Această poziţionare a „eliteiŗ comuniste interbelice în raport cu ideologia puterii, dar 

şi cu mentalitatea colectivă, nu putea să nu influenţeze constituirea naraţiunilor 

mesianice autolegitimatoare elaborate ulterior de mitografii partidului. Pe de altă 

parte poziţia marginală a grupării este unul din factorii determinanţi în „schimbarea 

de mit directorŗ (Durand 1999: 185), operată de comunişti la nivelul iodeologiei 

politice, o dată cu preluarea puterii. 

Mitologia mesianică de sursă stalinistă reprezenta „istoriaŗ perfectă pentru 

comuniştii autohtoni care o vor prelua, fără a opera modificări de substanţă în 

interiorul acesteia, nici măcar în epoca antisovietismului declarat. De fapt, ceea ce se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

62 

va întâmpla în anii epocii de aur cu ideologia lenino-stalinistă ar putea fi descris, în 

termenii mitanalizei lui Gilbert Durand, ca un proces de mascare a „temelor vechiŗ 

prin „veşminte noiŗ (Durand 1998: 304): protagoniştii scenariilor sunt alţii, dar 

reperele mitice şi chiar ritualice ale „noii religiiŗ autohtone rămân cele sovietice. 

(Diferenţa între cele două „religiiŗ politice Ŕ modelul şi copia - rămâne însă una 

majoră: orizontul de aşteptare este, în cazul comunismului românesc, unul total în 

dezacord cu ideologia puterii şi cu dramatizările ei ritualice.) Dacă în anii ř50, 

mitologia comunistă autohtonă calchiază pur şi simplu structurile imaginarului 

politic stalinist, în anii ř70, protocronismul (al cărui model „îndepărtat (...) fusese de 

fapt introdus în U. R. S. S. de către Stalinŗ), ca redimensionare naţional(ist)ă a 

marxism-leninismului, este soluţia pentru lipsa de „aderenţă internăŗ a doctrinei, 

„altoiteŗ acum „pe trunchiul unui mesianism naţionalŗ (Cernat 2005 II: 496). 

În ceea ce priveşte mitologia construită în jurul figurii personajului providenţial, 

istoria comunismului românesc repetă, din nou, situaţiile reperabile în evoluţia 

imaginii liderului mesianic de la epoca lui Lenin la aceea a lui Stalin. În căutare de 

modalităţi de legitimare, Gheorghiu-Dej va încerca să-şi asume postura de lider 

carismatic, anexând, mai cu seamă după prăbuşirea, echivalentă cu o excludere din 

istorie, a trio-ului Pauker Ŕ Luca Ŕ Georgescu, „o bună parte din istoria ultimelor 

decenii. Greva de la Griviţa în care fusese implicat, a devenit momentul de referinţă 

al istoriei contemporane. (...) La 1900, cei doi mari oameni ai panteonului se numeau 

Traian şi Carol I; în anii ř50, ei se numesc Bălcescu şi Gheorghiu-Dej.ŗ (Boia 2005: 

350) După momentul destinderii hruşcioviste, mitologia comunistă autohtonă 

alunecă, din ce în ce mai decis, pe panta naţionalismului şi a antisovietismului. În 

ciuda acestei orientări manifeste, atât Gheorghiu-Dej, cât şi Ceauşescu îşi vor 

construi mitologiile legitimatoare în raport cu acelaşi model sovietic.  

La nivelul patent, modelul suferă o devalorizare progresivă până la proiectarea sa 

în figurile şi decorurile unei imagerii demonice: comunismul naţional se construieşte 

exorcizând demonii „întunecatului trecutŗ stalinist şi, ulterior (în epoca de aur) 

dejist. La un nivel mai mult sau mai puţin latent, ficţiunile legitimatoare ale puterii 

rămân, în perioada ambelor dictaturi, tributare paradigmei mitice a marii religii de 

la Răsărit. Prăbuşirea lui Stalin nu atrage după sine excluderea din panteon a 

figurilor marilor ideologi ai comunismului, părinţii fondatori Marx, Engels şi, mai cu 

seamă, Lenin. Supravieţuirea figurilor exemplare ale marilor doctrinari în anii 

epocii de aur este dependentă de sensul mesianic imprimat mitologiei oficiale, care 

aşează dictatorul în descendenţa unui lung şir de personaje providenţiale, cu o pauză 

semnificativă între Ceauşescu şi Cuza: „Între Cuza şi Ceauşescu se întinde un teren 

arid , producător de eroi secundari, dar nicidecum de exponenţi ai destinului 

românesc, creatori de istorie. Acest „deşertŗ traversat de naţiunea română dă sens 

unei aşteptări de natură mesianică, pune în lumină urgenţa actului salvator, 

amplifică nemăsurat statura dictatorului, comparabil (...) cu eroii din vechime, 

intraţi deja în epopee.ŗ (Boia 2005: 360) 

Indiferent de direcţia asumată de comunismul autohton, unul dintre vehiculele 

privilegiate ale ficţiunilor legitimatoare ale puterii se dovedeşte a fi literatura, 

teritoriu în care istoria, rescrisă în conformitate cu dogma ideologică, este ridicată la 

rangul de mit, adică devine „istorie sacrăŗ. Alunecarea istoriei în hagiografie, prin 

rescrierea acesteia ca practică simbolică este dublată de un proces de „spectralizareŗ, 

de „prezentificare ideologică a trecutuluiŗ: „Istoria se spectralizează, metempsihotic, 

sub influenţa unui model unic care traversează secolele rafinându-se, aşa cum eroii 

intră într-un proces de cotidianizare, contemporanizare, prin asocierea lor 

genealogică la întreprinderile glorioase ale liderului maxim al partidului.ŗ 

(Mitchievici 2005 II: 338) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

63 

 Începând cu primul deceniu postbelic, literatura, îndeosebi aceea cu subiect 

istoric [4], promovată masiv mai ales prin intermediul manualelor şcolare, joacă un 

rol esenţial în construcţia imaginii pe care comanditarul etatic şi-o asumă în faţa 

unei societăţi care păşeşte pe calea „rinocerizăriiŗ. În termenii Monicăi Spiridon, 

„avant comme après la tombée du rideau, en Roumanie le poids du discours culturel 

dans la construction de la nation, de la civilisation et de la pratique sociale a été 

énorme. La littérature, elle, y assume le rôle de vedette. Le même pourrait être dit à 

propos des fonctions concédées aux écrivains roumains sur la scène publique et 

politique.ŗ (Spiridon 2004: 20) Alături de discursul istoriografic şi de cel explicit 

propagandistic difuzat prin diverse mijloace mai cu seamă în rândul maselor, 

discursul literar poartă amprenta mitologiei prin intermediul căreia puterea 

comunistă încearcă să acceadă, simbolic, la o legitimitate rămasă în stadiul de 

aspiraţie, cel puţin până în momentul naşterii „mitului Ceauşescuŗ.  

Sprijinită de o critică profund dogmatică, ale cărei repere esenţiale sunt 

principiile jdanoviste, literatura deceniilor cinci şi şase rămâne, cu puţine excepţii şi 

în ciuda conştientizării (în contextul „dezgheţuluiŗ prilejuit de  celebrul raport al lui 

Hruşciov) inadecvării modelelor sovietice realist-socialiste la realitatea românească 

postbelică, marcată de presiunea discursului ideologic. Dacă în primii ani de după 

„Eliberareŗ, realismul socialist, întemeiat filosofic pe „ideologia proletariatuluiŗ 

(care, la rându-i, află în respectiva doctrină „expresia artistică care-i este proprieŗ 

(Acoutourier 2001: 46)), este unica „metodă de creaţieŗ acceptată de putere şi 

promovată de susţinătorii „artei ca ideologieŗ, între 1953 - 1957 lucrurile par să se 

schimbe, urmând, firesc, cursul transformărilor politice. Discursul literar este 

chemat să sprijine, ca şi în primul deceniu postbelic, naraţiunile politice 

„centralizatoareŗ, astfel că realismul socialist va fi incriminat (la suprafaţă) 

începând cu înseşi bazele sale ideologice, termenului inventându-i-se acum o altă 

origine (ar fi fost creat de însuşi Stalin).  

Impunerea sa, realizată cu mijloace administrative şi prin presiuni duse până la violenţă, 

a condus la o nivelare inadmisibilă, sub raport artistic, a creaţiei literare, de unde 

îndreptăţirea acuzelor de idilism şi schematism.ŗ 

(Istrate 2003: 28) 

Contestarea doctrinei în discursul „elitelorŗ scenei politice şi literare nu este 

decât o modalitate de autolegitimare în plus: atât în timpul dicaturii dejiste, cât şi în 

timpul celei ceauşiste, această „reformăŗ culturală (care maschează o strategie 

politică) va fi urmată de o „contrareformăŗ care va spulbera toate iluziile legate de 

„liberalizareŗ. După 1958, concomitent cu reluarea practicilor represive în contextul 

noului val de industrializare şi colectivizare, la fel ca în anii imediat următori 

lansării tezelor din iulie ř71, puterea impune literaturii (şi artelor, în general) calea 

unică de urmat, aceea ortodoxist-ideologică.  

În presa „pe linieŗ a sfârşitului de deceniu 6, care consemnează, evident, „legileŗ 

partinice aplicabile în sfera literaturii, profilul scriitorului ca „tovarăş de drumŗ nu 

diferă prin nimic de acela conturat în anii „terorii stalinisteŗ. Ion Istrate selectează 

din Scânteia (numărul din iulie 1958, care sintetiza directivele partidului lansate cu 

ocazia plenarei din iunie a Comitetului Central) „îndatoririleŗ trasate creatorului de 

literatură, între care evitarea unor „ismeŗ, „cel mai grav [fiind] « apolitismul », adică 

refuzul de a privi realitatea, oricare ar fi aceasta, în modul indicat de partid.ŗ Pe 

aceeaşi listă de „păcateŗ se afla „negativismulŗ („tendinţa de a vedea realitatea doar 

în chip criticŗ), „neutralismulŗ („care înseamnă a nu lua o poziţie suficient de 

agresivă faţă de acele concepţii pe care partidul le consideră străine ideologiei saleŗ) 

etc. (Istrate 2003: 28) Dominate de o componentă „xenofobă, naţional-protocronistă şi 

monomaniacalăŗ, directivele revin în tezele din iulie ř71, realismul socialist fiind 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

64 

înlocuit de „umanismul socialistŗ, ale cărui repere mitic-utopice sunt, în anii ř70 ca şi 

în ultimii ani ai dictaturii dejiste,  „idealismul proletarŗ, „idilismul naţionalŗ, 

„paternalismul moral al PCRŗ (care alunecă treptat dinspre partid spre marele 

„cârmaciŗ), „filantropia estetică a PCRŗ (Manolescu 2005 I: 287) etc.  

Transformată în instrument de legitimare a puterii, indiferent de opţiunile 

politice ale scriitorilor, literatura - atât aceea „pe linieŗ, cât şi, din nefericire, aceea 

„subversivăŗ care deconstruieşte „întunecatul trecutŗ dejist - nu se poate sustrage 

raportării la factorul politic. În ambele cazuri, mitologia politică oficială devine o 

obsesie: pentru scriitorii aliniaţi ideologic, universul ficţional este, în anii ř50 ca şi în 

epoca de aur, teritoriul unor practici encomiastice care dau chip cetăţii ideale; 

pentru autorii de literatură politic-subversivă, ambiţia deconstruirii naraţiunilor 

centralizatoare ajunge să se suprapună peste propria ficţiune autolegitimatoare, 

aceea a „rezistenţei prin scriiturăŗ.  

 

 

În loc de concluzii. Supravieţuirea mitologiei comuniste 
 

Exaltate în produsele paraliteraturii ideologice şi subminate într-o manieră aluzivă, 

„esopicăŗ, în romanul şi teatrul politic al deceniilor 8 şi 9, miturile legitimatoare ale 

comunismului „supravieţuiescŗ inclusiv în contextul cultural actual, în ciuda 

multiplelor tentative de exorcizare a răului totalitar. Explorând zonele „neumblateŗ 

ale istoriei contemporane, Lucian Boia depistează, printre tarele lumii româneşti 

actuale, o „strategieŗ a uitării, condiţionată politic, şi, complementară acesteia, una 

care poate fi rezumată în formula „totuşi, ceva s-a înfăptuitŗ. Explicaţiile propuse de 

L. Boia pentru această orientare a mentalităţii colective acordă primatul, iarăşi, 

factorului politic: „Actuala elită politică (şi, în parte, intelectuală) s-a format în anii 

comunismului. (...) România de astăzi, oamenii, instituţiile, realităţile ei îşi au în 

mai mare măsură, şi în mod inevitabil, originea în cei cincizeci de ani de comunism, 

decât în istoria anterioară a ţării. Ideologic însă, şi mitologic raportarea nu se putea 

face la comunismul răsturnat şi discreditat.ŗ (Boia 2005: 378) 

Maladia nevrotică descrisă de Tzvetan Todorov [5] şi C. Milosz [6] şi reperabilă la 

nivelul mentalităţii colective româneşti inclusiv în contextul istoric posttotalitar nu 

ne singularizează în spaţiul european: „memoria trunchiatăŗ este una din 

constantele raportării Occidentului la experienţa totalitarismului lenino-stalinist, a 

cărui istorie tinde să fie, spre deosebire de aceea a nazismului, cosmetizată, daca nu 

cumva ocultată. „Marea paradaŗ (care ar putea fi definită în termenii unui spectacol 

faţă de lume şi faţă de sine) nu este, aşa cum a arătat Jean-François Revel, doar 

apanajul puterilor totalitare ale secolului al XX-lea, ci caracterizează, inclusiv după 

căderea Cortinei de Fier, jocul puterii într-un Occident în care „stânga şi dreapta 

deopotrivă îi [tratează] diferit pe criminalii învingători şi pe criminalii învinşi. (...) 

Într-adevăr, una din cauzele vălului ce a fost aruncat peste crimele comuniste este o 

laşitate neîndoielnică, fiindcă e mai uşor să te baţi cu regimuri totalitare moarte 

decât cu regimuri totalitare vii.ŗ (Revel 2002: 116) Dincolo de laşitatea condiţionată 

politic invocată de J.-F. Revel, fenomenul în cauză poate fi explicat, credem, prin 

acţiunea aşa-numitului „travail de deuilŗ freudian: poziţionarea actuală a 

Occidentului faţă de marea „religieŗ de la Răsărit şi, mai ales, faţă de crimele 

săvârşite în numele ideologiei care a susţinut-o are în spate un pact din trecut 

generator al culpabilităţii care se cere refulată.  

Nu altfel stau lucrurile în spaţiul românesc, unde traumele trecutului se întorc 

redimensionând tipurile de raportare ale clasei politice, ale elitei intelectuale şi ale 

întregii societăţi la acest trecut. Asumată timp de aproape o jumătate de secol, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

65 

„marea paradăŗ supravieţuieşte, mai mult sau mai puţin conştient, în imaginarul 

politic şi socio-cultural actual, dictând scenariile şi distribuind rolurile. 

 

 

Note 

 
[1] Asupra acestei « utopii a raţiunii » care caracterizează filosofia politică modernă autorul se 

va opri într-un studiu ulterior, Une utopie de la raison. Essai sur la politique moderne, Editions 

de La Table Ronde, Paris, 2002. 

[2] În ceea ce ne priveşte, credem că sentimentul de vină nu există decât în sectorul în care 

apare adoraţia şi imitaţia servilă a respectivului model, adică la nivelul imaginarului puterii, 

nu şi în sânul colectivităţii.   

[3] Cf. Stelian Tănase, Elite şi societate. Guvernarea Gheorghiu-Dej. 1948 Ŕ 1965, Bucureşti, 

Humanitas, 1998, cap. O lume nouă (1948 Ŕ 1953), pp. 33 - 106. Autorul studiului defineşte 

tipologic primii comunişti români ca pe nişte „« rebeli primitivi », amestec de sectanţi mistici, 

briganzi, clan mafiotic şi proscrişi. Clandestinitatea, închisorile, exilul au constituit mediul 

formării lor. (...) La clandestinitate şi periferia societăţii ca pattern-uri formatoare, trebuie să 

adăugăm, pentru a întregi matricea elitei comuniste, ideologia marxist-leninistă, în forma ei 

stalinistă.ŗ (op. cit., p. 47)  

[4] Povestirile istorice ( 3 volume 1982 Ŕ 1984) ale lui Dumitru Almaş sunt unele dintre cele mai 

reprezentative producţii ale paraliteraturii ideologice a epocii de aur. În texte îmbogăţite cu 

ilustraţii magnifice, arată L. Boia, „copiilor li se înfăţişează mai întâi gloria milenară a dacilor, 

apoi a românilor, prin personalitatea şi chipul regilor antici şi voievozilor medievali; pentru 

epoca modernă se petrece tranziţia revoluţionară, apelându-se exclusiv la Horea, Cloşca şi 

Crişan, Tudor Vladimirescu, Bălcescu, Avram Iancu şi, evident, la Cuza. Apoi, istoria nu mai 

pare făcută, nici măcar simbolizată, de marii oameni, ci de eroi de rangul doi sau trei, sau chiar 

de personaje obişnuite „din poporŗ, inventate ad-hoc pentru a suplini lipsa celor mari.ŗ (Istorie 

şi mit în conştiinţa românească, p. 361)  

[5] E vorba despre « fragmentarea mentalităţii » decsrisă în Confruntarea cu extrema. Victime 

şi torţionari în secolul XX 

[6] În eseul său despre Gândirea captivă, Milosz vorbeşte despre practica ketmanului, comună 

elitelor intelectuale şi maselor în sistemele totalitare. 

 

 

 

Referinţe  
 
ACOUTOURIER, M. (2001) Realismul socialist. Cluj-Napoca: Editura Dacia. 

BESANÇON, A. (1977) Les origines intellectuelles du léninisme. Paris: Calman-Lévy . 

BOIA, L. (2005) Istorie şi mit în conştiinţa românească. Bucureşti: Humanitas.  

CERNAT, P., I. MANOLESCU, A. MITCHIEVICI, I. STANOMIR. (2005) Explorări în 

comunismul românesc, vol. I-II. Iaşi: Polirom. 

CIOROIANU, A. 1998. Lumina vine de la Răsărit. „Noua imagineŗ a Uniunii  Sovietice în 

România postbelică, 1944-1947, în L. Boia, Lucian (coord.), Miturile comunismului 

românesc: 21 Ŕ 69. Bucureşti: Nemira. 

DURAND, G. (1998) Figuri mitice şi chipuri ale operei Ŕ De la mitocritică la mitanaliză. 

Bucureşti: Editura Nemira. 

DURAND, G. (1999) Aventurile imaginii. Imaginaţia simbolică. Imaginarul. Bucureşti: Editura 

Nemira. 

ELIADE, M. (1957) Mythes, rêves et mystères. Paris: Gallimard. 

ISTRATE, I. (2003) Panorama romanului proletcultist (1945-1964). Cluj-Napoca: Editura 

Dacia. 

MILOSZ, C. (1999) Gândirea captivă. Bucureşti: Humanitas. 

MONNEROT, J. (1963) Sociologie du communisme. Paris: Gallimard. 

REVEL, J. F. (2002) Marea paradă. Eseu despre supravieţuirea utopiei socialiste. Bucureşti: 

Humanitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

66 

RICOEUR, P. 1995. Ideologia şi utopia: două expresii ale imaginarului social în Eseuri de 

hermeneutică.: 274 Ŕ 287. Bucureşti: Humanitas. 

SIRONNEAU, J.-P. (1982) Sécularisation et religions politiques. La Haye-Paris-New York: 

Mouton Editeur. 

SPIRIDON, M. 2004. Le rideau de papier, în Caietele Echinox, vol. 7, Literatură şi totalitarism: 

11 Ŕ 22. Cluj-Napoca: Editura Dacia. 

TANASE, S. (1998) Elite şi societate. Guvernarea Gheorghiu-Dej. 1948 Ŕ 1965. Bucureşti: 

Editura Humanitas. 

TODOROV, T. (1996) Confruntarea cu extrema. Victime şi torţionari în secolul XX. Bucureşti: 

Humanitas. 

WUNENBURGER, J. J. (1979, 2001) Utopia sau criza imaginarului. Cluj-Napoca: Editura 

Dacia. 

WUNENBURGER, J. J. (2001) Imaginaires du politique. Paris: Ellipses Edition. 

WUNENBURGER, J. J. 2003. Imaginaires dřun peuple: la Roumanie et les Etats-Units, in 

LřImaginaire, coll. Que sais-je?: 97 Ŕ 104. Paris: PUF. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:03 UTC)
BDD-A25291 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

