
Communication and Argumentation in the Public Sphere  ISSN 1843 - 7893 

(2007) Year I, Issue 1 

Galati University Press 

Editors: Anca Gâţă & Adela Drăgan 

Proceedings of the Conference Public Space vs Private Space, FIRST VOLUME 

April 12th-14th, 2007 Ŕ ŖDunărea de Josŗ University, Galaţi Romania 

pp. 44-53 

 

 

Mihaela BONESCU  

Convivialité et espace public 
 

Université de Bourgogne (Dijon) - LIMSIC (EA CIMEOS) 

mbonescu@yahoo.fr 

 

 

Introduction 
 

La convivialité est devenue aujourdřhui un des mots que tout le monde emploie, dans 

les circonstances les plus diverses de la vie quotidienne, pour qualifier une multitude 

de faits. On peut participer à un repas convivial, on peut faire la connaissance dřune 

personne qui à lřair convivial, on peut bien sûr se retrouver dans une salle dřattente 

conviviale, sřacheter une voiture conviviale, entretenir des relations conviviales avec 

les autres où tout simplement vivre dans une ambiance conviviale. 

Quand on prononce le mot convivialité, on pense instinctivement aux plaisirs de 

la table et aux relations interpersonnelles. Cependant, on applique lřétiquette de 

Ŗconvivial ŗ aux objets qui nous entourent aussi bien quřà lřespace. Comment définir 

alors ses frontières et comment considérer un concept tellement flou et donc facile 

dřusage ? Entre lřunivers de la table, la scène sociale, le monde de lřentreprise, du 

marketing et de la publicité, sans oublier le secteur informatique et ses capillarités 

dans le domaine de la haute technologie, le convivial déploie ses multiples capacités 

de modulation et dřactivation. 

Lřexplosion de lřusage des mots convivial et convivialité au cours des derniers 

quarante ans, dans des espaces sémantiques appartenant à de nombreux univers de 

la vie quotidienne aussi bien que de la vie sociale dans les sociétés post et 

hypermodernes (Lipovetsky), nous permet aujourdřhui dřinterroger un concept qui 

sřest rapidement imposé dans le vocabulaire. Née avec le raffinement de la table et 

avec la culture gastronomique dans la première moitié du XIXe siècle, la convivialité 

a transgressé lřespace de la table et, transposée dans lřespace idéologique où virtuel, 

se prête à des nouveaux usages et élargit son champs sémantique. 

Ce processus de glissement de sens et de contamination métonymique est 

particulièrement intéressant à étudier dans le champ des SIC puisquřil est 

révélateur des extensions figuratives possibles de certaines valeurs dřépoque et de 

leur injection dans lřespace public. La convivialité en est un exemple bien intéressant 

car, comme le rappelle Dominique Quessada,  

tout aujourdřhui - les organisations, les rapports humains, les situations, les ambiances, 

mais aussi les formes, les objets, les machines, le design, les idées, les mises en scène et les 

ritualités Ŕ se doit dřêtre convivial. 

(Quessada 2004: 69) 

Nous allons dřabord baliser le territoire de la convivialité pour retrouver ensuite 

ses signes, visibles dans lřespace public. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

45 

 

1. La convivialité gourmande 
 

Dans la plupart des cultures le savoir-vivre et la convivialité accompagnent 

idéalement le repas qui, selon Jane Cobbi  

est vécu le plus souvent comme un fait social, un acte de commensalité, un lieu de cohésion 

où se partagent nourritures et valeurs sociales.  

(Cobbi 1999: 15) 

Lieu de rencontre et de partage, la table est dřabord un lieu commun de 

régulation des relations familiales. Par extension, elle représente aussi un important 

vecteur dřéchange dans des circonstances diverses de la vie sociale. Lřespace de la 

table configure un dispositif complexe, qui conjugue des dimensions matérielles, 

délimitées dans lřespace et dans le temps, et des dimensions socio-symboliques, qui 

font vivre autour de la table des acteurs et des multiples jeux dřinteractions. Mais 

quelle est place de la convivialité dans cet univers animé par lřhédonisme et 

lřaltérité, et quelles sont ses formes de manifestation autour de la table ? 

Envisagé comme Ŗune prise de nourriture régulière, constante, qui se déroule a 

priori selon une règle dřunité spatiale, temporelle et socialeŗ (Cobbi 1999: 15) le repas 

est aussi le reflet dřune certaine vision du monde. Lřincorporation de la nourriture 

convoque par ailleurs lřappétit et le plaisir du manger dans la même mesure que la 

méfiance ou lřanxiété du mangeur (Fischler) face à la confrontation directe et 

irréversible avec lřextériorité. Les modalités de manger ensemble sřorganisent dans 

un système tributaire du modèle social de lřépoque, qui comporte, à part des 

dimensions matérielles et spatio-temporelles, un espace de différenciation sociale 

(Poulain). Ce dernier concerne notamment les négociations des rôles et des frontières 

identitaires qui configurent les groupes sociaux, et si lřon parle de convivialité autour 

de la table, cřest dřabord à ce niveau quřelle peut se construire. 

En général on mange un certain nombre de fois par jour, à certains moments bien 

définis de la journée, tout en faisant du plaisir gourmand Ŗun plaisir convivial: un 

plaisir que lřon aime prendre en commun et que lřon doit prendre ainsiŗ (Flandrin 

1999: 31). Si la société utilise Ŗles plaisirs de la vie pour établir ou conforter des liens 

sociauxŗ (Flandrin 1999: 31), il est aussi vrai que le fait de manger ensemble est lřun 

des moyens les plus efficaces de création ou de revitalisation des liens. La prise de 

risque alimentaire, dans sa dimension symbolique, est annulée par son partage à 

table et le repas devient alors une fête, par lřexistence même de cette dimension 

joyeuse due au plaisir convivial. Une distinction sřimpose toute de même en ce qui 

concerne le nombre des convives, car manger et boire seul par exemple ne peut pas 

engendrer la convivialité. 

La convivialité nécessite une certaine préfiguration des plaisirs de table, qui ne 

se retrouve pas nécessairement au niveau de toutes les formes de repas pratiquées 

aujourdřhui. Jean-Jacques Boutaud propose dans ce sens une projection de lřethos 

moderne de la commensalité (Boutaud 2005: 59) sous le rapport: /construit/ vs 

/déconstruit/ conjugué à lřopposition: /fermé/ vs /ouvert/, projection qui met en 

évidence un envol des pratiques déconstruites telles que le plateau télé, les plats pré-

cuisinés ou les buffets à grignoter, fortement critiquées en raison de leur logique 

individualiste, plutôt éloignée de la logique conviviale. La commensalité conviviale 

serait compatible en premier lieu avec les types construits de repas, alors que toutes 

les autres formes, plus déconstruites, fussent-elles ouvertes ou fermées, préfigurent 

la convivialité, mais selon des modalités plus anthropiques (liberté des choix, des 

séquences, des places). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

46 

Tributaires dřune part des traditions historiques et dřautre part des attributs du 

contexte dit hypermoderne, ces dispositifs sřajustent et sřadaptent sans cesse dans un 

mouvement esthétique et homéostasique, à la recherche dřun équilibre quelquefois 

paradoxal, puisque stable et éphémère à la fois. Si lřespace et le temps sřorganisent 

autour dřun axe multimodal, de nature sensorielle ou culturelle, les relations que cet 

espace-temps crée autour de la table peuvent être conçues sous le signe de 

lřhospitalité, qui évolue soit vers une simple commensalité, soit vers la convivialité. 

La commensalité suppose dans la société des normes, des règles et des interdits qui 

ont évolué avec le temps et qui agissent sur la mise en scène des comportements. Si 

nous sommes dřaccord avec Paul Ariès que  

la table partage avec toute religion dřêtre en même temps transcendante et socialisante 

et quř 

elle joue sur les deux axes essentiels de notre humanisation, le vertical et lřhorizontal  

(Ariès 2000: 66),  

nous pouvons alors conclure avec Jean-Jacques Boutaud que 

lřaxe horizontal cřest la force et dřagrégation et de cohésion que la commensalité nourrit 

(Boutaud 2004: 1711-1712),  

alors que  

sur lřaxe vertical, la commensalité invite au respect des hiérarchies, des places, des rôles, à 

la recherche du beau, du bon goût, du goût raffiné ou élevé, jusquřau grandiose ou au 

sublime que chacun sřinvente à travers fêtes et banquets, repas dřapparat ou moment 

dřextase gastronomique. 

(Ibidem) 

Mais où se trouve, en effet, la frontière entre la commensalité et la convivialité ? 

Si la convivialité correspond, selon lřexpression de Jean-Pierre Corbeau, au  

processus par lequel on développe et assume le rôle de convive  

(Corbeau 1994: 207),  

il est aussi vrai quřelle se superpose à la commensalité par le partage de la table 

comme lieu dřincorporation des aliments. Ce qui les distingue cřest la conception 

Ŗactiveŗ de la convivialité par rapport à la dimension Ŗpassiveŗ ou Ŗsubieŗ  de la 

commensalité. Cette dimension active est mise en évidence tant par le créateur du 

mot, Brillat-Savarin dans sa Physiologie du goût (1826), que par Ivan Illich dans sa 

conception de La convivialité (1973) comme lřinverse de la productivité industrielle. 

La commensalité permet un partage formel de la nourriture, sans émotion et sans 

aucune implication. Manger sans échanger le moindre sourire, sans établir de 

relation et sans faire le moindre effort de plaire et de partager le plaisir de la table, 

cela représente une forme de commensalité. La convivialité réclame la commensalité 

comme Ŗcondition nécessaire, mais non suffisanteŗ (Corbeau, Poulain 2002: 98), car 

lřéchange amical et décontracté autour de la table peut être spontané, mais il nřest 

jamais Ŗdonnéŗ, il doit être construit. 

Cette exploration succincte de lřunivers de la table nous permet dřy intégrer la 

convivialité et de lui attribuer un statut dřélément actif, sujet à une construction 

consciente et volontaire, qui naît avec le goût et le plaisir de partager sa table. Le 

partage convivial de la table réunit donc le plaisir de manger ensemble, lřart de la 

conversation et la création/confirmation du lien social. 

Premier à utiliser le mot convivialité pour désigner le plaisir dřêtre ensemble et 

de partager le repas dans la bonne humeur, Brillat-Savarin est aussi le premier qui 

fait la distinction entre le plaisir de manger et le plaisir de la table. Il nous enseigne 

dřabord que  

le plaisir de manger est la sensation actuelle et directe dřun besoin qui se satisfait, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

47 

alors que  

le plaisir de la table est la sensation réfléchie qui naît des diverses circonstances de faits, 

de lieux, de choses et de personnages qui accompagnent le repas. 

(Brillat-Savarin1982: 170) 

Le partage de la table suppose au préalable une certaine mise en appétit des 

convives. Elle se réalise par un processus dřanticipation, de préparation aux plaisirs 

du palais, par une mise en éveil des sens et par un souci permanent de mise en 

valeur de lřesprit gourmand, voire gourmet. Ce travail de préfiguration (Goffman) du 

repas proprement dit conforte la sociabilité et le lien social. En outre, il offre le cadre 

dřactualisation des rites dřintégration et dřinitiation, le cadre propice au 

rapprochement dřanciens adversaires, ou encore à lřaccueil dřun Ŗnéophyteŗ dans 

quelque communauté. Les manières de table, dérivées en quelque sorte de cette 

étymologie à double portée, physique et symbolique, indiquent Ŗcomment on mangeŗ 

et prescrivent le comportement des convives avant, pendant et après le repas. 

Le savoir du bien manger appelle naturellement le savoir du bien parler, car 

lřesprit gourmand nřexiste que dans la logique du partage et de lřéchange. Ce nřest 

pas par hasard que la disposition des commensaux change au tout début du XVIIIe 

siècle, et quřils se retrouvent placés des deux côtés de la table. Cřest le signe du 

Ŗpoids grandissant de la conversation dans les repas mondainsŗ, où Ŗdes facteurs de 

rationalité et de raffinement intellectuel marquent davantage la gastronomie elle-

mêmeŗ (Montandon 1995: 679). Le raffinement du bon goût, dans les deux sens du 

terme, cultive la variété et les nuances.  

La lecture critique de la Physiologie du goût par Roland Barthes met en évidence 

le statut que la conversation peut avoir: celui de  

loi qui garde le plaisir culinaire de tout risque psychotique et maintient le gourmand dans 

une Ŗsaineŗ rationalité: en parlant Ŕ en devisant Ŕ cependant quřil mange, le convive 

confirme son moi et se protège de toute fuite objective, par lřimaginaire du discours. 

(Barthes 1982: 12) 

Il existe par ailleurs certains aliments qui, par leurs qualités phoriques, 

favorisent et dynamisent lřéchange verbal (le vin, le thé, le café ou encore le tabac). 

La conversation suit généralement un parcours, prédéfini en quelque sorte par des 

moments bien précis dans lřéconomie du repas, où lřon remercie et honore la 

maîtresse de la maison, on porte des toasts, etc. 

Surmontant la commensalité par la complexité et la subtilité des liens quřelle 

tisse, la convivialité interroge notamment la dimension relationnelle et hédoniste de 

la table, et y assure trois fonctions de base: une fonction homéostasique, une fonction 

phorique et enfin une fonction transcendante. Une homéostasie rigide, par exemple, 

risque de briser la convivialité, traduite notamment par le respect des règles et des 

normes de civilité et de politesse, normes naturellement inscrites dans lřidéal 

dřépoque de la société. Monter au-delà de lřordre habituel de la table, lors des 

moments intensément symboliques et ritualisés, cřest la finalité à accomplir par la 

fonction transcendante, qui est lřingrédient indispensable de la convivialité à toute 

fête, cérémonie ou célébration. Cřest elle qui active les mécanismes du temps sacré et 

qui accompagne certains rites de passage.  

 

 

2. La convivialité sociale 
 

Une des problématiques de cet article est de suivre et de comprendre le déplacement 

du paradigme de la convivialité de la table à lřécran, en passant par le social. Ce 

déplacement est manifeste à partir de 1973, date de parution de lřouvrage de Ivan 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

48 

Illich intitulé La Convivialité. Cřest un tournant car sa sphère de sens sřenrichit 

dorénavant dřune nouvelle acception, qui abandonne lřunivers de la table, pour 

qualifier une société de plus en plus dépendante des technologies et des outils. 

En réponse à la surproduction industrielle et à la nouvelle relation de lřhomme 

aux outils, Ivan Illich propose la création dřune  société conviviale,  

une société où lřoutil moderne est au service de la personne intégrée à la collectivité, et non 

au service dřun corps de spécialistes. Conviviale est la société où lřhomme contrôle lřoutil.  

(Illich 1973: 13) 

Il entend donc par convivialité  

lřinverse de la productivité industrielle. Chacun de nous se définit par relation à autrui et 

au milieu et par la structure profonde des outils quřil utilise. Ces outils peuvent se ranger 

en une série continue avec, aux deux extrêmes, lřoutil dominant et lřoutil convivial. Le 

passage de la productivité à la convivialité est le passage de la répétition du manque à la 

spontanéité du don. La relation industrielle est réflexe conditionné, réponse stéréotypée de 

lřindividu aux messages émis par un autre usager, quřil ne connaîtra jamais, ou par un 

milieu artificiel, quřil ne comprendra jamais. La relation conviviale, toujours neuve, est le 

fait de personnes qui participent à la création de la vie sociale. Passer de la productivité à 

la convivialité, cřest substituer à une valeur technique une valeur éthique, à une valeur 

mathématique une valeur réalisée. La convivialité est la liberté individuelle réalisée dans 

la relation de production au sein dřune société dotée dřoutils efficaces. 

(Illich 1973: 28) 

Compte tenu du fait que cette convivialité est Ŗmultiformeŗ et que son mécanisme 

de base est la créativité, sa finalité est de donner à lřhomme  

la possibilité dřexercer lřaction la plus autonome et la plus créative, à lřaide dřoutils moins 

contrôlables par autrui. La productivité se conjugue en termes dřavoir, la convivialité en 

termes dřêtre.  

(Illich 1973: 43)  

Si la productivité a pour but la consommation, généralement démesurée, de biens 

matériels aussi bien que symboliques, la convivialité, au contraire, se tourne vers 

lřunicité de lřhomme et vers sa capacité de jouer, de découvrir, de sřadapter. 

La convivialité permet à lřhomme de choisir librement, dřêtre responsable de ses 

choix et dřêtre davantage à lřécoute dřautrui, au lieu de se replier sur soi. Bref, la 

convivialité développe une axiologie fondée sur la relation qui prend, et qui prend 

une forme toujours neuve, car imprévisible et spontanée. Nous précisons une fois de 

plus, avec lřauteur, que dans cette acception du mot, cřest lřoutil qui est convivial, et 

non lřhomme. Cela est très important, car pour Brillat-Savarin la convivialité 

caractérisait lřhomme et ses relations avec ses semblables. Les rapports plutôt 

égalitaires, les échanges symétriques, lřengagement réciproque dans lřéchange et 

dans la conversation, sont convertis par Ivan Illich, et on retrouve lřhomme en 

relation avec ses outils. 

Un exemple de relation non conviviale, dans le sens dřIllich, nous offre Georges 

Ritzer, trente ans plus tard. Pour lui, la restauration rapide, dont McDonaldřs est 

devenu métonymiquement le symbole, encourage et cultive dřabord la soumission de 

lřhomme à la machine. Cřest elle qui contrôle et qui régule lřactivité de lřhomme, 

devenu une petite roue qui tourne, malgré elle, dans lřengrenage. La monitorisation 

des temps de cuisson, des quantités de boissons et de nourriture servies par portion, 

ainsi que du temps accordé au service du client par lřemployé, tout cela participe 

dřune réelle emprise de la machine sur lřhomme. Pas de surprise, aucun moyen de se 

tromper, ni de générer la moindre variation. 

Un autre aspect, tout aussi important, est lřaffaiblissement - et souvent lřabsence, 

de lien entre le personnel et la clientèle, tout comme entre les employés eux-mêmes. 

Cela sřexplique par une certaine précarisation de lřemploi:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

49 

comme lřemployé travaille le plus souvent à temps partiel, quřil ne reste en place que 

quelques mois, il est rare que le client puisse développer avec lui des rapports suivis.  

(Ritzer 2004: 216) 

Donc pas de relations entre employés, aucune relation non plus entre 

consommateurs. Les relations sont en règle générale glacées, et la familiarité entre 

lřemployé et le client fictive et éphémère. La société McDonaldisée est donc lřune des 

multiples facettes de la société de production industrielle, exportée ensuite et greffée 

avec succès dans des sociétés qui gardaient encore un caractère convivial, et tel est le 

cas des pays les plus pauvres. Elle sřoppose alors pleinement à la société conviviale 

imaginée par Illich et fondée sur des valeurs de base très simples, comme la survie, 

lřéquité ou lřautonomie créatrice. 

 

 

3. La convivialité multimédia 
 

La convivialité utopique imaginée par Ivan Illich, transfigurée par des mutations 

successives au cours des années 80 et 90, trouvera cependant sa place dans le jargon 

aussi bien que dans la réalité du monde des machines et de leurs relations avec les 

humains. Cřest lřunivers de lřespace numérique qui récupère le mot avec tout son 

potentiel sémantique, pour en faire lřune des qualités majeures des outils 

informatiques. 

 La convivialité multimédia accompagne essentiellement deux types de 

relations possibles entre le système informatique et son utilisateur: lřusage, dans le 

sens dřun échange complémentaire, fondé sur la réactivité et la stimulation, et le 

dialogue, dans le sens dřun échange plutôt symétrique, qui réclame le partage et la 

coopération. Bien évidemment, les propriétés retenues comme base de la convivialité 

numérique (telles que lřagrément, la simplicité, la facilité, le plaisir, la liberté ou 

lřinteractivité) sont déclinables et la liste est loin dřêtre close. Cřest lřusage du mot et 

lřévolution des technologies et des systèmes de traitement des données qui 

élargissent et qui déplacent son champ sémantique. Lřintuitivité ou le ludique 

peuvent, par exemple, augmenter la capacité dřun programme à faire oublier les 

limites de son utilisation et le rendre, en conséquence, plus convivial. La convivialité 

à distance peut par ailleurs caractériser les communautés virtuelles et peut être une 

forme de sociabilité sur et avec Internet. A lřère des réseaux, lřidée dřune Ŗmutation 

des modes de convivialitéŗ (Castells 2002: 157) est tout à fait pertinente dans le 

contexte des nouvelles formes de sociabilité en ligne.  

Lřécran de lřordinateur, du téléphone portable, ou encore du PDA incarne le 

monde numérique et devient le partenaire quotidien de jeu ou de travail. Au niveau 

de lřécran, la convivialité se déploie à la fois sur un axe longitudinal, sous le signe de 

lřexpression multimodale, et sur un axe transversal, sous le signe de lřéchange et de 

la négociation. De plus en plus protéiforme et polysensorielle, lřinformation se donne 

à voir mais aussi à écouter, à sentir ou à toucher. La reconnaissance vocale et 

lřécriture intuitive accélèrent la vitesse de réaction des programmes et amplifient 

lřillusion dřune grande liberté. Des diffuseurs dřodeurs peuvent accompagner certains 

programmes alors que le texte, lřimage fixe, la vidéo, le son se combinent à lřenvie 

pour fournir des formes hybrides de communication. Mais, pour être conviviales, 

toutes ces modalités doivent être faciles à apprendre et surtout simples à utiliser, 

clairement enseignées pour générer du plaisir et de la satisfaction pendant lřactivité.  

Lřarticulation de plusieurs codes et systèmes dřécriture, lřadaptabilité des 

interfaces aux besoins individuels des usagers, lřaide en ligne, la créativité ou encore 

la personnalisation des services proposés renforcent la convivialité, qui assure un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

50 

usage optimal de lřinterface. On y retrouve sa fonction homéostasique, qui, par des 

rétroactions circulaires, met lřusager en confiance et lui confirme son savoir-faire. 

Mais les connaissances et les habiletés de lřusager peuvent évoluer avec et grâce à la 

technologie. Une vraie relation, active et dynamique, peut se construire entre 

lřutilisateur et son interlocuteur virtuel. La dimension conviviale des nouvelles 

technologies préserve aux utilisateurs la capacité de jouer, de découvrir, de 

sřadapter, de combiner spontanément les codes, de les transgresser, de vivre des 

moments uniques et dřen garder un bon souvenir. Tout cela nous amène à considérer 

que la performance de la convivialité peut être vécue comme une expérience à part 

entière, par le caractère unique, phorique et non répétable des instants qui la 

composent. 

La convivialité performée suppose, dans lřidéal, dřabord un support convivial, 

capable dřassurer ensuite les prémisses de lřémergence dřune relation conviviale. 

Cette relation prend une forme et se construit forcément dans la durée. La forme de 

la relation, de nature sensible et symbolique, se définit au cours de la pratique et 

peut évoluer dans le temps, performée au gré du désir et du mouvement, que ce soit 

dans lřespace privé, public ou à leurs frontières. 

 

 

4. Convivialité et espace public  
 

Avant dřaborder les signes de convivialité qui émergent dans lřespace public, 

quelques précisions sřimposent, car lřespace public préoccupe et interroge la réflexion 

dans des domaines divers: entre analystes politiques, anthropologues, sémioticiens 

ou urbanistes, le débat est riche. Depuis le lancement du terme en 1978 par 

Habermas, il ne cesse de faire couler de lřencre.  

De notre point de vue, lřespace public peut être envisagé non seulement comme 

un espace de rencontre, dřéchange, de libre expression et de débat entre des 

personnes privées (Habermas), mais aussi comme un objet de consommation 

(Heilbrunn) [1], dans le sens où lřespace public permet lřémergence de nombreuses 

pratiques de manipulation de la valeur et du sens. Partant de lřhypothèse que les 

lieux de transit, en tant que lieux typiques de lřespace public, peuvent générer des 

formes de convivialité, nous proposons une relecture de la morphologie et du mode 

dřemploi de lřespace public urbain. Une lecture socio-sémiotique de la ville, dans ses 

dimensions fonctionnelles, esthétiques et identitaires, nous permet de mieux cerner 

et intégrer les signes de convivialité dans le paradigme des lieux de transit, comme 

composante de lřespace public.  

Si lřhistoire de lřespace public commence dans les premières villes des sociétés 

antiques, lřévolution des représentations de lřespace public est intimement liée à 

lřévolution des modèles de communication médiatique (Miège). La presse dřopinion 

du XVIIIe siècle et même la presse commerciale ne peuvent concurrencer, dans ce 

sens, les médias audiovisuels de masse, où encore les relations publiques 

généralisées. Lřagora grecque se métamorphose au sein de la ville industrielle et 

explose dans les grandes villes contemporaines. Mais, lřespace public, de plus en plus 

morcelé, aux frontières floues et labiles (Semprini), ne peut exister que par ses 

relations (dřopposition ou de complémentarité) avec lřespace privé. La porosité des 

frontières explique, par exemple, lřémergence dřun espace public partiel (Floris) à 

lřintérieur des organisations. 

Il est dřautant plus intéressant dřinterroger la proximité, voire lřinterpénétration 

entre lřespace public et lřespace privé, afin de comprendre la dynamique de la 

complexité urbaine. La volonté politique doit composer avec la transformation des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

51 

modes de vie et, notamment, avec la généralisation de la communication et avec le 

perfectionnement de ses techniques. Le citoyen agit au sein de lřespace public, quřil 

soit matériel (rue, place, centre commercial etc.) ou dématérialisé (internet et 

nouvelles technologies), selon quatre logiques comportementales de base: cognitive, 

affective, individuelle et collective (Oettgen 2004: 102-103). Même si une logique 

peut être dominante, les autres sont également présentes, et leur alchimie débouche 

sur quatre dimensions canoniques de la consommation (réaliste, responsable, 

ludique et fusionnelle). Si la vie culturelle est consubstantielle à lřespace public, la 

vie professionnelle réussit son entrée sur la scène publique, qui devient un point 

central des stratégies globales de communication développées par les organisations, 

manipulant (de manière explicite ou masquée) le potentiel symbolique de la 

convivialité. 

Mais nřoublions pas que lřespace public est, avant tout, un espace de libre 

circulation et de libre échange, donc un espace de mobilité et de déplacement. 

Lřhistoire sémiotique de la ville montre, par ailleurs, comment les différentes formes 

urbaines peuvent figurer lřespace public et comment les codes de la ville se 

répercutent sur la structure identitaire des populations. Chaque forme de ville, que 

ce soit la ville antique, la ville médiévale, la ville industrielle où la ville 

contemporaine, met en scène de manière différente son espace public, y compris les 

formes de convivialité. Le progrès technique, inauguré au XIXe siècle, accélère les 

rythmes de vie et enclenche en même temps un vaste chantier social, qui se 

matérialise dans la migration des populations vers les grandes villes et qui redéfinit 

les contrats sociaux. Plus de vitesse signifie aussi plus de mobilité et plus de 

déplacements. Cřest plus précisément le cas des villes contemporaines, réorganisées 

dans une logique de zones, où le centre-ville se distingue des quartiers et la zone 

industrielle de la cité. Au quotidien, la mobilité sřaccompagne de la multimodalité 

des transports et dřune perception nouvelle du temps de voyage, qui doit se 

transformer en temps de vie. Le passager se convertit en Ŗvoyageur de lřimmédiatŗ 

(Urbain) et recherche, au-delà de la logique fonctionnelle, lřexpérience, selon une 

logique hédoniste.  

La gestion et lřaménagement de lřespace public interpellent les acteurs politiques 

et économiques dans la même mesure que les citoyens ordinaires. Si les premiers 

sont les artisans de la mise en dialogue entre la configuration spatiale et la 

configuration sociale, ce sont les usages de lřespace public qui en font des pôles 

interactionnels dans la vie de la ville actuelle. Lřespace public est un lieu fort 

dřexpression identitaire qui sřinscrit dans une logique de consommation hédonique, 

Ŗpour laquelle les désirs émotionnels prennent le pas sur les motivations utilitairesŗ, 

comme le souligne Benoît Heilbrunn (2005: 16). 

 

 

Conclusions / Remarques 
 

La convivialité, telle que nous lřavons définie et décrite, se diffuse dans lřespace 

public et, diluée par un usage abusif ou bien valorisée par une démarche de 

réenchantement, y apparaît souvent comme un impératif. Créatrice de lien social ou, 

au contraire, valeur vidée de sens et de substance, instrumentalisée par les 

stratégies de communication, la convivialité sřimpose aujourdřhui une dimension non 

négligeable de lřespace public qui oscille entre une désincarnation du lien (Breton), 

une relation spectralisée (Guillaume) ou encore une relation enchantée (Winkin) ou 

réenchantée (Boutaud). Elle caractérise donc la dimension relationnelle des ces 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

52 

espace, matériels ou virtuels, mais peut bien évidemment caractériser les objets et 

les lieux. 

Dans le contexte des lieux de transit, le paradigme de la convivialité se décline 

principalement au niveau de lřespace et du temps, des relations, des objets, des 

ambiances, des activités, etc. Sa figuration est par conséquent polarisée autour de 

plusieurs axes thématiques: spatio-temporel, technique et matériel, praxique et 

pragmatique, relationnel interpersonnel et, enfin, un axe psychologique et affectif. 

Au niveau figuratif de surface, lřespace du transit multiplie des formes qui 

mettent en scène une logique globale de liberté, de modularité et de flux. Les 

qualités sensibles de lřespace composent avec un temps polychrone, inscrit dans la 

durée, présent et subjectif. Investi par des objets multifonctionnels, innovants, de 

plus en plus performants sur le plan technique, lřespace se plie à de nouvelles 

exigences de facilité, dřaccessibilité et de connectivité. Des activités diverses sřy 

insèrent, du transport aux commerces, à lřimage des styles de vie incarnés par les 

voyageurs. Les pratiques de voyage intègrent une dimension polyvalente de plus en 

plus accentuée et développent la capacité de sřadapter aux fluctuations du trafic et 

aux aléas du moment. 

La dimension relationnelle de la convivialité concerne principalement les 

interactions en coprésence et cultive la liberté, la spontanéité et lřesprit dřouverture. 

Son émergence est liée souvent à lřexistence dřun climat de confiance et au respect de 

lřordre rituel, culturellement défini et  socialement négocié par les individus. Le bien-

être et le plaisir, la détente et le Ŗréenchantementŗ, portés par les expériences 

possibles dans le périmètre du transit, complètent et enrichissent la figuration 

thématique de la convivialité. 

 

 

Note 
 
[1] Nous considérons avec Benoît Heilbrunn (2005: 15) quřŗau-delà de la stricte consumation qui 

signifie essentiellement la destruction dřun bien, on peut comprendre la consommation de façon 

plus générale comme un ensemble de pratiques par lesquelles les individus manipulent et 

échangent de la valeur et du sens. De ce fait, la consommation ne renvoie pas uniquement à un 

processus économique dřoptimisation de lřutilité en fonction de ressources limitées, mais rend 

compte dřun processus existentiel (au sens où il engage lřexistence et ne lřaffecte pas quřà la 

périphérie) englobant des dimensions affectives, hédoniques, émotionnelles, symboliques et 

donc socialesŗ. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press



 

 

 

 

 

 

53 

 

Références et bibliographie 
 

ARIES, P. 1997. Les fils de McDo. La McDonalisation du monde. Paris: LřHarmattan. 

BONESCU, M. 2006. Dimensions sensibles des dispositifs de communication dans les lieux de 

transit. Lřexemple des gares. In Yves Chevalier (éd.), Actes du XVe Congrès des sciences de 

lřinformation et de la communication: 103-110. Condé-sur-Noireau: Corlet Numérique. 

BOUTAUD, J. J. 2004. Commensalité. Le partage de la table, in Montandon, Alain, Le livre de 

lřhospitalité: Accueil de lřétranger dans lřhistoire: 1711-1737. Paris: Bayard. 

BOUTAUD, J. J. 2005. Le sens gourmand. De la commensalité - du goût - des aliments. Paris: 

Jean-Paul Rocher. 

BRETON, P. 2004. La convivialité: variante de la désincarnation contemporaine ? Quaderni 53: 

61-67. 

BRILLAT-SAVARIN, J. A. (1826) 1975. Physiologie du goût, édition mise en ordre et annotée, 

avec une lecture de Roland Barthes. Paris: Hermann. 

CASTELLS, M. 2002. La Galaxie internet. Paris: Fayard. 

CORBEAU, J. P. 1994. Le manger, lieu de sociabilité. Quelles formes de partage pour quels 

types dřaliments ? In Prévenir 26: 203-217. 

CORBEAU, J. P. et J. P. Poulain. 2002. Penser lřalimentation. Entre imaginaire et rationalité. 

Paris: Privat. 

FISCHLER, C. 2001. LřHomnivore. Paris: Odile Jacob. 

FLANDRIN, J. L. et J. Cobbi. 1999. Tables dřhier, tables dřailleurs. Paris: Odile Jacob. 

FLORIS, B. 1995. Lřentreprise sous lřangle de lřespace public. In Espace public et emprise de la 

communication: 119-138. Grenoble: ELLUG. 

GOFFMAN, E. 1974. Les rites dřinteraction. Paris: Minuit. 

GUILLAUME, M. 1999. Lřempire des réseaux. Paris: Descartes & Cie. 

HABERMAS, J. 1978. Lřespace public, Archéologie de la Publicité comme une dimension 

constitutive de la société bourgeoise. Paris: Payot. 

HEILBRUNN, B. 2005. La consommation et ses sociologies. Paris: Armand Colin. 

ILLICH, Ivan 1973. La convivialité. Paris: Seuil. 

LIPOVETSKY, G. 1991. Espace privé, espace public à lřâge post-moderne. In Citoyenneté et 

urbanité: 105-123. Paris: Esprit. 

LIPOVETSKY, G. 2004. Les temps hypermodernes. Paris: Grasset. 

MIEGE, B. 1997. La société conquise par la communication. 2. La communication entre 

lřindustrie et lřespace public. Grenoble: PUG. 

MONTANDON, A. (dir.) 1995. Dictionnaire raisonné de la politesse et du savoir-vivre du moyen 

âge à nos jours. Paris: Seuil. 

OETTGEN, F. 2004. Les mutations du consommateur français. Colombelles: EMS 

Management&Société. 

POULAIN, J. P. 2005. Sociologies de lřalimentation: les mangeurs et lřespace social alimentaire. 

Paris: PUF. 

QUESSADA, D. 2004. La convivialité: une relation sans Autre. In Quaderni 53: 67-81. 

RITZER, G. 2004. Tous rationalisés ! La McDonaldisation de la société. Paris: Alban. 

SEMPRINI, A. 2003. La société de flux, Formes du sens et identité dans les sociétés 

contemporaines. Paris: LřHarmattan. 

URBAIN, J. D. 2003. Ethnologue, mais pas trop. Paris: Payot & Rivages. 

WINKIN, Y. 2001. Propositions pour une anthropologie de lřenchantement. In Unité-Diversité. 

Les identités culturelles dans le jeu de la mondialisation: 169-179. Paris: LřHarmattan. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:11 UTC)
BDD-A25290 © 2007 Galați University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

