LA TRADUCTION DU « MOI CULTUREL »

Gina ABOU FADEL SAAD'

Abstract: French-writing Lebanese authors and journalists cannot but infiltrate
words, concepts and imagery typical of their mother tongue and Lebanese culture into
their writings. While they rarely explain these cultural expressions, they mostly choose
to leave them stand out in their works. In such a cultural meander, the non-Lebanese
Francophone reader, as opposed to the Lebanese Francophone reader, surfs with
great difficulty among these implicit cultural aspects. Vis-a-vis such a kind of writings,
the translator’s mission seems to be easy for it’s believed that he is to return the
‘Cultural identity’ to the fatherland; but, in reality, the translator’s task is a challenging
one for he is also reaching out to the Arab reader who is far beyond the Lebanese
border. What complicates this mission further is when such cultural implications are
paired with puns.

Keywords: cultural identity, French-writing Lebanese authors, implicit cultural
aspects, cultural exile, cultural repatriation.

Introduction

Rouler sur une route droite, asphaltée et aplanie est un vrai bonheur.
En traduction, cela peut nous arriver a tous. Quelle satisfaction que celle de
sentir ses doigts, face a un texte source, voler aisément sur le clavier et de
gouter ainsi a la «splendeur de la traduction », selon l'expression chere a
Ortega y Gasset. Hélas, tel n’est souvent pas le cas et misérable est le
traducteur quand il reconnait les limites de ses aptitudes et celles de son outil
linguistique face aux difficultés a surmonter et aux embuches a contourner.
Cest que le traducteur n’est pas seulement un promeneur tranquille du
dimanche ; c’est souvent un conducteur de pleine semaine, d’heure de pointe et
surtout un conducteur tout terrain. Les entraves, les sentiers tortueux et
cahoteux, les bifurcations, les carrefours, les croisées de chemins lui sont au
rendez-vous et constituent pour lui un défi permanent, d’ou d’ailleurs la
passion qui 'anime face a ce métier qu’il exerce et I'exaltation qui 'emporte a
chaque fois qu’il surmonte un obstacle, exaltation similaire a cette poussée
d’adrénaline que connait le coureur automobile.

Traduire la culture dans toute sa complexité est 'un de ces défis qu’il
rencontre, et non des moindres. Lintitulé de ce propos nous emmene a définir
d’abord le « moi culturel » avant de voir comment il se manifeste chez les

! Ecole de traducteurs et dlinterprétes de Beyrouth (ETIB), Faculté des langues, Université
Saint-Joseph, gina.aboufadel@usj.edu.lb

47

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



écrivains et les éditorialistes libanais d’expression francaise. En traiter toutes les
facettes sous la plume du traducteur est alors une autre paire de manche.

Le « moi culturel »

La culture est une notion si englobante et si complexe que toute
tentative de définition serait incompléte et imparfaite. L'UNESCO en donne la
définition suivante: " La culture, dans son sens le plus large, est considérée
comme l'ensemble [...] des traits distinctifs, spirituels et matériels, intellectuels
et affectifs, qui caractérisent une société ou un groupe social. Elle englobe,
outre les arts et les lettres, les modes de vie, les droits fondamentaux de I'étre
humain, les systémes de valeurs, les traditions et les croyances."? Vaste
programme, pourrait-on penser. Toutefois, lorsqu’ils se matérialisent dans un
texte, les aspects culturels, sont facilement identifiables ; il s’agit de ces
allusions vite évoquées par I'auteur et sur lesquelles le traducteur bute, qui ne
lui sont pas familieres ou qui, du fait de leur caractere étranger, ne sont pas du
tout ou difficilement transposables dans une autre langue. Tel est du moins le
cas lorsque nous avons affaire a un texte appartenant a une culture autre que la
notre : « ’étranger » fait saillie, il se sent et est tout de suite repéré. Or repérer
la difficulté, c’est se préparer a laffronter, a la résoudre. Plus insidieux est,
cependant, le «moi culturel ». Posons-nous d’abord la question de savoir si
cette appellation n’est pas un pléonasme. Existe-t-il un « moi» qui ne soit pas
culturel ? En effet, Pexistence d’un individu sans histoire, un individu dans
lequel ne serait pas passé ’héritage de ses prédécesseurs, est tout simplement
inconcevable. Tout « moi» est donc nécessairement marqué par une culture.
Le « moi » est par essence culturel : il se forge a partir de la mémeté, de cette
identité qui caractérise la communauté ethnique a laquelle il appartient, et se
reconnait en se comparant a l’altérité. Si cependant nous choisissons de garder
ce qui, de prime abord, peut paraitre un pléonasme, c’est pour distinguer le
«moi» du « méme » ; le méme étant un concept plus étendu, plus englobant
que le « moi » qui, tout en faisant partie du « méme », conserve des spécificités
non partagées par les autres constituants du méme. Ainsi, tous les
francophones partagent le méme héritage mais les Canadiens sont différents
des Francais, des Suisses, des Belges, des Africains et des Libanais qui se
distinguent, chacun, par un «moi culturel » propre. Il en va de méme des
Arabes qui ont un patrimoine commun mais qui se divisent en communautés
distinctes de par leur « moi culturel ». En effet, et pour ne donner que des
exemples non restrictifs, les Marocains, les Egypu'ens, les Libanais, les
Koweitiens, les Jordaniens et les Saoudiens ont la langue arabe classique en
partage, d’innombrables valeurs et coutumes similaires mais se distinguent
chacun par un dialecte différent a tel point que méme un citadin marocain et

2 Conférence mondiale sur les politiques culturelles, Mexico City, 26 juillet - 6 aout 1982.

48

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



un citadin libanais auront du mal a se comprendre, et se prévalent chacun de
comportements et d’habitudes culturelles spécifiques.

Pour en revenir donc a cette notion de «moi culturel » que nous
introduisons ici, nous dirions qu’elle représenterait, en traductologie, les
aspects culturels qui appartiendraient, non seulement a la culture de l'auteur
mais aussi a celle du traducteur et qui transparaitraient dans un texte exprimé
dans une langue qui n’est, normalement, ni la langue maternelle de I'un, ni celle
de l'autre. Le cas que nous nous proposons d’examiner ici est celui du « moi
culturel » qui pourrait faire son appatrition, au su ou a l'insu de l'auteur, dans la
littérature libanaise ou dans les médias libanais d’expression francaise. Face a ce
genre de textes, le traducteur se retrouverait a son aise, appréhenderait
facilement I’aspect culturel et n’aurait, en principe, nulle difficulté a le rapatrier.
Mais le « moi culturel » est trompeur ; il pose probléme a deux niveaux : lors de
son exil et lors de son rapatriement.

Le « moi culturel » en terre d’exil

Arrétons-nous pour commencer sur les manifestations du «moi
culturel » en terre d’exil, c’est-a-dire dans les écrits des écrivains libanais
d’expression francaise qui ne peuvent s’empécher d’émailler leurs textes de
mots, d’expressions, de concepts et d’images propres a leur culture libanaise.
Les raisons, a notre sens, en sont multiples. Nous nous contenterons d’en
relever trois.

Il s’agit d’abord, pour lauteur, de revendiquer une certaine identité
bilingue et, partant, biculturelle. Il semblerait que l'utilisation de la langue
francaise par les Libanais en général et les écrivains en particulier soit passée
par trois phases essentielles. Face au joug ottoman sous lequel a ployé le Liban,
quatre siecles durant, de 1516 a 1918, la langue francaise constitua un moyen
d’émancipation. Pendant le mandat francais qui s’est étendu de 1918 a 1943,
elle fut ’écho d’une certaine affiliation a la culture occidentale représentée par
la France que les Libanais ont longtemps considéré — et continuent a
considérer pour certains — comme une « mere qui veille tendrement » sur le
Liban ; elle fut également le produit de la réaction des partisans du « libanisme
phénicien » contre les «arabophiles», fervents défenseurs du mouvement
nationaliste arabe d’émancipation. Apres I'indépendance du Liban, ce face-a-
face de la langue arabe et de la langue francaise céda la place a un cote-a-cote, a
une coexistence pacifique entre les deux langues. Le francais se vit alors
conforté dans son statut de langue seconde qu’il avait acquis au XVII™™ siécle
avec l'arrivée des missionnaires francais (Abou, 1962 : 185). On lui fit une large
part dans l'enseignement scolaire et universitaire ainsi que dans le monde des
médias et de la littérature. Une grande majorité de Libanais commenca a se
prévaloir d’une double identité et les Libanais se vantent, a ce jour, d’¢tre plus
royalistes que le roi quand il s’agit de défendre la francophonie. Ce bilinguisme,
ce biculturalisme ne pouvait que transparaitre dans les textes des écrivains

49

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



libanais d’expression francaise. Certains mémes, a linstar du pocte Charles
Corm’, admettent qu’il se produit dans leur écriture une sorte de fusion entre la
langue francaise et leur langue maternelle :

« Puisque lorsque jécris une langue étrangere,
A Pombre du silence ou dans or du discours,
Vous étes dans ma voix, sainte voix de ma meére,
Chaude comme I'amour ! » (Corm, 2004 : 121)

Parlant de son identité riche d’appartenances multiples, Amin Maalouf,
le célebre écrivain libanais qui fait la fierté de ses compatriotes pour avoir été
¢lu en 2011 a ’Académie francaise, se dit, pour sa part, chrétien, arabophone,
parlant en francais et d’affirmer dans une interview télévisée: « Chacun de
nous, quand il analyse son identité, trouve qu’elle est faite d’appartenances
nombreuses, c’est la réalité du monde d’aujourd’hui. Je crois qu’il faut assumer
toutes ses appattenances.»’ Il est vrai qua l'¢re de la mondialisation, tout
cloisonnement culturel s’est effacé; ’Autre est désormais proche, a portée de
main, a tel point que chaque communauté ethnique est devenue pluriculturelle
et plurilingue. Dans la méme ligne d’idées, Tomi Ungerer, né a Strasbourg en
1931 et polyglotte maitrisant le francais, l'anglais et I'allemand bouscule la
classification des langues en langue maternelle et langue étrangere et nous
surprend par cette assertion : « Je n’ai pas de langue maternelle. J’ai simplement
plusieurs langues fraternelles. » (Mus et Vandemeulebroucke, 2011 : 204).

L’apparition du «moi culturel » dans la littérature francophone peut
aussi trouver son origine dans un sentiment de nostalgie. Piqués depuis la nuit des
temps par le virus de ’émigration, nombre de Libanais ont quitté leur pays et se
sont disséminés dans le monde entier. En terre d’exil, les souvenirs reviennent a la
pelle et envahissent leur littérature. Fcoutons le méme Charles Corm qui a vécu
entre Beyrouth et New York exptimer la nostalgie du bon vieux temps en insérant
dans sa poésie libanaise des adages et des mots libanais :

« Combien étaient heureux dans leur digne misere

Et la simplicité du bon temps de jadis

Ceux qui n’avaient chez nous qu’un coin pour la litiere
D’une seule brebis.>

3 Chatles Corm (1894 — 1963) est né a Beyrouth et s’est, trés jeune, lancé dans le commerce aux
Etats-Unis. Son recueil de poésie, La Montagne inspirée, publié en 1934, a connu un vif succes.

4 https:/ /www.youtube.com/watchPv=ePMkcyEjGXQ

5> Un vieil adage libanais dit : « Heureux celui qui a, au Mont-Liban, la litiere d’une seule brebis
pour logis » Il tire son origine d’un fait historique qui remonte a 1861, quand des conflits
sanglants ont opposé les communautés druze et maronite. En ce temps-la, le Mont-Liban,
proclamé par les Ottomans qui régnaient sur le pays « Moutassarifiah », fut épargné et connut
paix et prospérité. Voila pourquoi, on envia celui qui n’avait qu'une petite maison, de la
dimension d’une litiere de brebis, au Mont-Liban.

50

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



[...] Comment tout le village, a 'ombre d’une treille,
Dansait notre « Dabké » dans de joyeux fracas ;
Comment au « Seyf-oul-Turse »7, une rose a l'oreille,
Se distinguaient nos gars » (Corm, 2004 : 70)

Un troisieme facteur peut aussi étre a origine de la manifestation du
«moi culturel » dans Iécriture littéraire en langue non maternelle. 11 s’agit du
refus d’emprisonner la langue dans le carcan de la norme. Pour ce faire, les
¢écrivains tordent mots, expressions et constructions de phrases et les font
dévier des sentiers battus, non en puisant dans la langue méme de leur écriture
mais en infiltrant celle-ci d’aspects multiples propres a leur langue maternelle.
Les voila qui lachent la bride a leur créativité, étirant les limites de la langue et
instaurant ainsi une sorte de langue hybride. Dans le cas de nos éctivains
libanais d’expression francaise, c’est la langue seconde qui devient auberge
pour la langue maternelle, c’est Iétranger qui accueille ’hote, alors qu’en
général c’est le contraire qui est monnaie courante. Joseph Farés® publie ainsi
en 1926 un recueil de poésie en francais dont le titre est la translittération d’un
mot arabe : « Teschkils, fleurs et variétés » ; le mot « teschkils » voulant dire
«variétés ». De son coté, éditorialiste satirique du quotidien libanais L’Orient-
Le Jour, Gaby Nast, ne se contente pas d’introduire de 'arabe dans son texte
francais, il va méme jusqu’a jouer sur les mots :

Les dialoguistes, place de Iétoile?, sont vraiment impayables ! Trois millions
et demi de Libanais les fixent de leurs yeux torves, espérant une improbable
phosphorescence du frottement de leurs neurones, et tout ce qu’ils récoltent
apres des heures de palabres, c’est «Inch’Allah, boukra, maalech » IBM
version arabe, quoi | 10

« Inch’Allah, boukra, maalech » signifient textuellement : « Si Dieu le
veut, demain, ¢a ne fait rien » et fait allusion a lattitude des dirigeants libanais
qui ont pris la coutume de dédramatiser les problemes, reportant leurs
résolutions a un lendemain dont I'arrivée est improbable et se désistant de leurs
responsabilités en les faisant assumer a Dieu. Cette attitude qui est devenue la
risée des Libanais désabusés ayant perdu toute illusion, Gaby Nasr la tourne
encore plus en dérision : utilisant les premicres lettres des trois mots I, B et M,
il en fait une abréviation qui rappelle celle de la célebre société multinationale
américaine, la International Business Machines Corporation, sauf que dans sa version
libanaise, la IBM ajourne les problémes swine die au lieu de les résoudre comme

¢ Danse folklotique libanaise

7 « Epée et bouclier » utilisés dans la danse folklorique libanaise

8 Né en 1897, Joseph Farés s’installe en France en 1922.

¢ Emplacement du Parlement libanais

10 https:/ / www.oroom.org/forum/ threads/le-billet-de-gaby-nast.13898 /

51

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



c’est la vocation de la société américaine d’informatique. Excellente trouvaille
d’auteur mais vrai défi pour le traducteur ! Devant de telles acrobaties
linguistiques, on est en droit de se demander pour qui écrit Pauteur ? Qui est
son destinataire ? Sans lexplication que lon vient de fournir, le lecteur
francophone lambda est bien incapable de comprendre. Par rapport a Gaby
Nast, pour ne prendre que lui en exemple, le lecteur frangais ou francophone
non libanais est différent de lui, incapable de saisir le sens de son message car
ne partageant nullement avec lui la méme réalité socio-linguistique. Méme s’il
comprend parfaitement bien le francais, la charge culturelle portée par cette
langue lui échappe complétement et c’est d’une traduction intralinguistique
dont il a besoin. Il en va de méme du lecteur arabe non libanais — a supposer
qu'on réussisse a traduire le billet de Gaby Nasr en arabe avec toutes ses
nuances implicites, ce qui est chose peu probable. L’on atrive a déduire que
ledit texte ne cible ni ’Autre, ni le Méme. Encore faut-il parvenir a définir
IAutre et le Méme quand il s’agit de la production d’un auteur libanais
d’expression francaise, tellement multiples et complexes sont les appartenances
qu’il rassemble dans son identité. Ce dernier ne semble cibler que le lecteur
libanais d’expression francaise, a I’exclusion de tout autre, car c’est uniquement
lui qui partage le «moi culturel » de l'auteur, c’est uniquement lui qui est a
méme d’appréhender toutes les dimensions du sens véhiculé par le texte''. Tl
nous semble qu’il est de ces textes qui ne demandent pas a étre traduits et qui
ne veulent pas passer la frontiere de la communauté étroite a laquelle ils
appartiennent.

« Le moi culturel » en rapatriement

Que lauteur soit lui-méme en terre d’exil ou dans son pays, il n’a de
cesse, quand il s’exprime dans une langue seconde ou étrangere, d’emmener
son « moi culturel » avec lui et de le transposer dans une langue qui n’est pas sa
langue mere. Quelles qu’en soient les raisons évoquées ci-dessus, ce transfert
peut constituer pour le lecteur du texte source une entrave a la parfaite saisie
du sens. Nul doute que ces marques d’exotisme piquent sa curiosité et
lattirent. Et 'on a la fausse impression que leur rapatriement doive, par la voie
de la traduction en arabe, pouvoir se faire sans embuche aucune. On se dit

HInterrogé dans une interview télévisée  (http://www.tvSmonde.com/cms/ chaine-
francophone/Revoit-nos-emissions/ Kiosque/Episodes /p-13417-X1Ile-Sommet-de-la-
Francophie.htm) sur le lectorat du quotidien libanais I.’Orient-lesjour dans lequel il publie ses
billets, Gaby Nasr le divise en quatre catégories : les jeunes universitaires provenant des écoles
privées qui continuent, pour la plupart, a dispenser leur enseignement en frangcais; les cadres
supérieurs des entreprises; les personnes agées qui ont vécu dans leur jeunesse ’age d’or du
francais au Liban et certains membres de la communauté étrangere. Si ces derniers sont
capables de comprendre des textes tels que les billets de Gaby Nast, c’est, a notre sens, parce
qu’ils ont vécu assez longtemps au Liban et ont été en contact avec toutes les facettes du « moi
culturel ».

52

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



qu’un élément culturel pourra revenir a sa terre d’origine et étre accueilli a bras
ouverts. Cependant, tel n’est pas toujours le cas et ce, pour trois raisons que
nous détaillerons ci-apres.

Tout d’abord, I’élément culturel perd son caractere exotique qui faisait
son charme et le transformait en point d’impact, susceptible « d’émouvoir »,
dans le sens large du terme, le lecteur. Si la « Dabké » ou le « Seyf-oul-Turse »
font saillie dans un texte frangais, ils réintegrent leur aspect anodin une fois
rapatriés vers la langue arabe. Point d’impact, point d’émotion chez le lecteur et
partant, aplanissement du texte source et perte assurée.

Ensuite, il n’est pas sar que I'aspect culturel rapatrié soit accueilli a bras
ouverts, car il se peut qu’il ne puisse pas étre recu avec la méme hospitalité
dans toutes les demeures arabes. Ce qui est appréhendable au Liban peut ne
pas I’étre en Arabie Saoudite ou en Tunisie. Ainsi dans La nuit sacrée, Tahar Ben
Jelloun écrit : « Je me souvenais du temps lointain ou Lalla Zineb, une femme
énorme qui vivait chez les voisins, venait de temps en temps aider ma mere. »
Ben Jelloun, 1987 : 44-45). Dans sa traduction arabe, faite par un Egyptien et
pour des lecteurs égyptiens, cette phrase perd deux de ces mots, a savoir « Lalla
Zineb », sous prétexte que les Fgyptiens ne peuvent comprendre la charge
sémantique de « Lalla». En effet, ce terme est typiquement marocain et est
attribué aux princesses marocaines descendantes du Prophete Mahomet ou est
utilisé pour exprimer une certaine familiarité envers la personne en question
(El Badaoui, 2012 : 144). Garder cet aspect du «moi culturel », c’est courir le
risque de ne pas étre compris par toutes les autres composantes du « méme
culturel » ; le supprimer, c’est infliger au texte une certaine perte.

Par ailleurs, ’aspect culturel auquel vient se greffer un jeu de mots peut
résister a toute tentative de rapatriement : il est tout simplement intraduisible.
Tel est le cas du « IBM » sorti de la plume du journaliste Gaby Nasr ou encore
de cette autre phrase qui apparait dans un autre de ses billets : « [...] le Courant
barbichu allait-il opérer un virage sur l'aile a 180 degtés, soutenir avec force
cymbales et trompettes le Tsunamichel grognon, et larguer comme une chiffe
molle Sleiman Ie Franju ?»'* Procédons d’abord 2 une traduction
intralinguistique a 'usage de tout lecteur francophone : « Le Courant du Futur
dont le chef est le batbichu Saad El-Hariri allait-il opérer un virage sur l'aile a
180 degrés, soutenir avec force cymbales et trompettes le général Michel Aoun,
connu pour son humeur maussade et dont Peffet du retour en 2015 apres 15
ans d’exil a été comparé a un énorme raz-de-marée, et larguer comme une

chiffe molle le député Sleiman Frangieh ? » Tout le sarcasme de l'auteur passe
par le jeu de mots qu’il fait sur les noms des hommes politiques. A moins de
faire preuve d’un maniement linguistique hors du commun, le traducteur risque
de gommer le sarcasme lié au « moi culturel » qui resterait paradoxalement
prisonnier de la langue source et de la culture cible. Dailleurs, Gaby Nasr

12 Nast, Gaby. E'mgﬂm, http://www.lotientlejour.com/article/ 1008890/ enigma.html
53

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



affirme lui-méme dans une entrevue accordée a la revue terminologique
Terminus : «Je ne pense pas qu’il soit possible d’exprimer mon humour en
arabe. En effet, un de nos hommes politiques, m’ayant accusé de diffamation, a
confié¢ la traduction dune de mes chroniques a deux personnes qui ont
abandonné la partie au bout de deux jours de vains efforts. » "’

I est vrai qu’on est habitué a traiter I’étranger de la culture source mais
celui de la culture cible qui apparait dans la langue source est bien plus difficile
a traiter. Selon Laurent Jenny, il est courant, pour le traducteur, d’adopter, I'une
des trois stratégies de relation a laltérité : le puriste exclura tout simplement
I’hétérogene ; le métisseur optera pour une intégration réaliste de la différence ;
le forgeur de style s’approptiera ’écart (Jenny, 2005: 2)'*. 1l nous semble,
cependant, que attitude a adopter est surtout tributaire de la visée de l'auteur.
Si, en injectant son « moi culturel » dans une langue qui, au départ, n’est pas sa
langue maternelle, Pauteur vise a afficher son identité biculturelle ou a
bouleverser les normes de la langue, il verra naitre entre ses mains, comme
nous 'avons déja vu, une langue hybride. Le traducteur pourrait, dans ce cas-la,
viser le méme objectif mais en empruntant le chemin inverse : il pourrait puiser
dans le matériau linguistique et culturel de «’Autre » pour en inséminer sa
propre langue. Il verrait lui aussi naitre une langue hybride et I'impact sur le
lecteur sera sauf. Encore faut-il que cette orientation théorique soit réalisable
en réalité, que la langue puisse se préter au jeu et que le traducteur soit assez
créatif. Si, par ailleurs, le « moi culturel » qui se manifeste dans le texte source
puise son origine dans un sentiment de nostalgie, son rapatriement ne nuira
nullement a la visée de 'auteur. La nostalgie est, par définition, ce qu’on ressent
lorsqu’on languit de ce qui fut et qui n’est plus. Ainsi, méme si les éléments du
«moi culturel » perdent leur caractere exotique lors de leur traversée vers les
rives familieres du « moi », ils gardent la charge de nostalgie qu’ils charrient ;
méme s7ils traversent lespace, ils ne traversent pas le temps. L’effet de
distanciation reste sauf. Pour illustrer cette idée, penchons-nous sur ce texte'
de la journaliste libanaise Médéa Azouri qui fait revenir a sa mémoire le bon
souvenir des étés libanais :

11y aura toujours quelque chose de doux dans les étés libanais. Doux
comme ces grands déjeuners de famille du dimanche ou l'on mange une
mloukhiyyé 16 [...] et qu'on transpire a grosses gouttes [...]. Ces grands

13 Terminus est une publication de PETIB. http:/ /www.certa.usj.edu.lb/terminus/ t6-2004.pd f
14 «De la trois attitudes, trois stratégies de relation a Paltérité linguistique, que jexaminerai
successivement. La premicre, d’exclusion de I'hétérogene, est celle du puriste. La seconde,
d’intégration réaliste de la différence, est celle de I'apologiste du métissage linguistique. La
troisieme, réflexive et esthétique, d’appropriation de I'écart, est celle du forgeur de style. »

15 Azouti, Médéa. Un é# libanais, http://wwwlotlentlejour.com/article/989407/un-ete-
libanais.html

16 Plat qui se fait avec un légume d’été

54

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



déjeuners arrosés d'arak \7 (tellet bi tellten 18) et qui se terminent par les siestes
des alnés dans leurs chambres ou, allongés sur un Zgf 1 molletonné, ils
ronflent au rythme du chant des 27z 20. Pendant que les petits s'amusent a
ramasset des pommes de pin qu'ils casseront avec leur 3ammo 2! pour en
récolter les pignons.

Et il y aura toujours le mariage de quelqu'un qu'on aime, les zmamir 22
quand on va chercher la 3arouss 23, le tiz qu'on jette du balcon. Les fétes qui
finissent a pas d'heure, les soirées sur les rooftops, les concerts, les spectacles
des festivals, les kesskon 24 par-ci et les kesskon par-la ; les expats qui
débarquent et les expats qui s'en vont, les Allah ma3ak ya mama 25, Allah
ma3ik ya baba 26 dans la chaleur insupportable du mois d'aott de 'aéropott de
Beyrouth.

Conclusion

Ni tout a fait étranger, ni tout a fait familier, le « moi culturel » qui
infiltre les écrits des auteurs libanais d’expression francaise est a la recherche
d’une identité et d’une terre d’accueil, lui qui vit dans un entre-deux linguistique
et culturel. Le rapatrier, loin d’étre une tache facile s’avere étre une vraie
gageure. Soucieux d’en sauvegarder avant tout impact sur le lecteur, le
traducteur le traitera avec la déférence du sculpteur qui cisele finement un
morceau de bois ou de pierre et, ce faisant, fera jaillir les étincelles de son génie
créateur. Il poncera et polira son écriture. La traduction, n’est-elle pas, apres
tout, écriture »*’

Bibliographie :

Abou, Sélim (1962) : Le bilinguisme arabe-frangais au 1iban. Paris, P.U.F.

Abou Fadel Saad, Gina et Awaiss, Henri (2009) : « Il y a de la traduction dans Dair, le
cas des écrivains libanais d’expression francaise », in Atelier de Traduction n°
11, Dossier : Identité, diversité et visibilité cultutrelles dans la traduction du disconrs
littéraire francophone. Suceava, Editura Universitatii.

Badaoui (El), Manal Ahmed (2012) : « Traduction de quelques faits culturels du
francais vers l'arabe : retour de l'original a son point d’origine » in TIR :

17 Boisson alcoolisée libanaise

18 Un tiers d’arak pour deux tiers d’eau

19 Couette

20 Cigales

21 Tonton

22 Klaxons

23 Mariée

24 A votre santé!

25 LLa mere qui dit a son fils : « Que Dieu t'accompagne ! »
26 Le pere qui dit a sa fille : « Que Dieu t’accompagne ! »
27 « La traduction réussie est une écriture » (Mechonnic, 1999 : 85).

55

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)



traduction, terminologie, rédaction, vol. 25, n° 1, p. 133-158. Montréal, Association
canadienne de traductologie.

Benert, Britta (2011) : « Je n’al pas de langue maternelle. J’ai simplement plusieurs
langues fraternelles » : le plurilinguisme vu par Tomi Ungerer et ses
implications pour la question de la traduction» in Mus, Francis et
Vandemeulebroucke, Karen (Ftudes réunies par): La traduction dans les cultures
Plurilingues. Paris, Artois Presses Université.

Ben Jelloun, Tahar (1987) : La nuit sacrée. Paris, Seuil.

Cordonnier, Jean-Louis (2002) : « Aspects culturels de la traduction : quelques notions
clés » in Meta, vol. 47, n° 1, p. 38-50. Montréal, Les Presses de 'Université de
Montréal.

Corm, Charles (2004) : La montagne inspirée. Beyrouth, Editions de la revue phénicienne.

Jenny, Laurent (2005): «La langue, le méme et l'autre » in Fabula ILHT, vol. 0.
http:/ /www.fabula.org/lht/0/jenny.html

Jeon, Mi-Yeon et Brisset, Annie (2006) : « La notion de culture dans les manuels de
traduction : domaines allemand, anglais, coréen et francais » in Meta, vol. 51,
n° 2, p. 389-409. Montréal, Les Presses de 'Université de Montréal.

LeBlanc, Chatles (2009) : « Le méme et Pautre (bis) » in Recherdhes sémiotiques | Semiotic
Inguiry, vol. 29, n°2-3, p. 15-22. http://id.erudit.org/iderudit/ 101424 6ar

Manzari, Francesca et Rinner, Fridrun (sous la direction de) (2011) : Traduire le miéne,
l'antre et le soi. Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence.

Meschonnlc, Henri (1999) : Poétigue du traduire. Paris, Verdier.

Salibi Tawil, Najat (2010) : Le plurilinguisme an Liban : ouverture et impasse, Colloque
international organisé par l'université de Kyoto. http://ciniiac.jp/naid/
110009949705/ en

56

BDD-A25258 © 2016 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

