
 
 

75 

GÂNDIRE ŞI COMUNICARE ÎN PERIOADA CONTEMPORANĂ 
Thinking and Communication in the Contemporary Era  

 
 

Eugeniu NISTOR1 
 

Abstract 
 
Two elements are part of an efficient message: the thought and the word.  Many contemporary thinkers 
are interested in the absolute way thinking and communication merge; thus, for Karl Jaspers, the complete 
efficient communication is represented by the Řexistential communicationř with its refined aspect of 
Řspiritualized communicationř, while Ludwig Wittgenstein thinks that the task of reestablishing the real 
correspondence between the language and the world exclusively represents the privilege of the logic form 
in a sentence. The philosopher Lucian Blaga starts from the premise that human being is a metaphorical 
animal, proving that, in a communicative process, metaphor not only has the expressive function, that of 
linguistic ornament, but also a cognitive one, that of revealing the worldřs mysteries. The Canadian 
professor and researcher Marshall McLuhan underlines the fact that the progress of human 
communication is synchronized with technological progress and out of the three technological eras 
(manual, mechanical, electronic), the last one is overwhelming regarding the speed of information. For the 
philosopher, logician, essayist Alexandru Surdu, the author of a philosophic system (unfinished yet), in 
five courses, there are some archaic terms of our language (commented from Noicařs perspective) that 
represent the ideal form of ŘRomanian philosophical utteringř through which the language and diversity of 
communication achieve extra potential and efficiency in nowadays world.  

Keywords: communication process, logical form of a sentence, metaphor and mystery, technological 
eras, orderliness of utterance.     

 

 

Reprezentant de marcă al existenţialismului german, filosoful Karl Jaspers (1883-

1969) condensează în scrierile sale (Situaţia spirituală a timpului-1931, Filosofia-3 

volume,1932, Raţiune şi existenţă-1935, Despre adevăr-1947, Despre originea şi scopul istoriei-

1949, Marii filosofi - 8 volume, 1955-1957, Introducere în filosofie-1950, Bomba atomică şi viitorul 

omului-1958) întreaga experienţă profesională, dobândită ca psihiatru; referindu-se la 

natura filosofiei, care este distinctă de cunoaşterea ştiinţifică, acesta arată că numai izvorul 

eului fiecărui ins uman face posibilă accesul la adâncurile ei. Dar reflecţia filosofică este 

marcată de posibilitatea comunicării ei de la individ la individ, iar comunicarea se 

întâlneşte în ambele sfere care se intersectează în fiinţa umană: în trup, cu funcţiile lui 

psihofizice, şi în spirit, cu exigenţele lui gnostice Ŕ fiecare având câte un tip distinct de 

comunicare.  

Scopul final al contemplării în cadrul diverselor forme existenţiale (relaţii sociale, 

economice, politice, de grup, în familie şi interpersonale), în vederea realizării existenţei 

posibile, presupun o comunicare obiectivă, din care se poate deduce apoi comunicarea 

existenţială. Jaspers identifică trei trepte ale comunicării existenţiale, corespunzătoare 

tipurilor de relaţii afirmate în succesiunea istorică a omenirii: 1. o formă de „comunicare 

primitivăŗ, considerată a fi noncomunicare; 2. inaugurarea comunicării odată cu apariţia gândirii 

                                                           
1
 Assistant Professor, PhD, “Petru Maior” University of Tîrgu Mureș. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

76 

logice şi a eului capabil de a trata cu orice alt eu; 3. comunicarea spiritualizată, când omul 

înregistrează un salt spiritual, câştigând facultatea de a produce idei şi de a se încadra 

benevol în frontul unei cauze comune ideale Ŕ fiind vorba deja de o comunicare 

superioară, realizată între „existenţe.ŗ 

Demonstraţia logico-filosofică a lui Jaspers subliniază, şi încă apăsat, că 

posibilitatea autorealizării fiinţei umane se poate împlini doar sub spectrul comunicării 

existenţiale, ca o condiţie a dobândirii independenţei interioare şi a egalităţii de şansă şi 

valoare în plan social, situaţie în care „comunicarea devine condiţia distinctivă şi 

universală a fiinţării ca om.ŗ2 

Având remarcabile contribuţii în logică, în special prin resemnificarea noţiunilor de 

probabilitate şi tautologie, Ludwig Wittgenstein (1889-1951) s-a impus în peisajul filosofic 

european îndeosebi prin cercetările sale aprofundate despre structura şi simbolurile 

limbajului. Modest, în prefaţa lucrării Tractatus logico-philosophicus (1921), acesta afirmă că 

„întregul sens al cărţii poate fi exprimat în cuvintele: ceea ce se poate spune în genere, se 

poate spune clar; iar despre ceea ce nu se poate vorbi, să se tacă.ŗ3 

Cuprinzând 527 de paragrafe, sferele de conţinut ale lucrării sunt concentrate în 

jurul a şapte enunţuri de forţă: „1. Lumea este tot ce se petreceŗ4; „2. Ceea ce se petrece, 

faptul, constituie existenţa stărilor de lucruriŗ5; „Imaginea logică a faptelor este gândireaŗ6; 

„Gândirea este propoziţia cu sensŗ7; „5. Propoziţia este o funcţie de adevăr a propoziţiilor 

elementare (Propoziţia elementară este propria ei funcţie de adevăr). [p, €, N (€)] Aceasta 

este forma goală a propoziţiei.ŗ8; „Despre ceea ce nu se poate vorbi trebuie să se tacă.ŗ9 

Asumându-şi delicata sarcină de a restabili corespondenţa reală dintre limbaj şi 

lume, Wittgenstein face o primă constatare: că lumea este alcătuită din totalitatea faptelor, 

acestea, la rândul lor, fiind date de existenţa stărilor de lucruri (care sunt combinaţii de 

obiecte); apoi, cum propoziţiile limbajului exprimă nume şi „clase de numeŗ, iar „numele 

semnifică obiectulŗ (A este acelaşi semn cu Á) Ŕ conform propoziţiei 3.20310 Ŕ se poate 

uşor deduce că forma logică a propoziţiei reprezintă chiar forma realităţii. Însă, cum 

numai propoziţiile ştiinţelor naturii sunt încărcate cu sens, iar cele ale matematicii nu, 

acestea din urmă având rolul „clasificării logice a gândirii,ŗ realitatea rămâne suspendată în 

capcanele limbajului, astfel încât singura metodă corectă de adoptat este de „a nu spune 

nimic altceva decât ceea ce se poate spune...ŗ11 Sau să (se) tacă! 

Sub specia misterului, a nelămuritului, a ceţurilor abisale, ne întâlnim cu filosofia 

lui Lucian Blaga (1895-1961); dar, în acelaşi timp şi la aceeaşi înaltă dimensiune axiologică, 

                                                           
2
 Bruno Würz, Problematica omului în filosofia lui Karl Jaspers, Editura Facla, Timişoara, 1976, p. 98 

3
 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, traducere, cuvânt introductiv şi note de Alexandru 

Surdu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1991, p. 35 
4
 Ibidem, p. 37 

5
Ibidem 

6
Ibidem, p. 44 

7
Ibidem, p. 54 

8
Ibidem, p. 103 

9
Ibidem, p. 124 

10
Ibidem, p. 46 

11
 Ibidem, pp. 123-124 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

77 

şi cu poezia, proza, teatrul şi eseistica sa. Filosof şi scriitor, deopotrivă, înzestrat cu talent 

de geniu, el a aruncat în lume străfulgerările unui îndrăzneţ gând metafizic: tocmai 

încercările insului uman de a revela misterele care-l împrejmuie constituie izvorul său de 

creaţie! Metoda paradoxiei dogmatice, prin care negativul este convertit în pozitiv, impune un 

nou tip de cunoaştere, total diferită de cunoaşterea obişnuită (paradisiacă), numită luciferică 

sau, în termeni matematici, minus-cunoaştere, derivată din intelectul ecstatic, în seama căreia, 

susţine filosoful, cade chiar existenţa noastră în orizontul misterelor şi revelarea acestora 

prin plăsmuiri teoretice. Dar cine şi, mai ales, de ce nu ne îngăduie cunoaşterea până la 

capăt, se (ne) întreabă Lucian Blaga? Şi tot el îşi (ne) răspunde: Marele Anonim 

Generatorul, care pune drept stavilă, între om şi mistere, censura transcendentă, spre a evita 

primejdia unei anarhii cosmice, provocându-l pe om, astfel, să rămână veşnic creator, dar 

numai în limitele admise ale diferenţialelor divine. 

Garniturilor cunoaşterii, instituite de Immanuel Kant, care ţin cu stricteţe de 

structura conştiinţei, Lucian Blaga le mai asociază încă un tip de categorii, zise abisale, 

care îşi au „cuibul şi vatraŗ în inconştientul uman (acesta fiind înzestrat cu un orizont 

spaţial şi un orizont temporal, cu accent axiologic, cu o anumită atitudine şi un sentiment 

al destinului, cu o năzuinţă formativă ş.a.). Rolul determinativ al acestor vectori categoriali 

este de activare a matricii stilistice generatoare de cultură, sub al cărei con de lumină filosoful 

român aşează şi dezvoltă, mai apoi, conceptul său de spaţiu mioritic, tratând sistematic, 

pentru prima oară în istorie, cultura românească din unghi metafizic şi, apoi, integrând-o, 

în ampla sa viziune, familiei marilor culturi ale lumii, atribuindu-i drept simbol spaţial (în 

prelungirea tabelului morfologist al lui Frobenius şi Spengler) infinitul ondulat şi enunţând 

teza sa despre un „apriorism românescŗ, pe care ne îndeamnă să-l descifrăm în 

personaţele sufleteşti ale românului, în ispitele fiinţei sale, în tulburătoarele latenţe ale 

dorului său de necuprins, în revărsarea metaforică din doinele şi baladele sale... Nu 

întâmplător filosofia blagiană a absorbit ceva din miraculoasele frumuseţi ale graiului 

nostru arhaic, cele care dau atâta greutate, farmec şi expresivitate gândirii, creând 

posibilitatea de a o aşeza în vecinătatea înţelepciunii! Căci, dacă pe la jumătatea veacului 

XX, orientarea „Şcolii de la Oxfordŗ, a filosofului Ludwig Wittgenstein şi a discipolilor 

săi, s-a îndreptat cu ardoare spre studiul filosofic al limbajului („comunŗ, atât poeziei cât şi 

ştiinţei Ŕ în gândirea „oxfordianăŗ; cu accente apăsate pe aspectele logico-simbolice Ŕ în 

direcţia wittgensteiniană), tinzând spre o analiză de adâncime a acestuia, spre a atenua şi 

risipi îndoielile şi confuziile iscate de paradoxurile metafizice, în schimb, Lucian Blaga 

avansează Ŕ în sistemul său filosofic Ŕ conceptul metaforismului, considerând metafora ca 

atemporală, anterioară istoriei, reprezentând tocmai diferenţa specifică dintre fiinţa umană 

şi animal. Parafrazând celebra definiţie a lui Aristotel (zoon politikon = omul este animal 

politic), filosoful din Lancrăm formulează alta, inedită, surprinzătoare, şocantă: omul este 

animal metaforizant, prin care îi atribuie metaforei nu atât un rol decorativ, „plasticizantŗ în 

creaţie, cât unul cognitiv, revelator, în raport cu misterele: „...mai îndreptăţită decât oricare 

din formule mi se pare aceasta a noastră, care nu e culeasă chiar la întâmplare de pe uliţele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

78 

gândului: «omul este animalul metaforizant»ŗ12 Apoi, gânditorul îşi continuă ideea prin 

câteva pasaje lămuritoare: „Accentul ce-l dorim pus pe epitetul «metaforizant» este 

destinat însă aproape să suprime animalitatea, ca termen de definiţie. Ceea ce ar însemna 

că în geneza metaforei trebuie să vedem o izbucnire a specificului uman în toată 

amploarea ei.ŗ13 

Construcţia sistemului filosofic blagian urmează, după chiar afirmaţiile creatorului 

său, un „plan arhitectonicŗ, care-l diferenţiază de sistemele clasice cunoscute, articulate, în 

genere, pe o idee, el înmlădiind şi alternând mai multe „leitmotiveŗ, reluate apoi în fiecare 

studiu, cu o anumită repetabilitate, sugerând ceva din alcătuirea unei biserici pe trunchiul 

căreia se înalţă mai multe cupole. Este un sistem trilogial, simetric, care Ŕ respectându-se 

indicaţiile testamentare ale lui Lucian Blaga, formulate la 25 august 1959 Ŕ a rămas fixat în 

următoarea structură: I. Trilogia cunoaşterii: A. Introducere Ŕ Despre conştiinţa filosofică; B. 1. 

Eonul dogmatic, 2. Cunoaşterea luciferică, 3. Censura transcendentă; C. Încheiere Ŕ Experimentul şi 

spiritul matematic; II. Trilogia culturii: A. Orizont şi stil; B. Spaţiul mioritic; C. Geneza metaforei şi 

sensul culturii; III. Trilogia valorilor: A. Ştiinţă şi creaţie; B. Gândire magică şireligie: 1. Despre 

gândirea magică, 2. Religie şi spirit; C. Artă şi valoare; IV. Trilogia cosmologică: A. Diferenţialele 

divine; B. Fiinţa istorică; C. Aspecte antropologice. După cum se poate lesne constata, alcătuirea, 

rotunjirea şi cizelarea acestei vaste construcţii filosofice Ŕ declanşate de Blaga prin chiar 

teza sa de doctorat (susţinut la Viena, în 1920), cu titlul Cultură şi cunoştinţă (Kultur und 

Erkenntis) Ŕ a însemnat aproape patru decenii de rodnică trudă intelectuală, de lipsuri şi 

privaţiuni de tot felul, de duşmănii acerbe... 

Constantin Noica atrăgea atenţia asupra faptului că, dacă în istoria filosofiei 

occidentale s-au impus două mari direcţii de cugetare: cea de „tip Platon-Hegelŗ (care a 

aşezat sub arcuirea ideii ştiinţa, religia şi arta) şi cea de „tip kantianŗ (în care „categoriile 

conştientuluiŗ sunt îmbinate cu cele ale „inconştientuluiŗ, iar ştiinţa, religia şi arta devin 

domenii distincte), atunci sistemul de gândire al lui Lucian Blaga urmează traseul kantian, 

dar regândit într-o versiune modernă, cu accentul pe matca inconştientă generatoare de 

cultură, purtătoare a categoriilor filosofice cognitive. 

    Filosof şi sociolog, critic şi istoric literar, prestigios profesor şi cercetător la 

Universitatea din Toronto (Canada), Herbert Marshall McLuhan (1911-1980) fiind foarte 

preocupat de istoria culturii şi a civilizaţiei umane, a avansat ideea că un rol semnificativ în 

progresul omenirii le-a revenit mijloacelor de comunicare în masă (medium-urilor), care au 

constituit, întotdeauna, în fapt, extensii ale funcţiilor şi simţurilor fiinţei umane, cu rol 

determinant în formarea şi structurarea socială, cu influenţe vizibile în ansamblul relaţiilor 

şi a comunicării de masă.  

Sintetizând conceptele formulate în volumul Galaxia Gutenberg (1962), după forma 

mesajului transmis, istoria cunoaşte trei etape culturale distincte sub aspectul comuni-cării: 

1. orală; 2. vizuală; 3. oralo-vizuală, fiecăreia dintre ele corespunzându-i câte un mijloc de 

comunicare specific care, respectând ordinea intrării în „scenăŖ, ar fi: vorbirea, scrierea, 

                                                           
12

 Lucian Blaga, Geneza metaforei şi sensul culturii, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 41 
13

 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

79 

radioul şi televiziunea. Sincron cu aceste etape comunicaţionale, McLuhan arată că 

omenirea a cunoscut trei „ere tehnologiceŖ importante Ŕ manuală, mecanică şi electronică 

Ŕ şi că ultima dintre acestea, cea mai consistentă sub aspectul eficacităţii informaţionale, 

determină chiar un gen de interdependenţă şi „recreează lumea după chipul unui sat 

global.Ŗ14 Este „eraŖ pe care o trăim! 

Academicianul Alexandru Surdu s-a născut la Braşov, la 24 februarie 1938, 

afirmându-se ca o personalitate culturală complexă, enciclopedică, bine conturată în 

peisajul spiritualităţii româneşti contemporane. Între multele sale lucrări, publicate în 

decursul ultimelor patru decenii, menţionăm în mod special: Teoria formelor logico-clasice 

(2008), Cercetări logico-filosofice (2008), Filosofia pentadică I. Problema transcendenţei (2007), 

Filosofia pentadică II. Teoria subsistenţei (2012) Ŕ ultimele două fiind părţi componente ale 

unei proiectate structuri sistemice. Dar, sub aspectul împletirii ideilor în scrieri 

„comunicatoareŗ, ne-au atras atenţia, îndeosebi, volumele de eseuri Vocaţii filosofice 

româneşti (1995, 2003) şi Comentarii la rostirea filosofică (2009), în paginile cărora problemele 

rostirii filosofice sunt dintre cele mai vii şi mai pregnante. 

Astfel, structura sistemică a „rostirii filosofice româneştiŗ, în viziunea lui 

Constantin Noica, este analizată nu doar sub aspect logico-filosofic, ci şi lingvistic, 

cercetătorul remarcând de îndată că „însuşi domeniul investigat se preta la astfel de 

tratare, fiind situat undeva între adevăr şi frumos, ceea ce i-a prilejuit autorului o adevărată 

risipă din tezaurul celor mai alese expresii stilistice…ŗ 15  Sunt reliefate extraordinarele 

calităţi de hermeneut ale lui Noica, tocmai prin „noutateaŗ uitată pe care acesta reuşeşte să 

o dezgroape şi să o scoată la lumină din „depoziteleŗ tainice ale limbii române. Şi cum 

sistemul lui Noica este unul pentadic Ŕ primul aspect al rostirii despre fiinţă l-ar constitui 

expresivul„în sine”, căruia i s-ar potrivi, în terminologia românească, perechea „sineleŗ şi 

„sineaŗ, care-i lărgeşte şi îi diversifică mult posibilităţile de exprimare. Apoi urmează ciclul 

fiinţei şi, în cadrul acestuia, triada „rostirea”, „întru” şi „firea”, care-i vădesc lui Noica intuiţiile 

de filosof şi de mare arheolog al cuvântului şi „presupun nuanţări subtile a raportului 

dintre a fi şi a exista, nuanţări care presupun interiorizare şi, în acelaşi timp raportare la 

altceva, statornicie şi perisabilitate.ŗ 16  Cel de al treilea aspect al rostirii îl constituie 

devenirea, care începe ca „petrecereŗ, continuă cu „vremuireŗ şi „vinfinireŗ şi se încheie cu 

„troienireaŗ, considerată de cercetător ca fiind „excesul falimentar al devenirii 

nestăvilite.ŗ17 Urmează, apoi, cel de-al patrulea aspect ciclic: punerea lucrurilor în bună 

„rânduială”, declanşat „cu ctitoriile prefixului întru, care scoate fiinţa din talazurile devenirii 

dezlănţuite, înfiinţând-o, esenţializând-o, găsindu-i astfel temeiul şi cumpătul.ŗ18 În sfârşit, cel 

de-al cincilea aspect al rostirii ridică unele probleme legate de rostul rostirii şi al rostuirii 

filosofice, de unde rezultă nedumerirea şi întrebările autorului, decurgând tocmai din 

                                                           
14

 Marshall McLuhan, Galaxia Gutenberg, cuvânt înainte de Victor Ernest Maşek, traducere din limba engleză 

de L. şi P. Năvodaru, Editura Politică, Bucureşti, 1975, p. 68 
15

 Alexandru Surdu, Comentarii la rostirea filosofică, Editura Kron-Art, Braşov, 2009, p. 83 
16

Ibidem, p. 86 
17

Ibidem 
18

 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

80 

faptul că ea „este abandonată în lume şi lăsată acolo să rătăcească pe calea cea de sminteală. Să 

fie aceasta un fel de uitare a uitărilor? Sau lumea aceasta, viaţa şi societatea, şi apoi creaţia 

şi frumosul, scapă rânduielii, cumpătul regăsit al fiinţei înfiinţate? Dar atunci, la ce mai e 

bună rânduiala?ŗ19 

În toate demersurile sale referitoare la rostirea filosofică românească, explicaţiile 

interpretului sunt clare, precise şi în spiritul unei sinteze elevate. Nu e greu de remarcat 

preferinţa sa manifestă pentru perioada interbelică, socotită perioada de glorie a filosofiei 

româneşti, când gânditorii noştri (unii şcoliţi în cele mai prestigioase universităţi apusene) 

s-au mobilizat într-o amplă acţiune de sincronizare cu ideile cultural-ştiinţifice ale 

Occidentului, aducându-şi, apoi, aportul lor de netăgăduit la adâncirea acestora şi chiar la 

crearea unor opere originale. A fost, să recunoaştem, un efort urieşesc! Legat de acest 

aspect, Al. Surdu  ne relatează despre un fapt semnificativ, intrat deja sub o uşoară aură de 

legendă: se spune că Heidegger întreba, iritat, atunci când lâncezeau discuţiile la seminarul 

său filosofic, „Wo sind die Lateiner? (Unde sunt lateinerii?). Iar lateinerii aceştia erau filosofii 

români.ŗ20 

Observăm, în scrierile lui Alexandru Surdu, cum precizia şi acurateţea analistului se 

împletesc, în chip firesc, cu patima şi plăcerea naratorului, iar acribia cercetătorului cu 

vocaţia filosofului.  

 

În loc de concluzii 

 O comunicare eficientă împleteşte în chip armonic cele două elemente esenţiale 

care intră în compoziţia oricărui mesaj transmis: gândul şi cuvântul. O seamă de filosofi 

contemporani s-au preocupat, în cercetările lor, de modul cum s-ar putea ajunge la un acord 

cât mai deplin între gândire şi comunicare, interpretările lor fiind dintre cele mai diverse. 

Astfel, pentru filosoful german Karl Jaspers eficienţa acestui acord o reprezintă aşa-zisa 

„comunicare existenţialăŗ, cu tendinţa ei vizibilă de rafinare etapizată, până la atingerea fazei 

de „comunicare spiritualizată.ŗ Pentru logicianul Ludwig Wittgenstein, sarcina de a restabili 

corespondenţa reală între limbaj şi lume cade în seama formei logice a propoziţiei care, ca şi 

conţinut, trebuie să cuprindă mereu doar ceea ce se poate comunica ca şi realitate cu valoare 

de adevăr, cealaltă alternativă fiind să se păstreze tăcerea. Pentru gânditorul Lucian Blaga, 

autorul unui sistem filosofic trilogial (axat pe cunoaştere, cultură, valori şi cosmologie), 

cunoaşterea umană este posibilă atât graţie factorilor din conştinţă cât şi celor situaţi în 

inconştient Ŕ întreaga garnitură de categorii determinative constituind ansamblul matricii 

stilistice, care diferă de la un individ la altul şi de la o colectivitate la alta. El mai susţine însă 

că omul este un animal metaforizant, demonstrând că metafora are, în cadrul procesului de 

comunicare, nu doar un rol decorativ, de podoabă lingvistică, ci unul în mod clar cognitiv, 

revelator în raport cu misterele lumii. Pentru filosoful, profesorul şi cercetătorul canadian 

Marshall McLuhan progresul comunicării umane este sincron cu progresul tehnologic, 

                                                           
19

Ibidem, p. 87 
20

 Alexandru Surdu, Vocaţii filosofice româneşti,ediţia a II-a, Editura Ardealul, Colecţia Biblioteca de filosofie, 

Târgu-Mureş, 2003, p. 6 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior



 
 

81 

dintre cele trei ere tehnologice cunoscute de omenire (manuală, mecanică şi electronică) 

ultima fiind covârşitoare în ceea ce priveşte viteza de propagare a informaţiilor la scară 

globală. Pentru filosoful, logicianul şi eseistul Alexandru Surdu, autorul unui sistem filosofic 

(încă neîncheiat) cu o structură pentadică, unii termenii arhaici ai limbii noastre (inventariaţi 

cu grijă şi trecuţi prin filtrul delicat al gândirii lui Constantin Noica), se constituie în chiar 

forma ideală a „rostirii filosofice româneştiŗ, graţie căreia limbajul şi diversitatea comunicării 

pot avea oricând o bună tocmeală, dobândind o fericită rânduială în lumea de azi. 

 

Bibliografie 

 

Lucian Blaga, Geneza metaforei şi sensul culturii, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994; 

Marshall McLuhan, Galaxia Gutenberg, cuvânt înainte de Victor Ernest Maşek, traducere 

din limba engleză de L. şi P. Năvodaru, Editura Politică, Bucureşti, 1975; 

Alexandru Surdu, Comentarii la rostirea filosofică, Editura Kron-Art, Braşov, 2009; 

Alexandru Surdu, Vocaţii filosofice româneşti, ediţia a II-a, Editura Ardealul, Colecţia 

Biblioteca de filosofie, Târgu-Mureş, 2003; 

Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, traducere, cuvânt introductiv şi note de 

Alexandru Surdu, Editura Humanitas, Bucureşti, 1991; 

Bruno Würz, Problematica omului în filosofia lui Karl Jaspers, Editura Facla, Timişoara, 1976. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:51 UTC)
BDD-A25186 © 2016 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

