
ALIL, t. LV, 2015, Bucureşti, p. 141–150 

DIRECŢII  DE  ABORDARE  A  PATRIMONIULUI   
CULTURAL  IMATERIAL  ŞI  LIMITELE  LOR 

ADINA  HULUBAŞ* 

Relativ recent pătruns în literatura de specialitate din România, conceptul de 
„patrimoniu cultural imaterial” a înregistrat, în egală măsură, susţinători entuziaşti 
şi contestatari fermi. Dincolo de redefinirea moştenirii spirituale cu o terminologie 
universal recunoscută şi de limitele limbajului uman, esenţială este preocuparea 
forurilor legislative pentru forma tradiţională de cunoaştere a lumii şi pentru 
transmiterea ei neîntreruptă. 

Istoria unui concept 

Cea de a 17 sesiune a Conferinţei Generale UNESCO, desfăşurată la Paris între 
17 octombrie şi 21 noiembrie 1972 avea să dea un caracter instituţional unor temeri 
legate de protejarea patrimoniului universal, născute încă de la încheierea Primului 
Război Mondial. Ideea unui „Trust Internaţional pentru Patrimoniu” se va fi conturat 
anterior, în cadrul unei conferinţe ţinute la Casa Albă, în Washington, în anul 1965 şi 
trei ani mai târziu, în cadrul Uniunii Internaţionale pentru Conservarea Naturii, dar abia 
în data de 16 noiembrie 1972 se semnează Recomandările privind protecţia la nivel 
naţional a patrimoniului cultural şi natural.  

Definiţia dată atunci pentru patrimoniul cultural se limita la ceea ce astăzi 
este identificat drept dimensiune materială a culturii unui neam: monumente, 
grupuri de clădiri şi creaţii ale omului, toate caracterizate de o „valoare uni- 
versală excepţională din punct de vedere istoric, ştiinţific sau artistic”1 
(http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13087&URL_DO=DO_TOPIC&URL_ 
SECTION=201.html). De-a lungul timpului, lista monumentelor naturale şi 
culturale a adunat 1 007 elemente protejate, din 161 de state semnatare ale 
Convenţiei. 

                                                 
* Institutul de Filologie Română „Alexandru Philippide” al Academiei Române, Iaşi, str. 

Th. Codrescu, nr. 2, România. 
1 În acest caz şi, infra, pentru toate citatele din surse în limbi străine, traducerea ne aparţine.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



 ADINA  HULUBAŞ 2 142 

România va semna şi ea acest manifest pentru protejarea valorilor spirituale 
şi ecologice în data de 16 mai 1990. În anul următor se fac 13 propuneri comisiei 
UNESCO, dar este aprobat doar dosarul Deltei Dunării. Încă şase simboluri 
culturale vor primi prestigioasa protecţie, trei în anul 1993 (mănăstirile din 
Moldova, Mănăstirea Horezu şi satele cu biserici fortificate din Transilvania) şi 
încă trei în anul 1999 (fortăreaţa dacică din Munţii Orăştiei, centrul istoric al 
Sighişoarei şi bisericile din lemn maramureşene). 

Limitarea la elementele materiale ale spiritualităţii universale a fost percepută în 
mod acut abia în anul 2001, când s-a organizat la Torino o masă rotundă cu participare 
internaţională. UNESCO a folosit atunci o serie de chestionare pentru Comisiile 
Naţionale ale statelor membre privitoare la legislaţia în vigoare şi la terminologia în uz, 
pentru a ajunge la următoarea definiţie dată moştenirii culturale intangibile, i.e. 
patrimoniului cultural imaterial: „Procese umane deprinse alături de cunoaşterea, 
talentele şi creativitatea care se fac cunoscute şi care rezultă în urma acestor procese, 
produsele pe care le creează şi resursele, spaţiile şi alte aspecte ale contextului natural 
şi social necesare susţinerii lor; aceste procese conferă comunităţilor existente un 
sentiment de continuitate cu generaţiile anterioare şi sunt importante pentru identitatea 
culturală, cât şi pentru salvgardarea diversităţii culturale şi a creativităţii umanităţii” 
(http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&meeting_id=00047). Definiţia 
suferea în mod evident de un registru prea ambiguu, tributar ştiinţelor cognitive.  

Anterior au mai existat totuşi demersuri pentru protejarea spiritualităţii 
populare. În anul 1989, tot în cadrul Conferinţei Generale UNESCO de la Paris, s-au 
semnat Recomandările pentru salvgardarea culturii tradiţionale şi a folclorului, în 
cadrul cărora se sugerau modalităţi de identificare a folclorului pe teren, de 
conservare, protejare şi diseminare a lui şi se propuneau colaborări internaţionale. La 
acea dată, folclorul rămânea conceptul de lucru. Zece ani mai târziu, în cadrul unei 
conferinţe UNESCO – Smithsonian din Washington, s-a făcut evaluarea acestui 
program de salvgardare, iar întâlnirea de la Torino avea să valorifice clarificările 
conceptuale şi operaţionale ce au rezultat în urma analizei. 

Masa rotundă din martie 2001, de la Torino, intitulată Definiţii de lucru 
pentru patrimoniul cultural imaterial, sugera forurilor UNESCO pregătirea unui 
instrument normativ internaţional cu obiective precum conservarea creaţiilor aflate 
în pericol de dispariţie, asigurarea unei recunoaşteri mondiale a acestora, 
consolidarea identităţilor culturale, facilitarea cooperării sociale în cadrul 
grupurilor şi între acestea, asigurarea continuităţii istorice, susţinerea diversităţii 
creative a lumii şi favorizarea accesului la roadele acestei creativităţi. Recunoaştem 
deja tuşele groase ale legiferării patrimoniului cultural imaterial din cadrul bine-
cunoscutei Convenţii pentru salvgardare..., semnate în data de 17 octombrie 2003. 

Între masa rotundă de la Torino şi proclamarea Convenţiei, nu mai puţin de 
şase întâlniri internaţionale au fost organizate pe tema patrimoniului cultural 
imaterial, în vederea stabilirii domeniilor, a glosarului şi a formei preliminare a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



3 PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 143 

documentului care va acorda statut legal acestui nou domeniu al culturii universale. 
Alte trei asemenea întâlniri au premers celei de a 32-a Conferinţe Generale 
UNESCO, în cadrul căreia s-a ratificat Convenţia pentru salvgardarea 
patrimoniului cultural imaterial. În acest document, atent cântărit de numeroşi 
experţi internaţionali, conceptul ce face obiectul lucrării de faţă este definit astfel: 
„practici, reprezentări, expresii, cunoştinţe, abilităţi – precum şi instrumente, 
obiecte, artefacte şi spaţii culturale asociate lor – pe care comunităţile, grupurile şi, 
în unele cazuri, indivizii le recunosc ca parte a moştenirii lor culturale”. 
Documentul oferă şi alte lămuriri contextuale: „Acest patrimoniu cultural imaterial, 
transmis din generaţie în generaţie, este recreat continuu de către comunităţi şi 
grupuri ca reacţie la mediul lor, la interacţiunea lor cu natura şi istoria proprie şi le 
asigură un sentiment de identitate şi continuitate, promovând astfel respectul pentru 
diversitatea culturală şi creativitatea umană”. Domeniile în care se regăseşte 
patrimoniul cultural imaterial sunt menţionate, fără pretenţii de exhaustivitate, a fi 
„a) tradiţiile orale şi expresiile, inclusiv limba ca vehicul al patrimoniului cultural 
imaterial; b) artele spectacolului; c) practicile sociale, ritualurile şi evenimentele 
festive; d) cunoştinţele şi abilităţile privitoare la natură şi univers; e) meşteşugurile 
tradiţionale” (http://unesdoc. unesco.org/images/0013/001331/133171e.pdf). 

O problemă de semantică 

Documentele consultate în limba engleză propun spectrul semantic al 
moştenirii intangibile, în timp ce spaţiul francofon foloseşte sintagma patrimoniu 
imaterial, determinantul cultural fiind comun ambelor denumiri. Deşi se află în 
relaţie de sinonimie parţială cu patrimoniu, în limba engleză a fost preferat 
termenul moştenire. Limba latină reprezintă sursa primară, patrimonium semnifi-
când „moştenire din partea tatălui”. În limba engleză, cuvântul a intrat prin 
franceza veche, în secolul al 12-lea. E posibil ca accepţiunile de „proprietate a unei 
biserici” şi de „moştenire spirituală a lui Hristos” să fi făcut cuvântul patrimony 
mai puţin potrivit pentru scopul legiferat, deşi semnificaţia de „lucruri imateriale 
transmise din trecut” este atestată de dicţionare ca prezentă în limbă din anul 1580 
(http://dictionary.reference.com/browse/patrimony).  

Termenii din perechea intangibil – imaterial devin, în acest context, sinonime 
totale, deşi primul termen, preferat în formulările englezeşti, refuză la nivel ideatic 
doar simţul tactil atunci când se intră în contact cu cultura tradiţională, nu şi cel 
vizual, auditiv, olfactiv sau gustativ. Spaţiul francofon generalizează însă 
dificultăţile de percepţie fizică a spiritualităţii populare şi preferă termenul 
imaterial. Paradoxul acestor concepte este că includ, în final, atât elemente 
tangibile, cât şi materiale, dar numai ca rezultat al unor acte artistice. Acesta este 
punctul fragil al definirilor care au făcut obiectul unor îndreptăţite obiecţii. 
Materialitatea scoarţelor tradiţionale, spre exemplu, nu trebuie privită ca fundament 
al patrimoniului fizic, ci ca valorificare a cunoştinţelor şi talentelor puse la lucru în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



 ADINA  HULUBAŞ 4 144 

planul proceselor creative. Am dat acest exemplu, fiindcă dosarul Tehnici 
tradiţionale de realizare a scoarţei în România şi Republica Moldova va fi propus 
în anul 2015 pentru Lista reprezentativă UNESCO a patrimoniului cultural 
imaterial de către Comisia pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imaterial a 
Ministerului Culturii românesc. Tehnicile străvechi, aşadar, fac obiectul acestei 
iniţiative, şi nu dimensiunea materială a meşteşugului, tot aşa cum, în cadrul 
dosarului Mărţişorului, depus cu un an înainte, ansamblul de credinţe şi practici din 
jurul firului alb-roşu purtat primăvara trebuie să capteze atenţia forurilor 
legislative. 

Ceea ce nu are materialitate şi nu poate fi atins este şi inefabil, greu de 
cuprins în termeni şi definiţii. Am văzut în retrospectiva acestei iniţiative UNESCO 
că a fost nevoie de o perioadă lungă de timp şi de elaborate investigaţii teoretice şi 
practice pentru a ajunge la formula acceptată în prezent. Toate statele membre au 
colaborat în vederea decelării celor mai importante feluri în care poate fi denumită 
spiritualitatea populară. Patrimoniu cultural imaterial se afla în uz la data 
investigaţiilor UNESCO în Africa, potrivit Organizaţiei Africane pentru Proprietate 
Intelectuală şi în arealul islamic, conform unei organizaţii omologe. În primul caz, 
expresia se referă la „ansamblul de producţii umane, materiale şi imateriale, 
caracteristice pentru un popor într-un anumit moment şi spaţiu. Aceste producţii 
privesc folclorul, siturile şi monumentele şi ansamblurile” (http://www.unesco.org/ 
culture/ich/doc/src/05307.pdf). În mod evident, o asemenea definiţie creează 
necesitatea clarificării conceptului de „folclor”, aflat în uz încă din anul 1846, când 
anticarul englez William Thoms l-a creat şi folosit într-o scrisoare publicată în 
revista londoneză „Ateneum”. Organizaţia culturală, ştiinţifică şi educaţională 
islamică defineşte patrimoniul cultural imaterial exclusiv prin prisma valorilor 
produse de doctrina specifică, ca un „ansamblu de valori, idei, credinţe, obiceiuri, 
practici şi legi moştenite de o anumită societate” (ibidem).  

Pe lângă aceste două organizaţii guvernamentale, a mai indicat expresia în 
discuţie şi reţeaua internaţională non-guvernamentală „Traditions for Tomorrow”, 
explicând-o astfel: „un ansamblu de elemente intangibile care constituie o reţea 
internaţională de valori şi care defineşte profilul general al unei culturi” 
(http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/05307.pdf). Iată că terminologia începe 
să descrie un cerc conceptual, cele două apelative folosite pentru cultura 
tradiţională explicându-se unul pe altul fără un profit prea mare la nivel semantic. 
Şi pentru ca lucrurile să devină şi mai complicate se indică şi expresia patrimoniu 
oral, atât de către ultima organizaţie non-guvernamentală indicată, cât şi de 
instituţia islamică menţionată anterior. Dacă în mediul musulman expresia în cauză 
face raportare doar la creaţiile literare transmise pe cale orală, „Traditions for 
Tomorrow” detaliază acest segment al culturii tradiţionale: „cunoştinţe netranscrise 
şi neînregistrate prin nici o modalitate tehnică existentă, transmise din generaţie în 
generaţie. Pentru că nu sunt fixe, aceste cunoştinţe sunt supuse unor evoluţii şi 
influenţe puternice. Aceasta le conferă, succesiv, bogăţie şi vulnerabilitate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



5 PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 145 

[Patrimoniul oral] poate conţine atât elemente tehnice, cât şi istorice şi mitice. Nu 
există o definiţie limitată şi validitatea lor rezultă în mod direct din existenţa şi 
transmiterea lor” (ibidem). Textul Convenţiei pentru salvgardarea patrimoniului 
cultural imaterial include între domeniile vizate expresiile şi tradiţiile orale, 
incluzând astfel dimensiunea lingvistică a zestrei culturale în sfera semantică a 
inefabilului spiritului uman. 

Anul trecut, Chiara Bartolotto nota despre perioada în care se întreprindeau 
febrile căutări terminologice: „când utilizam expresia «patrimoniu imaterial» la 
reuniuni sau la schimburile de experienţă cu interlocutori instituţionali ai Comisiei 
[Europene] experţii în patrimoniu zâmbeau cu suficienţă şi non-specialiştii o 
preluau într-un mod extrem de îndepărtat de definiţia propusă de UNESCO: drept 
un patrimoniu dematerializat sau virtual (baze de date ori metadate) sau ca pe o 
componentă conceptuală a artei contemporane” (2014: 107). Nici astăzi neajun-
surile terminologice nu sunt trecute cu vederea. 

Cealaltă încercare (din mediul anglofon) de a cuprinde implicaţiile socio-
antropologice ale culturii tradiţionale foloseşte expresia moştenire intangibilă, dar 
UNESCO se pune la început la adăpost de eventualele neajunsuri terminologice 
furnizând imediat un sinonim: „Moştenirea culturală intangibilă, cunoscută,  
de asemenea, drept moştenire vie, se referă la practici, reprezentări, expresii, 
cunoştinţe şi abilităţi transmise de comunităţi din generaţie în generaţie” 
(http://en.unesco.org/themes/intangible-cultural-heritage). Ideea de practici active, 
de manifestări colective care au fost deprinse de la antecesori şi sunt transmise în 
continuare este cuprinsă în conceptul de viu (engl. living) şi are o continuitate 
firească în programul internaţional „Living Human Treasures”, implementat de 
UNESCO şi în România sub denumirea de „Tezaure umane vii”. În 1993, 
Republica Coreea a propus Comitetului Executiv al UNESCO fondarea acestui 
program de recompensare a purtătorilor excepţionali de cunoaştere tradiţională, iar 
Comitetul a adoptat o decizie care invita statele membre să fondeze asemenea 
sisteme. De atunci, au fost organizate câteva şedinţe şi workshop-uri internaţionale 
în vederea popularizării conceptului şi pentru încurajarea fondării sistemelor 
naţionale. Definirea propriu-zisă a termenului moştenire se face pe site-ul 
UNESCO într-un mod aproape tautologic: „moştenirea este dreptul nostru 
succesoral (engl. legacy), ceva cu care trăim azi şi pe care îl transmitem 
generaţiilor viitoare” (http://whc.unesco.org/en/about/). 

Consiliul Internaţional pentru Muzica Tradiţională, o altă organizaţie 
nonguvernamentală consultată de UNESCO în anul 2001 asupra terminologiei 
potrivite, a analizat proprietatea cuvântului moştenire, cu conotaţiile sale genetice 
şi asociate posesiunii, precum şi sensul determinantului cultural în expresia 
cunoscută, menit să diferenţieze, alături de intangibil, ceea ce ni se transmite la 
nivel spiritual de alte tipuri de succesiune. Concluzia oferită a fost că „moştenirea 
culturală imaterială este un fenomen reprezentat de un set de reguli care pot fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



 ADINA  HULUBAŞ 6 146 

predate şi învăţate, transformate şi mutate în timp şi spaţiu şi folosite pentru a crea 
manifestări expresive precum performanţe artistice, puneri în scenă, producerea de 
obiecte etc.” (http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/05307.pdf). 

Studiile privitoare la patrimoniu/moştenire sunt numeroase, dar ele 
concordă asupra distincţiei dintre intangibil şi tangibil şi asupra faptului că 
graniţele dintre acestea se întrepătrund. Mournir Bouchenaki include în prima 
categorie muzica, poveştile, ritualurile, cunoaşterea tradiţională sistemică şi 
dezvoltările epice, iar în a doua monumentele şi siturile arheologice, atrăgând 
atenţia asupra interdependenţei acestor două categorii ale culturii universale 
(http://openarchive.icomos.org/468/1/2_-_Allocution_Bouchenaki.pdf). 

Aceste eforturi conceptuale şi de cuprindere abstractă a bagajului de 
informaţii străvechi reperabil în zilele noastre au în comun în principal ideea unei 
vechimi considerabile, aspect care se intersectează semantic cu noţiunea de 
„tradiţie”. În plus, ansamblul de date etnofolclorice are o funcţie identitară, conferă 
un statut specific unei comunităţi, care poate fi înrudită sau distinctă de alte 
asemenea grupuri culturale în paleta diversităţii de pe glob. Un ultim aspect este 
indicat de termenul viu; cultura tradiţională aflată în atenţia Convenţiei pentru 
salvgardare... este activă şi în plină transmitere, ideea de moştenire sau patrimoniu 
acoperind toate cele trei dimensiuni temporale: trecut, prezent şi viitor, un viitor 
fericit sperat, pentru care lucrează legislaţia actuală. 

Acţiuni europene privitoare la patrimoniul cultural imaterial 

În anul 2013, Centrul Francez al Patrimoniului Cultural Imaterial de pe lângă 
Maison des Cultures du Monde a dedicat un volum din seria Caietelor sale 
organizării şi reglementării prin proceduri specifice a domeniului în discuţie. În 
lucrarea colectivă sunt semnalate diferite aspecte ale gestionării moştenirii 
intangibile din Franţa, Elveţia, Germania, Spania, Belgia şi Italia. Înainte de a 
valorifica aceste informaţii, trebuie menţionat faptul că articolul 12 al Convenţiei 
UNESCO din 2003 include, în cadrul măsurilor naţionale de salvgardare a 
patrimoniului cultural imaterial, identificarea şi redactarea unui singur sau a mai 
multor repertorii specifice, cu o aducere la zi constantă. Rapoartele periodice ale 
statelor membre către Comitetul UNESCO trebuie să conţină informaţii relevante 
despre aceste repertorii naţionale ale patrimoniului cultural imaterial. 

În România au apărut deja două volume ale acestui inventar (Ispas 2009), iar în 
Republica Moldova volumul a fost coordonat de eminenta cercetătoare Varvara Buzilă 
(2013). La noi, volumele pot fi consultate în format pdf pe site-ul Ministerului Culturii 
(http://cultura.ro/uploads/files/Patrimoniu-cultural-imaterial-2009-1-ro_fara-imagini.
pdf şi http://www.cultura.ro/uploads/files/repII_redus_dpi.pdf), o facilitate la care au 
apelat şi alte ţări, precum Franţa (http://www.inventaire.culture.gouv.fr/), Estonia 
(http://www. rahvakultuur.ee/?s=2428) sau Danemarca (http://immaterieelerfgoed.nl/). 
În plus faţă de aceste prezentări sintetice, cu intenţie de exhaustivitate, ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



7 PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 147 

elementelor de cultură şi identitate locală, Convenţia sugerează statelor membre 
semnatare elaborarea de programe, proiecte şi activităţi menite să conserve şi să 
transmită mai departe informaţia tradiţională. 

În Scoţia s-a pus problema unei presiuni în ceea ce priveşte schemati- 
zarea unui patrimoniu cultural imaterial cu specific urban, construit cel mai 
frecvent ca urmare a diversităţii culturale locale. Festivalurile de peste an 
(http://www.unesco.org.uk/uploads/ICHinScotlandFullReport-July08.pdf) primesc, 
aşadar, atenţia etnologilor, antropologilor şi sociologilor, acest interes fiind specific 
ţărilor aflate în etape de urbanizare avansate. Dacă la noi, în urma recensământului 
din anul 2011, s-a estimat un raport de 52,8% în favoarea populaţiei din mediul 
urban, încă din anul 1963 s-a ajuns la concluzia că, în Belgia, raportul pune mediul 
rural în inferioritate, Olanda nu mai are localităţi rurale propriu-zise, în timp ce în 
Suedia puţine regiuni mai menţineau tradiţiile şi legăturile rurale specifice. 
Finlanda a devenit progresiv urbană şi industrializată după anul 1945, în Germania 
exodul urban a început din anii 1870, iar Elveţia a avut parte de cea mai timpurie 
industrializare, ajunsă deja departe (Beijer 1963). Specialiştii din Franţa au 
declamat de câteva decenii dispariţia domeniului popular (de Certeau 1980: 64) şi 
au estimat că exodul rural către oraşe a început în secolul al XIX-lea, cand încă se 
mai purtau straie tradiţionale prin sate şi „puteau fi culese fără dificultate poveşti 
populare” în aşezările rurale (Ariès 1993: 263). 

Revenind în Scoţia, autorităţile locale au înţeles repede că transmiterea 
patrimoniului cultural imaterial către generaţiile viitoare devine mai eficientă prin 
intermediul şcolii, astfel încât programa educaţională adresată vârstelor cuprinse 
între 3 şi 18 ani conţine numeroase elemente de spiritualitate populară. Această 
cale de promovare a specificului etnofolcloric a reţinut şi atenţia Teodorei Konach, 
care subliniază faptul că o astfel de educaţie în şcoli contribuie semnificativ la 
conturarea unei identităţi culturale aparte. Mai exact, autoarea propune „un model 
de educaţie inovativ, holistic, pentru o instruire permanentă de-a lungul vieţii. Un 
asemenea model de educaţie este un concept cu mai multe niveluri, ce implică toate 
grupurile interesate: entităţi guvernamentale, profesori, elevi, comunităţi locale, 
organizaţii non-guvernamentale” (Konach 2013: 245–246). Pe acest plan, România 
suferă acut. Nu există nici măcar o oră cu statut opţional prevăzută în programele 
şcolare, educaţia estetică lipseşte cu desăvârşire şi astfel se ajunge la vulnerabilitate 
în faţa kitsch-ului, din imposibilitatea unui discernământ valoric, la punerea în 
circulaţie a obiectelor în serie (mărţişoarele fabricate în China, de exemplu) atunci 
când există alternative locale, precum şi la aculturaţie, prin adoptarea unor 
sărbători americane, cu o puternică dominantă comercială. Şcoala poate schimba 
societatea, nu doar mentalităţile.  

O prezentare atractivă, adaptată psihologiei vârstei şcolare, a sărbătorilor 
româneşti poate „salvgarda” practicile locale pe o perioadă mult mai lungă decât 
orice proiect. Desigur, înfiinţarea unor asemenea curricule şcolare implică o 
instruire iniţială riguroasă a cadrelor didactice şi astfel ajungem la un alt tip de 
programă şcolară, cea universitară şi din unităţile educaţionale cu profil pedagogic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



 ADINA  HULUBAŞ 8 148 

E nevoie ca mai întâi acolo să se acorde atenţie patrimoniului cultural imaterial, 
departe de interpretări superficiale şi de metode moderniste, pentru ca mediul 
şcolar să beneficieze de o instruire corespunzătoare. Abia aşa decadele următoare 
vor putea oferi protecţie socială identităţii culturale româneşti de profunzime. 

Întorcându-ne la volumul pe tema gestionării europene a patrimoniului 
cultural imaterial, aflăm că, în Franţa, implementarea Convenţiei UNESCO din 
anul 2003 s-a lovit de câteva situaţii paradoxale, precum absenţa unui cadrul 
legislativ naţional, aşteptat să fie soluţionat în 2014, de o coordonare administrativă 
precară şi de evoluţia divergentă a studiului etnologic faţă de cel al patrimoniului. 
Colaborarea dintre asociaţii şi comunităţi a avut, totuşi, rezultate pozitive, în 
Bretania înfiinţându-se, de exemplu, o organizaţie non-guvernamentală dedicată 
strict patrimoniului cultural imaterial: „Bretagne Culture Diversité” (Hottin 2013: 30). 
Din nou, această sugestie s-ar putea dovedi inspirată în mediul social românesc, cu 
atât mai mult cu cât Bretania şi anumite zone etnografice din România 
(Maramureşul, sudul ţării) au beneficiat de influenţe culturale străvechi comune, cu 
ocazia invaziilor celtice. 

Politicile culturale din Elveţia sunt construite în jurul conceptului de subsidia-
ritate, o modalitate administrativă de descentralizare, ca să folosim un termen cunoscut 
din limbajul de specialitate românesc. Principiul supleanţei completează în Elveţia 
cadrul legal în care patrimoniul cultural imaterial este administrat, ceea ce înseamnă că 
„responsabilitatea unei acţiuni publice [...] trebuie să-i fie încredinţată celei mai mici 
entităţi capabile să rezolve problema”, dar „atunci când problemele o depăşesc instanţa 
superioară trebuie să îi acorde susţinere” (Vitali, Dao 2013: 37). Tot în Elveţia, ideea 
unui repertoriu al patrimoniului imaterial a fost transformată într-o bază de date 
virtuală, o bibliotecă numerică ce poate fi consultată în cele patru limbi naţionale şi 
în limba engleză (http://www.lebendigetraditionen.ch/kantone/ index.html?lang=fr). 
Facilităţile tehnice sunt remarcabile, iar cuprinderea practicilor rurale alături de cele 
urbane pe lista reprezentativă a identităţii culturale elveţiene caracterizează, la fel ca în 
cazul Scoţiei, o societate industrială avansată. 

Un ultim exemplu citat aici va fi cel al Germaniei, un stat care a ezitat să 
semneze Convenţia UNESCO până în luna mai a anului 2012, din motive 
administrative: „nu deţinea fundamente legale sau procese instituţionale” speciali-
zate pentru domeniul patrimoniului cultural imaterial (Koch, Hanke 2013: 48). De 
la implementarea actului normativ, Germania s-a concentrat pe promovarea către 
mass-media şi marele public în general a ideii de patrimoniu cultural imaterial, pe 
consilierea grupurilor şi specialiştilor asupra acestei probleme şi pe stabilirea unui 
comitet de experţi pentru redactarea repertoriului naţional al patrimoniului (ibidem: 
50). Atât elveţienii, care au creat baza de date a „tradiţiilor vii”, sau germanii, care 
utilizează formula de „moştenire culturală vie”, ca să facem o traducere literală, cât 
şi site-ul UNESCO pun accent pe ideea de practici culturale active, cu o recu-
noaştere socială considerabilă. Acesta este, cel mai probabil, nucleul conceptual 
pentru sfera semantică a culturii spirituale, ca să folosim dihotomia iniţială, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



9 PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 149 

vizibilă, de exemplu în volumele lui Valer Butură: Etnografia poporului român. 
Cultura materială (1978) şi Cultura spirituală românească (1992).  

Un accent din ce în ce mai apăsat se pune astăzi pe valoarea strategică a 
moştenirii culturale în Europa. În luna iulie a anului 2014, Comisia Europeană a 
redactat comunicatul Pentru o abordare integrativă a moştenirii culturale în 
Europa, în care se specifică dubla valoare a patrimoniului: „o avere şi o 
responsabilitate a tuturor” (http://ec.europa.eu/culture/library/publications/2014- 
heritage-communication_en.pdf). În final, nu terminologia convenţională 
(denunţată definitiv de W. Shakespeare, în Romeo şi Julieta: „Un nume ce-i? Un 
trandafir/ Oricum îi spui exală acelaşi scump parfum!”), ci acţiunile întreprinse în 
scopuri culturale eficiente trebuie să ne ocupe atenţia ca specialişti şi ca purtători 
de informaţie tradiţională.  

BIBLIOGRAFIE 

Ariès 1993 = Philippe Ariès, Essais de mémoire, 1943–1983, Paris, Éditions du Seuil. 
Bartolotto 2014 = Chiara Bartolotto, Le transfert d’’un standard international. Le patrimoine culturel 

immatériel vu par la France, în Julien Bondaz, Florence Graezer-Bideau, Cyril Isnart, Anaïs 
Leblon (coord.), Les vocabulaires locaux du « patrimoine ». Traductions, négociations et 
transformations, Zürich, Lit Verlag, p. 107–122. 

Beijer 1963 = G. Beijer, Rural Migrants in Urban Setting. An Analysis of the Literature on the 
problem consequent on the internal migration from rural to urban areas in 12 European 
countries (1945–1961), The Hague, Martinus Nijhoff. 

Butură 1978 = Valer Butură, Etnografia poporului român. Cultura materială, Cluj-Napoca, Editura Dacia.  
Butură 1992 = Valer Butură, Cultura spirituală românească, Bucureşti, Editura Minerva.  
Buzilă 2013 = Varvara Buzilă (coord.), Registrul naţional al patrimoniului cultural imaterial din 

Republica Moldova, vol. A, Chişinău, Editura Lumina. 
Certeau (de) 1980 = Michel de Certeau, La Culture au pluriel, Paris, Christian Bourgois Éditeur. 
Constantinescu 2014 = Nicolae Constantinescu (coord.), Patrimoniul cultural imaterial din România, 

vol. II (A), Bucureşti, Editura Etnologică. 
Hottin 2013 = Christian Hottin, Le patrimoine culturel immatériel en France: des paradoxes 

évolutifs, în L’administration: 12–35. 
Ispas 2009 = Sabina Ispas (coord.), Patrimoniul cultural imaterial din România, vol. I, Institutul de 

Memorie Culturală. 
Konach 2013 = Teodora Konach, Shaping cultural identity: intangible cultural heritage in primary 

schools, în Rethinking Education, Bruxelles, European House for Culture, p. 231–255. 
L’administration = L’administration du patrimoine culturel immatériel en Europe. Organisation, 

réglementation et procédures, [s.l.], Maison des Cultures du Monde. 
Vitali, Dao 2013 = David Vitali, Julia Dao, L’administration du patrimoine culturel imatériel en 

Suisse, în L’administration: 36–45. 
Koch, Hanke 2013 = Gertrude Koch, Benjamin Hanke, Get to know and appreciate the living cultural 

heritage in Germany, în L’administration: 46–56. 

Surse electronice 
http://portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=13087&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html. 
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&meeting_id=00047  
http://unesdoc.unesco.org/images/0013/001331/133171e.pdf  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei



 ADINA  HULUBAŞ 10 150 

http://dictionary.reference.com/browse/patrimony  
http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/05307.pdf  
http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/05307.pdf  
http://en.unesco.org/themes/intangible-cultural-heritage  
http://whc.unesco.org/en/about/ 
http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/05307.pdf  
http://openarchive.icomos.org/468/1/2_-_Allocution_Bouchenaki.pdf  
http://cultura.ro/uploads/files/Patrimoniu-cultural-imaterial-2009-1-ro_fara-imagini.pdf 
http://www.cultura.ro/uploads/files/repII_redus_dpi.pdf 
http://www.inventaire.culture.gouv.fr/  
http://www.rahvakultuur.ee/?s=2428  
http://immaterieelerfgoed.nl/  
http://www.unesco.org.uk/uploads/ICHinScotlandFullReport-July08.pdf  
http://www.lebendigetraditionen.ch/kantone/index.html?lang=fr  
http://ec.europa.eu/culture/library/publications/2014-heritage-communication_en.pdf 

APPROACHES  TOWARDS  THE  INTANGIBLE  CULTURAL  HERITAGE   
AND  THEIR  LIMITS 

ABSTRACT 

The article discusses the European context of the scientific and legal preoccupations for the 
universal intangible cultural heritage. UNESCO began its fostering cultural activity in 1972. Since 
then, numerous programmes were designed to preserve and transmit further the spiritual information. 
The scientific quest for the appropriate terminology is presented with several comparisons with the 
Romanian ethnological context. Nevertheless, the limitations of definitions derive from the vastness 
of folklore and from its ambivalence: although it bears a spiritual, intangible form, it also produces 
material, palpable objects (traditional carpets, pottery and so on). The author suggests that a better and 
sooner esthetical training of the children would help the safeguarding process and invokes similar 
initiatives from European countries.    

 
Keywords: intangible cultural heritage, folklore, UNESCO, tradition, folk knowledge. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:02 UTC)
BDD-A25169 © 2015 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

