
58

LVIII Philologia
2016 septembrie−decembrie

Ludmila CALINA

Institutul de Filologie al AŞM
(Chişinău)

INTERPRETĂRI  DE  POETICĂ 
SINCRETICĂ  ŞI  INFLUENŢE  POPULARE 
ÎN  COLINDELE  DIN  STÂNGA  NISTRULUI  
(Conform  monografiei  „Miracolul  
scenei  în  arta  teatrală”  de  Iulian  Filip)

Interpretations of syncretic poetics and folk influences in the Christmas 
carols from the left bank of Nistru (according to the monograph „Miracolul 

scenei în arta teatrală” by Iulian Filip)

Abstract. The folk creation from the left bank of Nistru survived thanks to the presence 
of the native folklore and the popular memory of men who were not indifferent to the spiritual 
traditions perpetuated from ancestors; if we think of Christmas carols, folk theater – customs 
and rituals performed during Christmas and New Year.

The folk theatre is harmoniously placed between the folk dramatic/theatrical holidays 
from Bessarabia and Bukovina. We try to „radiographs” the affirmation of folk representations 
from the left bank of Nistru because of influences and contamination of motifs with the 
Christmas carols’ texts.

The texts researched by Iulian Filip are assimilated-compared with other variants  
and intertexts, they are overlapped and accepted.

Keywords: syncretic poetics, folk influences, Christmas carols, folk theatre, 
contamination of motifs.

În cultura românească numele scriitorului şi folcloristului Iulian Filip e unul 
notoriu. În teatrul popular ori literar, în poezie şi eseu, Iulian Filip se joacă cu textul şi cu 
micuţii eroi, iar aceştia, la rândul lor, cu oglinda, cu ceea ce văd în ea, cu ceea ce reflectă 
aceasta în imaginaţia lor (un chip vesel ori trist, pus pe glume ori serios); iar de aici copilul 
e pornit spre grădiniţă ori şcoală şi e aplecat spre carte şi biserică. Copilul-adolescent 
parcurge, ceva mai matur, acea etapă a dimensiunii culturale şi tradiţionale din viaţa sa, 
ca, în cele din urmă, să ajungă spre un theatru mundi... al maturităţii de sine, de ceilalţi,  
în ani diferiţi şi cu ocazii speciale.

Deoarece a avut şi are o viziune aparte asupra vieţii şi procesului de creaţie din 
ea, asupra omului din laborator şi a laboratorului din el, folcloristul Iulian Filip a plecat 
de la Academie, pentru a reveni la ea, după 25 de ani de absenţă, cu un alt statut şi 
drept. Pentru Liviu Damian, Iulian Filip este „un tânăr poet de la Sofia”, cu „dragoste de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



59

Philologia LVIII
septembrie−decembrie 2016

scris, răbdare şi talent” [4, p. 336], pentru etnologul şi folcloristul V. Cirimpei: „... omul  
de cultură spirituală românească Iulian Filip, în operele sale, manifestă judicioasă luare-
aminte asupra creativităţii populare, mai cu seamă asupra acelei privitoare la «arta ve- 
derii altuia», a «jocului de-a altcineva»; înzestrat cu imaginaţie complexă – de scriitor,  
plastician şi cercetător ştiinţific, el este autor de studii, recenzii, lucrări de publicistică; 
semnatar de volume cu versuri-poeme şi poeme scurte (inclusiv haiku-uri), distihuri  
şi poeme «într-un vers», piese de teatru, proză-romane, viziuni de artă plastică (desen, 
grafică, pictură, sculptură) – în toate adeverindu-se atent observator al faptului rarisim  
şi original, ne-or-di-nar, singular şi neobişnuit; altfel zis, al actului unic, deoarece,  
«ca toată lumea poate fi oricine» (axioma lui de căpătâi)” [1, p. 247]. Vasile Romanciuc  
îl numeşte „un cultivator de esenţe”, „de unde şi copilăreala cuibărită adânc în fiinţa 
poetului convins că cei mici „au nevoie să se sprijine de ceva frumos” [4, p. 336]. În fine, 
auzind „cuvintele prin culoare”, precum „nota Petru Bicer” [4, p. 336], scriitorul Iulian 
Filip este artistul care, prin prisma Căluţilor, Păpuşilor, Irozilor a dat un suflu dinamic 
teatrului popular (şi literar!) din Moldova, Bucovina şi – de ce nu – din Transnistria.

În prefaţa volumului „Miracolul scenei în arta populară”, Iulian Filip mărturiseşte  
că Iordan Datcu, enciclopedistul etnologilor români, l-a menţionat pe dramaturg  
în dicţionarul său ca pe un cercetător care aduce mărturii consecvente, când dreptul 
la sărbătoare, la înscenarea teatrală de Sfântul Vasile, era apărat prin sânge. Autorul 
monografiei „Miracolului” comentează inspirat o scenă reală din reprezentările de la Anul 
Nou: „Mi-a plăcut să constat că pentru a mă prezenta în «Dicţionarul etnologilor ro- 
mâni» autorul acestui proiect capital, distinsul etnolog Iordan Datcu, a citat anume acest 
episod [30, p.264] (Datcu Iordan, Dicţionarul etnologilor români. Vol. I-II. Bucureşti: 
Saeculum I.O., 1998, vol. I – 319 p., vol. II – 327 p.) ca «document zguduitor»:  
„Am fost martorul unui dialog (la Crasna), care m-a trăsnit prin încrâncenarea şi fermi- 
tatea cu care omul simplu apără dreptul la sărbătoare... Un colonel de miliţie i-a ridicat 
masca fioroasă a unui Urs şi l-a luat la trei parale pe interpret: – De ce nu eşti la lucru? 
Doar îi zi lucrătoare! Interpretul s-a mocoşit scurt şi a scos de la piept o hârtie, băgân- 
du-i-o sub nas colonelului: – Am dat sânge şi am două zile libere. Cu sângele meu  
am plătit dreptul de la Sfântul Vasile. Şi prin această conştiinţă a valorilor noastre  
se poate explica uluitoarea concentrare şi păstrare a întregului repertoriu teatral din fol- 
clorul românesc. Nicăieri în altă parte, decât în Bucovina şi Moldova, partea de nord 
îndeosebi, de-o parte şi de alta a Prutului, nu s-a păstrat această panoramă – aproape 
integrală – a dramaturgiei noastre populare” [I. Filip, p. 8] şi [Datcu, p. 264-265].  
În monografia menţionată folcloristul Iulian Filip îşi propune să reliefeze mijloacele 
posibile de prindere a eroilor într-o atmosferă sărbătorească, descifrând oportunitatea şi 
inerenţa unor „resorturi ale variabilităţii” dramatice, prin teatru popular, urături şi colinde, 
acestea identificându-se printr-o atracţie sufletească, etică. Tehnica superioară în aceste 
evenimente de iarnă prevede nişte sincronizări din partea executanţilor şi participanţilor 
de pe teren, care prin mişcări, gesturi, mimică şi vestimentaţie imprimă nişte vederi, 
ascultări şi situaţii aparte ale teatrului popular, înscenat în seara de Sfântul Vasile, iar  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



60

LVIII Philologia
2016 septembrie−decembrie

în alte localităţi – de Anul Nou şi de Crăciun. Exegetul-folclorist I. Filip intervine  
în text cu explicaţii şi exemple de natură sincretică, prin acea axă a existenţei unui  
teatru popular, prin „fondul repertorial al fenomenului [care n.n.] se manifestă, mai  
cu seamă, la Anul Nou, în acelaşi cadru cu urătura şi colinda” [3, p. 10]. Interferenţele 
sincretice teatrale, cu textele colindei şi urăturii din Miracolul iulian se desfăşoară  
şi în plan regional, cuprinzând teritoriile basarabene, bucovinene şi transnistrene. Con- 
vingerile noastre despre perenitatea şi existenţa tradiţiilor vor dăinui atâta timp, cât  
vor exista interpreţi populari care ţin la rădăcinile lor de-Acasă şi la neam. Fenomenul 
Iulian Filip este cunoscut în lumea literară şi folcloristică prin camertonul care inspiră 
spre mobilitatea şi cunoaşterea vederii de sine şi a altora, prin teatrul folcloric înscenat  
pe la casele oamenilor şi în Casele de Cultură, şi posibilitatea de a vedea, prin reprezen- 
taţie, ceva mai mult decât o evoluare barem de o oră – nişte lecţii de viaţă. Titlul 
monografiei sale denotă o temă magistrală în evoluţia reprezentaţiilor ortodox-religioase 
despre naşterea lui Iisus Hristos. A fost un miracol pentru toţi creştinii care au crezut  
în naşterea lui Iisus din Fecioara Maria. În culturile religioasă, populară şi literară chipul 
Maicii Domnului a fost înveşnicit prin colinde religioase şi cântece de stea, prin poeziile 
lui Mihai Eminescu şi Ion Pillat, prin picturi şi icoane. Învăţarea unor precepte de bun-
gust şi sensibilitatea specială, am zice, aparte faţă de înţelepciunea populară, îl determină 
pe copil/flăcău (fată, vârstnici) să se orienteze spre cultul Maicii Domnului, prin mira- 
cole. Miracolele, „reprezentate de confrerii numite puy puneau în scenă variate situaţii  
de viaţă rezolvate în final printr-o minune datorită intervenţiei divine, cu deosebire  
a Fecioarei Maria [ 5, p.146-147]. Din franceză „miracle” – „minune”, iar „puy” – 
„societate literară pusă sub ocrotirea Sfintei Maria” [7, p. 301].

Irozii, descrişi de exegetul I. Filip, au suferit anumite modificări în planul expunerii 
textului, mai puţin în cel al vestimentaţiei, mimicii şi gestului, deoarece plinătatea pe 
care şi-o creează actanţii la aceste sărbători „vine de la costumaţia şi inventarul alaiului 
confecţionate temeinic” [3, p. 51]. Altă dată, reprezentaţiile teatrale sunt prezentate fără  
de intervenţia motivului religios al Irozilor. Ţesătura acestora este înlocuită de haiduci, 
Arapi, Ciobani, Doamne, Militari şi de alte personaje pitoreşti, care evoluează odată 
cu circulaţia repetiţiilor şi reprezentaţiilor teatrale. Unele alaiuri („în reprezentaţiile 
nereligioase”) au suferit modificări în scenele cu militarii. Şi aici apare o întrebare 
firească a căutătorului de sine prin ceilalţi, nu mai puţin căutători... de ei şi de alţii. Copilul 
pus în dreptul oglinzii, îşi vede faţa, încearcă s-o mimeze, pentru a vedea şi simţi ce  
i se întâmplă, se joacă cu mâinile şi atunci el observă această comunicare cu el însuşi, 
dintr-o altă perspectivă. El încearcă să fie protagonistul unor poveşti pentru copii, unor 
reprezentaţii dramatice, teatrale. Se compară cu celelalte personaje, trăieşte viaţa lor  
şi-şi închipuie că ar putea fi un omuleţ între oameni sălbatici, nefiind sălbatic. Or, rolul 
unui adolescent în arta teatrală nu se supune tradiţiei? Nu-şi imaginează adolescentul  
că ar putea juca rolul lui Stratiot ori Irod, Harap ori altcineva, mai pe placul lui, ştiind  
că ar putea să vorbească, să mimeze şi să gesticuleze întocmai cum se trăieşte, fiind  
mândru să-şi poarte căciula. La maturi această mândrie poate fi dobândită şi după nişte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



61

Philologia LVIII
septembrie−decembrie 2016

lecţii dure de viaţă, când purtarea măştii e necesară şi în alte condiţii... Iar dacă aceste 
comunicări nonverbale şi, bineînţeles, verbale, ajung în faţa spectatorului cu trecere  
într-un teatru ambulant, atunci riscul de a face ceva plăcut pentru lume, pentru cei 
care-l ascultă pe interpret, se sincronizează [n.n. în teatru!], se asociază într-o atmosferă  
de interacţiune reciprocă, când jocul de-a altcineva nu e fals şi menţine acea conduită 
e(ste)tică, care detectează spectacolul şi spectatorul adevărat. Omul e autentic atâta  
timp, cât riscă a face lucruri originale, şi devine mai slab atunci când îşi justifică 
amintirile cu acei oameni care au cedat în faţa imposturii. Spectatorului/criticului teatral 
îi revine misiunea de a le trece ... la trecut... Supravieţuirea teatrului, urăturii şi colindei 
în arealurile moldovenesc, bucovinean şi transnistrean demonstrează vigoarea tradiţiilor 
noastre. Irozii din spectacole au rămas nişte personaje fantastice, prin reprezentaţie, 
costumaţie şi emoţiile insuflate spectatorului, celui care apreciază, critic, echidistant 
ceea ce li se întâmplă participanţilor la aceste manifestări. În acest context folcloristul 
Iulian Filip îl citează pe M. Kogălniceanu: „Dascălii şi diacii, întocmai ca în Franţa les 
clercs de la Bazoche, erau cântăreţi, erau chiar actori, reprezentând misterele religioase, 
ce pretutindenea au fost începutul teatrului modern, şi din care rămăşiţele ne sunt păstra- 
te încă prin Irodul sau Betleemul nostru, cari din ziua de Crăciun şi până în lăsatul  
secului parcurg stradele oraşelor noastre, şi care se reprezenta mai cu deosebire de cântă- 
reţii de la biserici. La începutul încă al acestui secul „Irozii” erau ţinuţi în onoare mai 
mare, fiii boierilor celor mai înalţi, îmbrăcaţi în haină de stofă aurită, mergeau la curtea 
domnească şi la casele boiereşti, cele mai însemnate, de reprezentau scenele religioase.  
Aici este loc să regret că, încă atât cât este timpul, nu ne îngrijim să păstrăm ultimele rămă- 
şiţe ale Irozilor, cari seculi întregi, cu păpuşele, au fost teatrul nostru popular” [20, 19]  
[I. Filip p. 70]). Nerespectarea unor parametri de origine religioasă în teatrul popular  
de către oamenii de rând (copii, adolescenţi, vârstnici) se sancţiona cu interzicerea 
reprezentaţiilor de alaiuri teatrale [3, p. 71]. Menţionarea acestor decalaje de către 
folcloristul I. Filip dintre bisericesc şi lumesc, dintre dieci şi copiii de rând, care-şi 
asumau acea libertate şi îşi permiteau anumite adaosuri, nu sunt unice în circuitul de valori 
din cadrul sărbătorilor de iarnă. Faptul că micuţii, adolescenţii şi oamenii vârstnici îşi 
onorează Sfinţii presupune o anumită maturitate şi o asumare a ceea ce fac, a ceea ce sunt 
în raport cu spectacolul şi spectatorii. De aceea echilibrul sărbătorescului se menţine atâta 
timp cât funcţionează buna-înţelegere între participanţii şi ascultătorii acestora. Exegezele  
dlui Iulian Filip explică în felul următor acest subiect cu „Irozii”: „Deşi subiectul a fost 
lansat de biserică, – umblau dieci şi dascăli tineri, – el a fost preluat şi de cete de enoriaşi, 
dat fiind că motivele biblice, folosite în „Irozi”, erau cunoscute de mase (influenţa 
bisericii la timpul când se afirmau „Irozii” fiind considerabilă)” [3, p. 71]. Iar aceste 
mase, acest popor simplu era curios pentru felul în care se sărbătoreau obiceiurile de iarnă  
în familiile boiereşti. Părerea menţionată de către folclorist a fost susţinută încă de etno- 
logul T. Burada, care releva acele uimitoare ralieri între participanţi: „boierii îngăduiau 
să intre în salon odată cu Irozii şi o parte din popor, precum şi copiii, cari urmau pe Irozi, 
pe strade, ca să privească şi ei” [3, p. 70]. Irozii au şi subiecte asemănătoare cu textul  
din alaiul „Crailor”, „izvorul” [3, p. 54] acestora fiind primii. Implicarea Ciobanului  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



62

LVIII Philologia
2016 septembrie−decembrie

în textul „Crailor” este rezistentă în faţa lui Stratiot, deoarece-şi caută de turma sa: 
„Ciobanul: – Eu mă lupt cu urşi, cu lei,/ ce-mi răpesc ai mei miei./ Şi pe lup de-l văd  
în drum,/ nu mă tem, îl fac scrum./ Şi pe urs de-l întâlnesc/ cu această caţă-l lovesc./ 
Eu sunt păstor, trăiesc bine,/ ce au împăraţii cu mine?/ Ei îşi caut’ de-ale lor/ păstorii –  
de turma lor.

– Stratiot: – Ce vorbeşti, nene păstor,/parcă eşti un râzător,/ parcă eşti ieşit  
din minte,/ nu mai eşti ca mai-nainte...

– Ciobanul: – O, tu om făr’ de ruşine,/ Cum vorbeşti tu către mine?/ Cu aşa  
mare-ndrăzneală?/ Au nu ştii că-n altă ţară/ Irod este împărat/ decât toţi cel mai înalt?”  
[3, p. 54]; [57, p. 88]).

În „Irozii” apar şi alaiuri care prezintă subiectul „până la strofoleală”, notează 
folcloristul I. Filip, iar cei „Trei ierarhi” ori cei „Trei Crai de la Răsărit” nu au nimic  
comun cu „misiunea sacră” din povestirile biblice (p. 55, AA, 1959, nr. 126a, p. 30, 
Caracuşenii-Vechi). În final, Craii sunt iertaţi de către Irod: „Acuma sunteţi iertaţi.  
O mică sârbă să-mi jucaţi!” [I. Filip, p. 55], [p. 67, 13]. În altă variantă Irod îl iartă 
pe Ostaş. Ultimului îi revine misiunea să danseze o horă (p. 55). Ceea ce a remarcat 
Iulian Filip este varianta „timpurie a Irozilor”, una din cele mai „cuviincioase” cu „re- 
ligia şi morala” şi „înlănţuirea de scene din varianta fixată de T. Burada” [3, p. 72]. 
Câteva momente sunt semnificative în dialogul Împăratului Irod cu Stratiot din textul lui  
Burada. Scenele a treia, a cincea, a şasea, a şaptea repetă variantele biblice din colin- 
dele/cântecele de stea transnistrene; celelalte, a 8-a, a 9-a, adaugă subiectului alte  
motive de interpretare. În scena a 5-ea „apare Stratiot şi confirmă vestea naşterii lui Iisus 
Hristos. Propune să taie toţi pruncii „de doi ani mai mici în jos, ca să-l afle pe Hristos” 
[20, p. 21] [3, p. 72]. În scena a 6-ea „sunt anunţaţi Craii. Irod îi porunceşte lui Stratiot 
să împodobească palatul şi acesta pune trei scaune lângă împărat. Dialogul cu Craii.  
Irod acceptă plecarea Crailor după Hristos, dar să-l anunţe şi pe dânsul când l-ar afla.  
Îl cheamă pe Stratiot şi porunceşte tăierea pruncilor. Se cântă Trei crai de la răsărit.  
Vine Stratiot cu porunca împlinită” [3, p. 72]. Scenele următoare, spre final, alcătuiesc 
textul cântecului „Sfinţii mucenici” şi venirea Crailor, care-l „acuză de crimă”. În sec- 
venţa a 9-a se întâmplă dialogul înverşunat între Harap şi Irod. Tatăl lui Harap a rămas 
fără de roaba pe care o iubea, pentru că un împărat a furat-o. „Harap sare la Irod  
cu cuţitul, zicând că are dreptul să-l taie. Stratiot cu straja îl opresc pe Harap. Irod 
porunceşte să-l bage la închisoare, dar îl readuce să afle „ce foc pe Harap «l-a lovit»,  
de nu s-a socotit cu oştile împărăteşti?” „Harap a vrut să-şi răzbune copilul tăiat între  
cei «14 mii de prunci»”. În fine, varianta Irozilor respectă acelaşi motiv al iertării – Harap 
„cere îndurare şi e iertat” [3, p. 72].

Irodul din colindele transnistrene nu „l-a tăiat pe Hristos”, în schimb au fost nimi- 
ciţi mulţi copii: „Au tăiat Irod copiii/ De la doispreşi ani în jos,/ Ca să-l tai pi Hristos.  
Pi Hristos nu L-au tăiat,/ Domnul Sfântul-a scăpat./Cruce-n casî la fereastrî,/ Rămâi, 
gazdî, sănătoasî!” (AFP, a. 2013, Crasnaia-Gorca-Grigoriopol; inf. Efrosinia Busuioc,  
77 de ani; culeg. L. Calina). Într-o altă variantă a celor „Trei crai de la Răsăritu”, transcrisă  
la Festivalul-Concurs al tradiţiilor şi obiceiurilor de iarnă „Aho, Aho, răsună Nistrul!”  
(din 2014) prenumele lui Irod este doar subînţeles prin faptele care au avut un impact  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



63

Philologia LVIII
septembrie−decembrie 2016

poetic răscolitor: „Trei Crai de la Răsăritu,/ În Vifleem ei s-o pornit,/ Tot cu Steaua 
lăturându/ Şi acolo poposind./ Vifleem când o ajunsu/ Steaua lor li s-o ascuns./ Patruzeci 
de mii de prunciu/ Tot sub sabie mi-au pus./De doi ani şi mai în josu/ Ca să-l afle  
pe Hristos./ Pe Hristos nu l-o aflatu,/ Duhul Sfânt L-o apărat”. Aici pot fi întâlnite 
variante cu cifre diferite de prunci ucişi: paisprezece mii şi patruzeci de mii sunt cele  
mai vehiculate. În alt text, Irod, cu viclenie, vrea să-L ucidă pe micuţul Iisus: „Merjeţ, 
merjeţ şi-L aflaţi/ Şi veniţi şi vă-nchinaţi,/ Să merg să mă închin şi eu/ Ca la unul 
Dumnezeu” (AFP, înregistrare-video, s. Delacău-Grigoriopol; inf. Ansamblul folcloric 
„Veselia”; culeg. L. Calina).

În anul 1994, în satul Soltăneşti-Nisporeni am avut ocazia să văd un grup de hăi- 
tori de Sfântul Vasile (reprezentanţi ai alaiului, până la 12 persoane) care umblau  
şi cu Capra teatrală. Flăcăii aveau o zornăitoare care se bătea de mână, imitând, în ogră- 
zile oamenilor, „sunetul banilor”, cu un îndemn pentru Capră – „să joace mai bine”. 
Aici avem o scenă parafrazată din Miracolul iulian. Spre exemplu, în monografia folclo- 
ristului, în cadrul Mălăncii apare ursul: „Joacă bine, măi Martine, că-ţi dau miere  
de albine”, la care ursul începe să joace figure” [51, p. 46] [I. Filip, p. 59]. În iarna anului 
2015 am înregistrat folclor pe scena Casei de Artă şi Meşteşug din Tiraspol în cadrul 
concursului „Izvorul tradiţiilor”. Evoluarea colectivului din Delacău-Grigoriopol se axa 
în jurul personajului zoomorf „Capra”. După interpretarea colindei celor „Trei Crai”,  
într-un ritm cadenţat, membrii colectivului (interpreţii) adaugă spectacolului noi motive 
de ... glume, astfel făcând flexibilă una dintre variantele apariţiei Caprei şi modul  
de adaptare al unor strigături în contextul sărbătorii. Capra transnistreană comportă 
acelaşi clişeu poetic: vinderea ei ar aduce beneficiu familiei, gazdele, la rândul lor, 
demonstrându-i cumpărătorului caracterul neobişnuit al ei – că dansează bine şi e bună 
de lapte (e lăptoasă). Capra de pe scena teatrului din Molovata-Nouă aproape că nu 
diferă, în ansamblu, structural şi textual de capra din Delacău. Peste ani am remarcat  
că reprezentaţiile cu Capra şi Calul sunt mai numeroase şi mai spectaculoase în Moldova, 
decât în Transnistria, cu toate că au rămas şi aici performeri care nu se dau cu una  
cu două şi nu-şi abandonează crezul de a face lucruri frumoase, în pofida unor condiţii 
nefavorabile. Aceste tonalităţi sunt vizibile şi transparente acolo unde activiştii-sălbătă- 
ciţi de anumite legi, restricţii comentează obiceiurile de Anul Nou şi Crăciun la comanda 
unor scriitori care fac parte din cohorta cenzurii. Ceea ce se interpretează de unii cenzori 
care-şi fac serviciul la comandă, e neacceptarea unor contaminări cu alte texte din diferite 
regiuni unde trăiesc românii.

La români căluţul este un simbol special în contextul sărbătorilor de iarnă. Copilul 
se simte mai puternic când îşi imaginează că este în rolul căluţului. Copilul îşi imagi- 
nează mersul calului, făcând câteva tururi cu limba în cerul gurii. Revenirea la acest joc  
se transformă, cu anii, într-un adevărat spectacol. Pledoaria pentru astfel de scene  
îl înscrie într-un cadru festiv, unde el devine mai sigur pe interpretarea rolului, pe mişcă- 
rile pe care le face, realizând că nu este un simplu actant-interpret, dar unul privilegiat 
din galeria de personaje. Mai mult, calul din colindele româneşti, în întrecerea cu şoimul, 
câştigă. Forţă rebelă şi nobilă, calul îl sfătuieşte pe stăpân să nu-şi pedepsească şoimul.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



64

LVIII Philologia
2016 septembrie−decembrie

Folcloristul Iulian Filip cunoaşte administrarea şi dozarea alaiurilor cu Mălănci, 
în cadrul cărora uneori joacă Malanca şi Mălăncoiul, imitând nunţile ţărăneşti, alteori 
– ursul, fierarii, cizmarii, „nu lipsesc mirele şi mireasa, moşneagul şi baba, ţiganul  
şi ţiganca, scipcarii” [51, p. 46] [3, p. 59].

Remarca sa despre „cele 30 de variante” româneşti cu Mălănci, care se păstrează  
în Arhiva de Folclor a Academiei de Ştiinţe din Moldova apare ca o necesitate de evo- 
luţie şi de răspândire a acestora, în Ocniţa, în raport cu un text din limba rusă. Varianta  
rusă a Mălăncuţei a fost tradusă şi Богатырское представление („Reprezentaţie 
voinicească”) [AA, 1962, nr. 140, p. 119].

Folcloristul I. Filip demonstrează, prin metoda comutării naţionale, în cadrul 
structurii textului din alaiuri, că Malanca tot Malancă rămâne, în pofida unor condiţii  
de deformare a unor stereotipuri folclorice. Includerea în astfel de reprezentaţii câte  
o urare sau o sârbă menţine limpede ochiul spectatorului spre scena deschisă a teatrului 
(fie că este o ogradă spaţioasă şi ai unde juca o sârbă şi învârti o horă, fie că această 
reprezentaţie se desfăşoară în aer liber, cu o ninsoare domol-fulguită, iar scenele  
cu alaiuri ar dura mai mult de o oră...)

Pe când în „satul Grinăuţi-Moldova (Ocniţa), observă folcloristul I. Filip, în locul 
urăturii se intonează la geam cântecul Mălăncuţei [AA, 1962, nr. 140, p. 134], „Ma- 
lanca” din s. Sofia (Drochia) prezintă un montaj de creaţii, în care părţile componente 
urmează în felul următor: urătura modernă, urătura tradiţională, cântecul Mălăncii,  
un cântec (tradiţional), un cântec popular „Mulţi ani trăiască!” în două feluri, o sârbă  
cu o ceată de Ţigani-fierari la mijloc [AA, 1980, nr. 314, t. 64, Sofia..., int.-interpr.:  
Motoc Petru..., col.: Băieşu N., Botezatu Gr., Filip Iu., Moraru S., Cirimpei V.], „Pluguşorul”  
din Parcova, specificat „haiducesc”, începe şi încheie reprezentaţia cu urătură, inter- 
calând cântece de pahar şi cântece haiduceşti, dar şi scene de confruntare, verbală, între  
Harap şi Haiduci, cunoscute în raioanele din nordul Moldovei [AA, 1980, nr. 314, t. 85, 
Parcova..., int.-interpreţii; col.: Băieşu N., Botezatu Gr., Filip Iu., Moraru S., Cirimpei V.]  
[3, p. 53-54]).

În studiul lui Iulian Filip, informatorul Muha Teodor din Bârnova explică nişte 
momente clasice funcţionale, în opinia noastră, când: „La Crăciun „Malanca” are alte 
cuvinte, cu Hristos. „Malanca” la Anul Nou se cântă în cor, la fereastră” [AA, 1972,  
nr 248, p. 243, Bârnova, inf. Muha Teodor, 32 ani, 9 clase].

În final, exegetul Iulian Filip afirmă evidentele „suprapuneri” ori „substituiri 
noţionale”, iar remarca lui Iaţimirski „rezonabilă”, când „Malanca” se zice practicii  
de a umbla în alai, în cete de colindători şi de urători – se produce o suprapunere ori 
substituire noţională: a umbla cu colinda = a umbla cu „Malanca”. Această extindere 
noţională peste fenomene care nu corespund specificării titulare pare să fi avut la 
începuturi o geneză aproape de spiritul acestor reprezentaţii. Rezonabilă ni se pare remarca 
lui Iaţimirski că motivul Mălăncii şi cântecele despre Malancă „sunt izolate de ritual  
şi nu-l ilustrează” [47, p. 60] [3, p. 51].

Malanca lui P. Ştefănucă se organizează de Anul Nou. De obicei, se mălăncuieşte 
în s. Chiţcani. Ritualul Mălăncii, în opinia etnologului, ar fi un obicei care „porneşte  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei



65

Philologia LVIII
septembrie−decembrie 2016

de la ruşi” [Ştefănucă, p. 338]. Malanca colindei, culeasă în satul Speia-Grigoriopol  
de către Olga Colţ, de la informatoarea Talpa Vera, caracterizează evidente plăsmuiri  
de oraţii cântate de Crăciun. În arhiva etnologului T. Burada s-a păstrat un text similar 
cu cel de faţă. Pentru un tablou cât de cât integru, evidenţiem un exemple: „La doi meri 
şi la doi peri/ O Domnului, din ceruri/ La doi meri şi la doi peri/ Sus în vârvul perului,/ 
Domnului din ceruri/ Ard 29 luminele/ Domnului din ceruri/ Ard 29 luminele/ Sus  
îmi ard, iar jos îmi chică,/ Lac de nir ni se ridică/Lac de nir, pârău de vin./ Dar şi-n lac  
cine se scaldă?/ Domnului din ceruri/ Sfânt Ajun cu Sfânt Crăciun./ Ei se scaldă, se învo- 
iesc/ Cu Domnului din ceruri/ De amar greu se jeluiesc” [AFP; 2016, Speia-Grigori- 
opol; inf. Talpa Vera, culeg. O. Colţ].

Din punct de vedere poetic, interpretarea şi constituirea cetei în teatrul popular 
iulian aproape că nu diferă de pregătirea şi promovarea colindelor, urăturii în contextul 
sărbătorilor de iarnă. Cu alte ocazii, de Crăciun se organizează interpretarea colindelor; 
iar copiii, adolescenţii şi vârstnicii se costumează şi realizează nişte prezentaţii teatrale 
complexe ori fragmentare. Formarea unor „cete noi” în cadrul unui grup de elevi, băieţi 
e reliefat de folcloristul I. Filip, care cunoaşte acest spirit al entuziasmului micuţilor, 
maturilor din îndemnul de a se vedea pe sine prin alţii „ceea ce – declanşează mecanismul 
unei cunoaşteri mai tensionate (nuanţate), unde vederea Altuia stimulează şi vederea  
de Sine” [3, p. 174].

Ceea ce mai observăm în monografia iuliană e împletirea armonioasă a teatrului  
cu textul sorcovei: „Să trăiţi, să-nfloriţi”. Ultimele îndemnuri-oraţii corespund cu florile- 
giul de texte „Să trăiţi, să-nfloriţi”, semnat de folcloristul Iulian Filip.

Referinţe bibliografice

1. Cirimpei, Victor. Adieri comice în creativitatea complexă neordinară Iulian Fili- 
peană, în Comicul folcloric, literar, politic-naţional. Academia de Ştiinţe a Moldovei,  
Institutul de Filologie. Chişinău: Profesional Service, 2013, p. 247.

2. Datcu, Iordan. Dicţionarul etnologilor români. Vol. I-II. Bucureşti: Saeculum  
I.O., 1998, vol. I – 319 p., vol. II – 327 p.

3. Filip, Iulian. Miracolul scenei în arta populară – Teatrul popular din Basarabia 
şi Bucovina de Nord: Afirmarea dramaticului şi poetica sincretică. Cuvânt înainte  
acad. Mihai Cimpoi. Academia de Ştiinţe a Moldovei, Institutul de Filologie. Chişinău: 
Profesional Service, 2011, 256 p.

4. Rachieru, Adrian Dinu. Iulian Filip şi „poezia grafică”. În: Poeţi din Basarabia. 
Bucureşti-Chişinău: Editura Academiei Române şi Editura Ştiinţa, 2010, 336 p.

5. Robănescu, Marina. Dicţionar de termeni literari şi figuri de stil. Bucureşti: Ametist, 
p. 146-147.

6. Ştefănucă, Petre V. Datini şi creaţii populare. Text ales şi stabilit, studiu introduc- 
tiv, note şi comentarii de Grigore Botezatu. Chişinău: Ştiinţa, 2008, p. 338.

7. Dicţionar francez-român şi român francez, 50 000 cuvinte-titlu. Chişinău: Tipo- 
grafia Centrală, 301 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:04 UTC)
BDD-A25087 © 2016 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

