JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

ULYSSES AND THE SIRENS - A CASE STUDY BASED UPON THE FIGURE OF
ULYSSES AT KAFKA AND BRECHT

Vilma-Irén Mihaly
PhD, Sapientia EMTE, Miercurea Ciuc

Abstract: The aim of the following paper is to present and analyze the way Ulysses’ figure is
handled in two short stories, that is, in Franz Kafka’s ,, The Silence of the Sirens” and in Bertolt
Brecht’s ,, Ulysses and the Sirens”. The main method used for the analysis is that of comparison.
The two short stories are not only compared to each other but also to the original myth as related
by Homer. At the end of the paper there is a conclusion that sums up the similarities and
differences between the presentations. The case study also gives us an example of how mythology
can be and is used in literature: on the one hand in several instances mythological stories and
mythical characters are taken over by writers in different eras and serve to build the content of
the given literary piece. On the other hand, especially in the second half of the 20th century and
in contemporary fiction mythology is being used as a method of writing and not only as a layer to
the plot.

Keywords: mythology, Ulysses, sirens, silence, modern hero

Einfithrung

Der Beitrag setzt sich das Ziel, die Gestalt von Odysseus in zwei Kurzgeschichten,
ndmlich ,,Das Schweigen der Sirenen von Franz Katka und Bertolt Brechts ,,Odysseus und die
Sirenen, zu untersuchen. Dabei werden die Texte nicht nur miteinander, sondern auch mit dem
Originalmythos, wie von Homer dargestellt, verglichen, wobei am Ende die Gemeinsamkeiten
und Unterschiede ausgewertet werden.

Die Wahl des Themas ist doppelt von Bedeutung, erstens da einerseits die zwei Texte aus
der Sicht der Odysseusrezeption betrachtet werden konnen, d.h. als Fortfiihrer einer literarischen
Tradition, die sich mit dem Stoff um Odysseus angefangen von Homer bis zu unseren Tagen
auseinandersetzt, und zweitens da andererseits die zwei Werke als Beispiele fiir die Verwendung
von Mythologie als Verfahren in der Literatur gelten.

Am Ende des 19. Jahrhunderts entdecken die Kiinste und Wissenschaften die Friihzeit der
Antike. Die Auseinandersetzung mit dieser archaischen Welt wird auch im 20. Jahrhundert
fortgesetzt (vgl. Seidensticker, Vohler 2001: VII). Gegen Ende des 19. Jahrhunderts zeichnet sich
jedoch ein Kontinuitdtsbruch in der Antikenrezeption ab. Dieser wird in den Schriften Friedrich
Nietzsches reflektiert; er meint, dass das Menschliche, das uns das Altertum zeige, nicht mit dem
Humanen zu verwechseln sei (vgl. Seidensticker, Vohler 2001: VII). Denn eine solche
Verwechslung war noch zum Beispiel fiir die Schriften von Friedrich Schiller charakteristisch
gewesen. Schiller, der das klassizistische Griechenbild in seinen Werken entfaltete und dies
geschichtsphilosophisch begriindete, entwarf einen starken Gegensatz zwischen Ideal, d.h. Antike
und Wirklichkeit, d.h. Moderne, wobei er aber die Sehnsucht nach der verlorenen Antike

622

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

bestérkte (vgl. Seidensticker, Vohler 2001: VII). In der Elegie ,,Die Gotter Griechenlands® heif3t
es: ,,Da die Gotter menschlicher noch waren,/waren Menschen gottlicher.” Diese Zeilen sind ein
klarer Beweis dafiir, wie der Dichter den humanen Charakter der antiken Welt hervorhebt. Indem
er die griechische Welt im Zerbrechen darstellt, entfaltet er zugleich eine idealisierte Anschauung
dieser. Ihr Untergang wird beklagt und die Klage schlédgt in das Gefiihl des endgiiltigen Verlustes
um (vgl. Seidensticker, Vohler 2001: VII, VIII).

Dieses Bild der Antike ist im 18. Jahrhundert noch mit dem Anspruch auf Freiheit und
Schonheit verbunden, im 19. Jahrhundert verliert es jedoch seinen emanzipatorischen Charakter.
Nietzsche benennt und kritisiert diese Entwicklung. Nietzsche ist nicht gegen eine Orientierung
an der Antike, sondern hat als Ziel die Wiedergewinnung ihres kritischen Potenzials. Die Antike
soll weiterhin als Paradigma fiir die Kunst und Wissenschaft beibehalten werden, man muss sie
aber umwerten. Deshalb entwirft Nietzsche einen neuen Zugang zur Antike: sein Interesse richtet
sich an die Anfinge der griechischen Kultur, d.h. der Heroik Homers, der vorsokratischen
Philosophie, der frithen Lyrik und dem tragischen Zeitalter. Nietzsche setzt den Siindenfall der
Antike bei Sokrates an, so dass er die spiteren Beispiele der griechischen und romischen Kultur
vernachldssigen kann (vgl. Seidensticker, Vohler 2001: VIII). Diese Umwertung bildet die
Grundlage fiir einen neuen Kanon, der die moderne Auseinandersetzung mit der antiken Welt
bestimmt:

Die 'Entdeckung der Archaik” wird zu einem Grundzug der Antikerezeption im 20.
Jahrhundert. Die von Nietzsche angeregten Rekurse nutzen die archaische Friihzeit der Griechen
fut vielfaltige Zwecke und Projektionen, die sehr unterschiedliche "Urgeschichten” konstruieren.
(Seidensticker, Vohler 2001: VIII)

Zur Entwicklung der Odysseusgestalt

James Joyce preist Odysseus in einem der bedeutendsten Werke der Odysseusrezeption
und zugleich einem der bedeutendsten Romane des 20. Jahrhunderts Odysseus/Ulysses wie folgt:

Der alterslose Faust ist kein Mensch. [...] Hamlet ist ein Mensch, aber er ist nur ein Sohn.
Odysseus ist der Sohn von Laertes; aber er ist auch der Vater Telemachs, der Gatte von Penelope,
der Geliebte Calypsos, der Waffengefdhrte der griechischen Helden vor Troja und der Konig von
Ithaka. Er hatte viele Schicksalsschldge zu erdulden, {iberwand sie aber alle durch Weisheit und
Mut. (nach Ellmann 1994: 652)

Diese Worte lassen den “allround character” des Helden erkennen. Dieser Gedanke wird
auch durch seine Lebensgeschichte, wie wir diese aus Homers Odyssee erfahren, unterstiitzt. In
Exkursen und Riickblenden erzéhlt Homer in der Odyssee von der Geburt seines Helden, von
wichtigen Ereignissen in dessen Jugend, tridgt nach wo und wie Odysseus den Bogen bzw. das
Gift fiir die todlichen Pfeile bekam. Die ersten vier Biicher des Epos lassen aus der Perspektive
von Familie, Freunden und ehemaligen Kameraden immer neue, manchmal sogar ambivalente
Aspekte der Gestalt erkennen (vgl. Seidensticker 2001: 249). In den Biichern 9 bis 12 berichtet
der Held selbst iiber die zehn Jahre seiner Irrfahrten. Zu dieser Ich-Erzahlung treten spater fiktive
Lebensentwiirfe und Liigenerzédhlungen hinzu, die dem Leser verdeutlichen, wie Odysseus zu

623

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

dem geworden ist, der er ist. Die Biicher 13 bis 24 ergédnzen und vertiefen das Bild des Irrfahrers
mit dem des Heimkehrers als Ehemann, Vater, Sohn, Patron und Konig (vgl. Seidensticker 2001:
250). Indessen ist die Gestalt von Odysseus komplex und einzigartig. Die fiir ihn reservierten
Epitheta, mit der Vorsilbe poly-/viel- verdichtet, unterstiitzen diesen Gedanken: poly-tlas, der
Vieles Erduldende, poly-méchanos, der Vieles Ersinnende, poly-ainos, der, von dem so viel
erzahlt wird und der selber viel erzdhlt, oder poly-tropos, der Vielgewandte (vgl. Seidensticker
2001: 250).

Wobei die kyklische Epik ein positives Bild des Odysseus bietet, liefern die nicht
erhaltenen kyklischen Epen Geschichten, die den Helden ins Zwielicht riicken. Trotzdem sind es
genau die Vielfalt und Ambivalenz der Gestalt, die fiir ihre reiche Rezeptionsgeschichte sorgen.
In der epischen Tradition kann man klar zwischen einem pro und contra unterscheiden: Die
Philosophen und Stoiker sehen in Odysseus den Dulder und erheben ihn zum Ideal des Weisen
bzw. des Weltbiirgers. Die Dichter und Tragiker betonen den chamileonartigen Charakter des
Realpolitikers. Vergil macht ihn aus trojanisch-romischer Perspektive zum Inbegriff griechischer
Niedertrachtigkeit (vgl. Seidensticker 2001: 251).

Dieses von Vergil im Aeneis entworfene Bild soll die Odysseusrezeption bis in die
Neuzeit hinein priagen. Odysseus tritt hinter Aeneas und — seit Petrarca — auch hinter Achill
zuriick. Es gibt nur wenige bedeutende literarische Gestaltungen zwischen Vergil und dem 20.
Jahrhundert: z. B. Dante, Shakespeare, Calderon oder Tennyson, die aber nur Teile der Odysseus-
Geschichte aufnehmen (vgl. Seidensticker 2001: 251).

Im 20. Jahrhundert wird dann das ganze Bild des Odysseus mit seiner hellen und dunklen
Seite wieder behandelt. Odysseus spielt als Bild, Beispiel und Modell in der Literaturtheorie,
Philosophie, Soziologie, Anthropologie, Psychologie, in den Musikstiicken, Balletten, Opern,
Zeichentrickfilmen und Roadmovies eine wichtige Rolle. Deshalb kann man das 20. Jahrhundert
auch als ,,Jahrhundert des Odysseus* bezeichnen (vgl. Seidensticker 2001: 252).

Die Begegnung von Odysseus mit den Sirenen

Eine der beliebtesten Episoden aus der Lebensgeschichte des Odysseus, die literarisch
immer wieder bearbeitet wird, ist seine Begegnung mit den Sirenen.

Homer bietet uns die ilteste literarische Uberlieferung der Sirenensage. Der zufolge
lockten die auf einer Insel wohnenden Sirenen die Seefahrer durch ihre bezaubernde Stimme an.
Sie besaBBen auch die Fahigkeit, alles was auf Erden geschieht zu wissen und offenbaren zu
konnen. Wer ihnen auf die Insel folgte, sollte sterben. In der Odyssee wird ihr genaues Schicksal
nicht angegeben, wir erfahren nur, dass es auf der Insel Skelette vermordeter Menschen gab.
Trotz der Gefahr wollte Odysseus den Sirenen-Gesang dennoch héren. Er folgte dem Rat von
Kirke und verschloss seinen Gefahrten die Ohren mit geschmolzenem Wachs, wobei er sich
selbst an den Mast des Schiffes band. So konnte er den Gesang der Sirenen zwar horen — die ihm
damit verfithren wollten, ihm die Zukunft mitzuteilen —, aber als er ihnen folgen wollte, banden
die Gefdhrten seine Seile wie vorher besprochen noch fester. Als das Schiff auller Horweite
gelang, hatte der Zauber keine Wirkung auf Odysseus und seine Gefdhrten mehr (vgl. Homer
1999: 179-192).

In seinem 1917 entstandenen und 1931 verdffentlichten Kurzprosastiick ,,Das Schweigen
der Sirenen* greift Franz Kafka auf das Abenteuer von Odysseus mit den Sirenen zuriick, er
tibernimmt und verdndert den Stoff jedoch wesentlich. Inhaltlich gibt es zwei Hauptunterschiede
im Vergleich zur homerischen Quelle. Bei Kafka stopft sich Odysseus auch Wachs in die Ohren

624

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

und ldsst sich am Mast festigen: ,,Um sich vor den Sirenen zu bewahren, stopfte sich Odysseus
Wachs in die Ohren und lie3 sich am Mast festschmieden” (nach Olbrich 2005: 8). Die Sirenen
singen nicht, sie schweigen; Odysseus glaubt, sie sdngen, hort ihr Schweigen nicht:

Und tatsdchlich sangen, als Odysseus kam, die gewaltigen Sdngerinnen nicht, sei es, dal3
sie glaubten, diesem Gegner konne nur noch das Schweigen beikommen, sei es, dal3 der Anblick
der Gliickseligkeit im Gesicht des Odysseus, der an nichts anderes als an Wachs und Ketten
dachte, sie allen Gesang vergessen lie. Odysseus aber, um es so auszudriicken, horte ihr
Schweigen nicht, er glaubte, sie sdngen, und nur er sei behiitet, es zu horen. Fliichtig sah er zuerst
die Wendungen ihrer Hilse, das tiefe Atmen, die trdnenvollen Augen, den halb gedffneten Mund,
glaubte aber, dies gehore zu den Arien, die ungehort um ihn verklangen. (nach Olbrich 2005: 9)

Kafka verdndert die Geschehnisse, weil sein Interesse der zeitlichen und kulturellen
Verriickung gilt. Er nimmt die Tatsache ernst, dass der von der Odyssee iiberlieferte Mythos der
Vergangenheit gehore und nicht wiedergebracht werden konne (vgl. Vohler, Seidensticker 2005:
328). Bei Kafka steht Odysseus fiir den modernen Menschen, der sich weigert, sich in das Sein
der mythischen Welt zu fliigen. Da der Bezug zur mythischen Urwelt als verloren betrachtet wird,
gilt das Vertrauen auf die intellektuelle Fihigkeiten als Rettung (vgl. Walther 2009: 171): ,,Er
vertraute vollstdndig der Handvoll Wachs und dem Gebinde Ketten und in unschuldiger Freude
iiber seine Mittelchen fuhr er den Sirenen entgegen,” oder ,,Dem Gefiihl, aus eigener Kraft sie
besiegt zu haben, der daraus folgenden alles fortreiBenden Uberhebung kann nichts Irdisches
widerstehen” (Olbrich 2005: 8). Obwohl sich aber Odysseus doppelt schiitzt, wird er doch
besiegt. Eben weil die Sirenen stumm bleiben. Sie lassen Odysseus glauben, er hitte sie
iiberwunden; damit pflanzen sie die Uberhebung des modernen, aufgeklirten Menschen in sein
Herz, ,der in der Zusammenhanglosigkeit seines Daseins oft fiir einen Sieg hilt, was sich
letztendlich doch als Niederlage herausstellen muss* (Walther 2009: 171).

Im Maérz und April 1933 entwarf Bertolt Brecht seinerseits Skizzen zu einer Kritik an
Mythen, von der aber nur wenige ausgefiihrt wurden. Womoglich ist sein Vorhaben durch die
Lektiire des Kafkabandes Beim Bau der chinesischen Mauer (1931) angeregt worden (vgl.
Vohler, Seidensticker 2005: 326). In der Kurzgeschichte ,,Odysseus und die Sirenen aus dem
Jahre 1933 hielt sich Brecht inhaltlich sowohl an das homerische Original, als auch an den Text
Kafkas. Bei Brecht bindet sich Odysseus an den Mast, ldsst den Ruderern die Ohren mit Wachs
verstopfen:

Bekanntlich lieB der listige Odysseus, als er die Insel jener menschenfressenden
Sangerinnen, der Sirenen, sichtete, sich an den Mast seines Fahrzeuges binden, aber den
Ruderernverstopfte er mit Wachs die Ohren, so dass sein Kunstgenuss durch ihr Wachs und seine
Stricke ohne schlimme Folgen bleiben konnte. (nach Olbrich 2005: 10)

Die Sirenen singen auch bei ithm nicht, vielmehr, sie schimpfen: ,,Da mdochte ich doch
eher annehmen, die von den Ruderern wahrgenommenen gebldhten Hilse schimpften aus voller
Kraft auf den verdammten, vorsichtigen Provinzler [...]* (Olbrich 2005: 10). Indessen {ibernimmt
Brecht von Kafka das Verfahren ,,einer Art von Gehdrlosen-Hermeneutik* (Vohler, Seidensticker
2005: 327). Das Wichtigste sind die Gesten, ihre Beschriftungen und Bedeutungen sind schon
subjektiv und fragwiirdig. Da ohne Wort und Sinn nur die Haltungen des Kdrpers {ibrig bleiben,
konnen diese mit neuem Inhalt gefiillt werden (vgl. Vohler, Seidensticker 2005: 327). Brecht

625

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

umdeutet den Mythos. Indem Brecht Odysseus als ,,Schlauling™ bezeichnet, unterbewertet er
diesen und stellt zugleich die Kredibilitdt des Helden in Frage: ,,Das ganze Altertum glaubte dem
Schlauling das Gelingen seiner List. Sollte ich der erste sein, dem Bedenken aufsteigen?* (nach
Olbrich 2005: 10). Wenn Odysseus unterbewertet wird, dann werden seine Gegner automatisch
iiberbewertet. Da sie es verweigern Odysseus zu singen, werden sie zu den Vertretern des wahren
Wesens der Kunst:

Ich sage mir ndmlich so: alles gut, aber wer — auller Odysseus — sagt, dass die Sirenen
wirklich sangen, angesichts des angebundenen Mannes? Sollten diese machtvollen und
gewandten Weiber ihre Kunst wirklich an Leute verschwendet haben, die keine
Bewegungsfreiheit besalen? Ist das das Wesen der Kunst? (nach Olbrich 2005: 10)

Odysseus ist gebunden, d. h. er schlie8t sich und seine Gefahrten, das Publikum, von der
kritischen Kunst aus und engagiert sich sozial nicht. Im Gegensatz zu Odysseus sind sich die
Sirenen der sozialkritischen Aufgabe der Kunst bewusst. Sie zeigen sich der Wirklichkeit
gegeniiber ,,schimpfend*:

Da mochte ich doch eher annehmen, die von den Ruderern wahrgenomennen gebléhten
Haélse schimpften aus voller Kraft auf den verdammten, vorsichtigen Provinzler, und unser Held

vollfiihrte seine (ebenfalls bezeugten) Windungen, weil er sich doch noch zu guter Letzt genierte!
(nach Olbrich 2005: 10)

Der letzte Satz besagt auch, dass Odysseus doch noch im Stande ist, sich zu genieren, das
konnte heilen, dass er indessen einiger Maflen die eigenen Fehler einsieht.

Zusammenfassung der Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen Kafkas und
Brechts Kurzprosastiicken

Beide Autoren wihlen mit Odysseus einen Helden, der sowohl in der mythischen, als
auch in der literarischen Welt im Allgemeinen als Archetyp des Heimkehrers gilt. Unter
Heimkehr soll man dabei nicht nur das physische Erreichen von Ithaka verstehen, sondern auch
das Wiederfinden des Selbst, die innere Heimkehr. Indessen ist die Wahl des Themas und des
Helden am Anfang des 20. Jahrhunderts womdglich nicht zuféllig. Denn im Zeitalter der raschen
politischen, industriellen und sozialen Verdnderungen hatte anscheinend das Individuum den
Weg zum inneren Zuhause vergessen. Konnte Odysseus, der Heimkehrer fiir das Individuum
jenen Zeitalters noch ein Held sein? Kafka und Brecht leuchten auf verschiedene Weise auf
dieses Problem hin, sie interpretieren den Mythos unterschiedlich.

Wihrend Kafkas Text direkt auf die Vorlage bei Homer verweist, ist Brechts Geschichte
als Fort- und Umschreibung von Kafka zu lesen (vgl. Wagner 2006). Die zwei Schriften
unterscheiden sich von der homerischen Quelle dadurch, dass die Sirenen nicht singen. Brecht
fithrt das Schweigen der Sirenen bei Kafka noch ein Stiick weiter, er ldsst diese schimpfen. Trotz
diesem Unterschied gilt Odysseus in beiden Fillen als Besiegter. Bei Kafka ist der Sieg des
Odysseus, Vertreter des modernen Menschen nur Scheinhaft, da er sich weigert sich in das Sein
der mythischen Welt zu fligen. Bei Brecht wird er beschimpft, weil er sich fiir die kritische Kunst
nicht engagiert. Das Verfahren, das die Autoren fiir die Darstellung des Stoffes wéhlen, ist auch
verschieden. Bei Kafka dominiert die Verrdtselung, sein Text ldsst die Zahl der Fragen um die
Gestalt von Odysseus im Bezug zum Mythos wachsen. Brechts Zugang zur mythischen Welt
hingegen ist der Weg der Rationalisierung. Das bedeutet einerseits eine Vereinfachung der

626

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

antiken Quelle, andererseits ein Begriinden der Vorlage, das es dem Leser ermoglicht, den Stoff
besser zu verstehen. Die antike Vorlage soll vergeschichtlicht werden, um den ideologischen
Nebel zu entfernen und den realen sozialen Grund erkennbar zu machen (vgl. Wagner 2006).

Am Anfang des 20. Jahrhunderts konnen die mythologischen Geschichten und die
mythischen Helden vom Individuum nicht mehr in der Weise wahrgenommen werden, wie in den
Jahrhunderten vorher. Irgendwie sind die Menschen taub geworden, entweder horen sie diese
alten Geschichten nicht mehr, oder diese bedeuten nichts fiir sie. Deshalb miissen sowohl Kafka,
wie auch Brecht den homerischen Odysseus anders darstellen, so dass er auf das moderne Subjekt
hinweist.

Obwohl also die Mythenrezeption beider Autoren unterschiedlich in Methode und
Intention ist, beschreiben beide mit Odysseus den dynamischen und widerspriichlichen Charakter
des modernen Subjekts. Da sowohl Kafka als auch Brecht Odysseus von seiner schwachen Seite
zeigen, erheben sie ihn eben durch seine Schwéchen zum ,,Helden* der modernen westlichen
Welt.

Bibliographie
Ellmann, Richard: James Joyce, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,1994.
Homer: Odyssee, Frankfurt a.M.: Insel, 1990.

Olbrich, Wilfried (Hrsg.): Antike Mythen in moderner Prosa: fiir die Sekundarstufe,
Stuttgart: Reclam, 2005.

Seidensticker, Bernd/Vo6hler, Martin (Hrsg.): Urgeschichten der Moderne. Die Antike im
20. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar: Metzler, 2001, S. VII-X.

Seidensticker, Bernd: ,,Aufbruch zu neuen Ufern. Transformationen der Odysseusgestalt
in der literarischen Moderne®, in Seidensticker, Bernd/Vohler, Martin (Hrsg.): Urgeschichten

der Moderne. Die Antike im 20. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar: Metzler, 2001, S. 249-
270.

Vohler, Martin/Seidensticker, Bernd (Hrsg.): Mythenkorrekturen: zu einer paradoxalen
Form der Mythenrezeption, Berlin: de Gruyter, 2005, S. 327-330.

Wagner, Frank D.: Antike Mythen. Kafka und Brecht. Der neue Brecht, Wiirzburg:
Koenigshausen und Neumann, 2006.

Walther, Lutz (Hrsg.): Antike Mythen und ihre Rezeption. Ein Lexikon, Stuttgart: Reclam,
20009.

627

BDD-A24751 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

