
 

 428 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

HUMOUR AND THE AVANT-GARDE IN THE FIRST HALF OF THE 20TH 
CENTURY 

 

Elena Belciu 
PhD Student, ”George Enescu” Arts University, Iași 

 

 

Abstract: The paper is part of a larger research project tracing the use of humour in 20th century 

drama, particularly in the western dramatic canon, as defined by Harold Bloom. We focus here 

on the use of humor in the avant-garde, particularly in Dadaism, Futurism and Surrealism, 

identifying the particularity of comic use and humour for each of them, as well as their 

intersections within the larger cultural movement that is the avant-garde. 

 

Keywords: humour, avant-garde, Dadaism, Futurism, Surrealism 

 

 

Din start merită să notăm că nu există avangardă, ci mai degrabă avangarde, fiecare 

mișcare construind în jurul propriului ism o adevărată mistică teoretică militantă, nu de puține ori 

practic neimplementabilă sau pusă în practică în doar câteva cazuri individuale, de multe ori 

irepetabile. Adrian Marino descrie avangarda ca „heterogenă, pulverizată, adesea haotică, 

[sfidând] prin însăși natura sa, descrierea, clasificarea, definiția precisă” și continuă retoric cu o 

întrebare despre posibilul număr al acestor mișcări, afirmând că „trec, în orice caz, de patruzeci 

de isme și seria continuă”1.  

Realizările realismului de la sfârșitul secolului al XIX-lea au continuat să rezoneze de-a 

lungul secolului XX, însă cele mai influente inovații ale începutului de secol au venit din 

mișcările avangardei. La fel cum s-a întâmplat cu artele vizuale, care au explodat într-un „haos” 

de experiment și revoltă, generând numeroase stiluri și isme, teatrul a căutat la rândul său o 

varietate de surse pentru a exprima contradicțiile noii epoci – tehnologia, simbolismul, nihilismul, 

psihanaliza freudiană și, desigur, șocul marelui război ce a lăsat în urmă deziluzie și înstrăinare. 

Rezultatul acestui eclectism a fost adesea anarhic și antrenant: regizorii și scenografii au devenit 

deodată la fel de influenți ca dramaturgii –, noii patriarhi ai teatrului. Aceste experimente au 

stabilit tonul și au lărgit „vocabularul” dramatic pentru toate inovațiile care au urmat. 

Teatrul de avangardă sau teatrul experimental, început la sfârșitul secolului al XIX-lea, ca 

o respingere a modurilor așa-zis clasice de scriere și producție  dramatică, a trecut prin vârstele 

sale de-a lungul secolului XX, îmbrăţişând militantismul, radicalismul și revolta, chiar acea 

„formă de insurecție totală” despre care vorbește Adrian Marino, forme pe care, desigur, timpul 

fie le-a eliminat ca fiind nefezabile, fie le-a absorbit de facto în practica teatrală curentă, 

„canonizându-le”. Rămâne așadar teatru experimental sau de avangardă acel teatru care respinge 

convențiile și reinventează raportările tradiționale la spațiu, mișcare, corp, atmosferă, limbaj, 

spectatori, pentru a prezenta o nouă „atitudine de viață, un mod de a concepe și a trăi existența, 

aproape o Weltanschauung”2, cu scopul de a revitaliza o relație atrofiată cu publicul. 

Revolta avangardistă putea fi deja intuită de la sfârșitul secolului al XIX-lea, uneori chiar 

în lucrările unor dramaturgi realiști, precum Ibsen, ale cărui piese de final „alunecă” tot mai mult 

                                                 
1 Adrian Marino, Dicționar de idei literare, Editura Eminescu, București, 1973, p. 177. 
2 Idem, p. 179. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 429 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

spre Simbolism (Constructorul Solness, Când noi, morți, înviem) sau Strindberg, considerat 

deopotrivă unul dintre părinții expresionismului în virtutea operelor sale de final (Un joc de vis, 

Sonata fantomelor). În Franța, Ubu roi, jucată în 1896, produsese un adevărat scandal, însă  

utilizarea anarhică a tehnicilor de păpuși, măști, pancarte și decoruri stilizate, aveau toate să fie 

reluate ani mai târziu, în teatrul francez de avangardă.  

Dar înainte de a intra în specificitatea acestor reacții ale avangardei sau, mai bine zis, ale 

avangardelor, merită să observăm că acestea nu apar neapărat ca o revoltă împotriva unui alt 

curent, așa cum am fi tentați să credem. Mario de Micheli, în studiul său asupra avangardei 

artistice a secolului XX, consideră că reacția împotriva realismului și naturalismului este mai 

degrabă un efect decât o cauză a avangardei, reacția în sine fiind în fond împotriva unei percepute 

unități culturale și spirituale a întregului secol al XIX-lea, centrate cu toate dimensiunile sale 

(filosofie, politică, artă, literatură), în momentul unitar al revoluțiilor de la 1848, victoria 

burgheziei și nașterea națiunilor moderne. Această percepută unitate, însă, s-a dovedit a fi fragilă 

și permeabilă la polemică și revoltă, generând fracturi în rândul intelectualilor, gânditorilor, 

artiștilor, lăsând loc emergenței avangardelor. În fond, așa cum afirma Hegel în Prelegeri despre 

estetică, „artistul aparţine timpului său, trăieşte din moravurile şi obiceiurile acestui timp, îi 

împărtăşeşte concepţiile şi reprezentările (...) Poetul creează pentru public şi în primul rând 

pentru poporul şi epoca sa, care au dreptul de a cere ca opera de artă să fie pe înţelesul poporului 

lui şi aproape de el”3. 

În ceea ce privește comicul și relația sa cu avangardele la începutul secolului XX –, 

futurismul, dadaismul, suprarealismul, expresionismul –, acestea deja începuseră profesarea unor 

arte în care întâmplarea, brutalitatea, violența, ilogicul, absurdul erau considerate valori și 

deveniseră recurente. „Să ne dăm drept hrană Necunoscutului, nu din disperare, ci doar pentru a 

umple fântânile Absurdului”4 pentru că „arta, în fapt nu poate fi decât violență, cruzime și 

injustiție!!”5 sunt doar câteva din strigătele futuriste ale lui Marinetti. De cealaltă parte a 

spectrului ideologic, dar în același spirit avangardist, strigătul dadaist al lui Tzara este la fel de 

imperativ: „Omul trebuie să țipe. E de împlinit o mare lucrare negativă, destructivă. Plenitudinea 

individului se afirmă ca urmare a unei stări de nebunie (...) Fără scop și fără proiecte, fără 

organizare: nebunia de neîmblânzit, descompunerea.”6  

Fără îndoială, sensul acestor manifeste era unul inerent serios, însă maniera de exprimare 

are cel puțin două dimensiuni comice – una intenționat subversivă, ca atac împotriva unei ordini 

existente și una involuntară, rezultată din percepția post-istorică, în contextul mai larg a ceea ce 

erau aceste avangarde la momentul respectiv, cochetăriile lor ideologice și ce s-a întâmplat cu ele 

în pragul celui de-al Doilea Război Mondial. 

Așa cum observa Renato Poggioli, avangarda are o relație destul de abrazivă cu comicul, 

într-un spectru ce include mai degrabă „ironia; grotescul; umorul negru; ceea ce André Breton 

numea fierea neagră; spleen-ul la Baudelaire; jocurile de cuvinte; versurile non-sens; parodia; 

caricatura; pastişa; la fumisterie (mistificarea); și ideea de bufon”7. André Breton avea să publice 

o întreagă antologie de umor negru, în primul an al celui de-al Doilea Război Mondial, provocând 

                                                 
3 Hegel, Prelegeri de estetică, apud Mario de Micheli, Avangarda artistică a secolului XX, Editura Meridiane, 

București, 1968, pp. 15-16. 
4 F.T. Marinetti, Fundarea și manifestul futurismului, apud Mario de Micheli, op.cit., pp. 328-329. 
5 Idem, p. 332. 
6 Tristan Tzara, Manifestul Dada 1918, apud Mario de Micheli, op.cit, p. 271.  
7 Renato Poggioli, The Theory of the Avant-Garde, Harvard University Press, Cambridge, 1968, pp. 140-143 

(traducerea noastră). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 430 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

revolta Regimului de la Vichy și interzicerea imediată a cărții. Anthologie de l'humour noir 

(1940) practic introduce pentru prima oară sintagma umor negru în vocabularul artistic, iar 

Breton are grijă să definească acest nou tip de umor ca fiind macabru, ironic, absurd, inamicul de 

moarte al sentimentalismului și o revoltă superioară a minții, așa cum anunța în prefața celei de-a 

doua ediții, de după război, o marcă a unei epocii. 

Relația dintre avangardă și comic, deși contraintuitivă, dacă luăm în considerare 

obiectivele principale ale avangardei – revolta, fronda –, într-o analiză mai atentă, lărgește 

perspectiva de înțelegere a fenomenului din jurul acestor mișcări. Avangarda folosește 

mecanismele comicului pentru a spune ceva despre ridicolul realității, în același timp devenind ea 

însăși comică din perspectiva percepției în realitate. În special în manifeste, tonul serios, militant, 

are în el rădăcinile comicului. Observăm că umorul în avangardă este mai degrabă unul 

subversiv, iar acest ton subversiv este o practică de natură estetică și deopotrivă critică, în care 

artistul caută să submineze, să corupă, să satirizeze, să parodieze, să amenințe, să destabilizeze, 

să provoace normele, standardele, instituțiile, status quo-ul, starea de fapt.  

 

Comicul sintetic și Futurismul. Avangarda, prin excelență înseamnă îndrăzneală, 

agresiune, curaj, frumusețea luptei, și nici una din formele sale, nu le proclamă mai provocator 

decât futurismul. Teatrul futurist se naște din două tipuri de sensibilitate: pe de o parte pasiunea 

frenetică pentru ceea ce este real, rapid, elegant, complicat, cinic, musculos, fugitiv și, pe de altă 

parte, definiția modern-cerebrală a artei, conform căreia nici o logică, nici o tradiție, nici o 

estetică, nici o tehnică nu pot fi impuse talentului natural al artistului, care trebuie să fie 

preocupat doar de crearea unor expresii sintetice ale energiei sale cerebrale, cu o valoare absolută 

tocmai prin prin completa lor noutate. Teatrul futurist cere explicit abolirea formelor consacrate – 

farsa, vodevilul, schița, comedia, drama, tragedia – și înlocuirea lor cu manifestări neîncorsetate 

de formă, precum: replicile libere, simultaneitatea, poemele scurte, jucate, senzațiile dramatizate, 

dialogurile comice, actele negative, replicile repetate în ecou, discuțiile extra-logice, deformările 

sintetice, infuziile științifice, care să curețe aerul stătut al teatrului paseist.  

Temele teatrului futurist sunt axate pe relația dintre om și mașină, proprie apogeului 

epocii industriale, marile idei  revoluționare care animă mulțimile, noile curente intelectuale și 

descoperirile științifice ale unui secol nou, tânăr, plin de fervoare, asemenea spiritului acestor 

tineri futuriști. „Noi vrem ca arta dramatică să înceteze a mai fi ceea ce este astăzi: un nenorocit 

produs industrial supus negoțului de distracții și plăceri citadine (...) De aceea îi învățăm pe autori 

disprețul publicului și în special al publicului de premieră, a cărui psihologie sintetizată, iat-o: 

rivalitate de pălării și toalete feminine, vanitatea unui loc scump transformându-se în orgoliu 

intelectual.”8 Cu agresivitatea caracteristică avangardei, dar în același timp cu umor, futurismul 

repudiază publicul, pe care îl condamnă de neimplicare în arta pe care pretinde că o consumă, 

reducându-l la o meschină „rivalitate de pălării”. Cu aceeași fervoare este condamnat și succesul 

imediat, considerat a fi apanajul banalității și al operelor mediocre, cerându-le creatorilor futuriști 

să caute voluptatea în a fi fluierați. 

Comicul este o trăsătură importantă a esteticii futuriste, în ceea ce privește conținutul și 

stilul expresiei sale literare și artistice. Umorul, jocul și satira sunt reprezentate în dramaturgia 

futuristă, în aceeași măsură în care apar în manifeste. Un exemplu în acest sens ar fi teatrul 

sintetic futurist (sintesi), al cărui manifest apare în 1915, un teatru foarte scurt, centrat pe un umor 

                                                 
8 F.T. Marinetti, Teatrul sintetic, apud M. Tonitza-Iordache, G. Banu, Arta teatrului, Editura Enciclopedică Română, 

București, 1975, pp. 267-268. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 431 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

al non-sensului, pe subversiunea tradiției dramatice, parodie, ironie, abolirea sintaxei, 

onomatopee, păstrând totodată tematica și intenția futuristă exprimate în manifeste. 

Exemplificăm cu una din piesele sintetice ale lui F.T. Marinetti, Antineutralità9, cu 5 

personaje și 7 replici. Trei tineri ușor efeminați fumează tutun egiptean într-un salon elegant 

(descris cu minuțiozitate în didascalii) și fac conversație măruntă, jumătate în italiană, jumătate în 

franceză. Brusc în salon intră doi boxeri (deopotrivă descriși cu atenție în didascalii). Unul dintre 

tineri exclamă („cu surprindere și dezgust”): Quelle horreur!.  

I Tre (con sorpresa e disgusto). — Quelle horreur! 

1º Boxeur. — Qui? (Aici ?) 

2º Boxeur. — Sì, qui... Perchè no? (Da, aici… De ce nu?) 

Cei doi boxeri încep un meci de box în salon, în vreme ce tinerii se retrag speriați în trei 

colțuri diferite „ca niște pisici de angora în mijlocul unei invazii de buldogi” („come tre gattine 

d'angora a un'invasione di bulldogs”). Primul boxer îl face knock out pe al doilea, apoi îi dă 

mâna și înțelegându-se tacit din priviri, fac turul salonului și îi scuipă pe rând pe cei trei tineri, cu 

dispreț. Cortina.  

Esența comicului stă în juxtapunerea succintă a celor două paradigme masculine – tinerii 

efeminați, dandy, cu pretenții „franțuzite”, văzuți ca degenerare a masculinității, pe de o parte, și 

cei doi boxeri, imagine a bărbatului primordial, puternic, sportiv, curajos, angajat, care își asumă 

misiunea sa tribal-elementră, de eliminare a verigilor slabe. Această „eliminare” însă, în cel mai 

pur spirit comic, nu se face prin violență sau agresivitate, ci prin demonstrație de forță și umilire. 

Cei trei tineri nu sunt demni de luptă, iar singurul lucru pe care îl merită este un scuipat între 

ochi. Retrospectiv, ne putem gândi, desigur, la felul în care această paradigmă masculină, 

propusă de Marinetti în cheie comică, în 1912, s-a cristalizat în ideal național sub regimurile 

fasciste și naziste de mai târziu, și înțelegem de ce paradigma avea nevoie de camuflajul comic. 

Teatrul futurist destructurează piesa dramatică din temelii, anulându-i dimensiunile 

„clasice” elementare – textul, relația dintre personaje, firul narativ, ajungând la o sinteză absolută, 

amintind parcă de esențializarea haikuului japonez.  

Piesa Detonazione10, de Francesco Cangiullo este un alt exemplu „clasic” de teatru 

sintetic futurist, fiind atât de „sintetică” încât o putem reda în integralitate: 

„DETONAZIONE 

SINTESI DI TUTTO IL TEATRO MODERNO 

Personaggi: 

UN PROIETTILE 

Via di notte, fredda, deserta. 

Un minuto di silenzio. — Una revolverata. 

TELA” 

 

„DETONAREA 

Sinteza întregului teatru modern  

PERSONAJUL 

GLONȚUL 

Pe un drum, noaptea, rece, pustiu. 

Un minut de tăcere – un foc de armă. 

                                                 
9 Toate citatele sunt redate în original și în traducerea noastră din volumul Teatro futurista sintetico, Casa Editrice 

Ghelfi Costantino, Piacenza, 1921, Project Gutenberg Ebook #50697, p. 32. 
10 Idem, p. 122. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 432 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

CORTINA” 

În același spirit violent-comic, toate piesele futurist sintetice caută în câteva cuvinte și 

minime, dar detaliate didascalii, să surprindă esența, sinteza unor emoții și idei pure, „detonând” 

convenția textului, continuitatea, dezvoltarea dramatică, pe care le înlocuiesc cu sunete șocante 

sau evenimente frapante, cu o formă de agresivitate, care să-i „zboare” publicului pălăria. Putem 

intui în modul de utilizare al didascaliilor fermentul care va genera fascinantul univers beckettian 

descris până la detaliu, alcătuit ca un puzzle al obiectelor proprii fiecărui personaj. „Dinamitarea” 

textului dramatic își are una dintre rădăcini în poetica exprimată de Marinetti, prin intermediul 

căreia putem înțelege modul în care teatrul futurist accentuează imaginarul vizual și acustic al 

reprezentațiilor dramatice.  

Imaginarul acustic în teatrul futurist nu este doar un procedeu care vine să înlocuiască 

textul, ci are menirea de a reda zgomotul noilor comunități urbane industrializate – sunetul, 

pentru prima oară, nu mai aparține doar omului sau naturii, ci este perceput și redat ca formă de 

exprimare a mașinii, ca un limbaj al constructelor industriale, cu care omul futurist conviețuiește 

și „comunică”. Acest limbaj mecanic se alătură textului dramatic pe scena futuristă, dominată de 

o arhitectură electro-mecanică, vitalizată de lumini colorate, în contrast cu stilul de montare 

tradițional.  

Luminile în teatrul futurist sunt și ele foarte importante, nu atât ca mijloace tehnice ale 

reprezentării scenice, ci ca simbol al cuceririi luminii naturale de către om (Tuons le Clair de 

Lune! era chiar titlul unuia dintre manifestele futuriste ale lui Marinetti, datat 1909). Noua epocă 

a viitorului repudiază lumina romantic-visătoare a dandy-lor romantici și se înclină în fața 

„divinei” lumini electrice.  

Un alt text sintetic al aceluiași Francesco Cangiullo, de această dată la limita futurismului 

cu nihilismul, prezentat în 1919 și intitulat Luci (Lumini), este descris de David Ohana în volumul 

The Futurist Syndrome11, cu detalii despre transpunerea sa scenică. Spectacolul începe în heblu, 

cu actorii împrăștiați printre spectatori. Pe rând, fiecare strigă „Lumina!!!”, lor alăturându-li-se și 

spectatori din public, cu aceeași strigare, neștiind că actorii se află deja printre ei și că totul face 

parte din spectacol. În momentul în care atmosfera ajunge la un maxim de agitație, angoasă și 

frustrare, se aprind luminile pe o scenă complet goală, după care, cade cortina. Fin. Acest 

spectacol provocator este centrat în relația actorilor cu spectatorii, a maselor cu spectacolul, a 

artei cu viața. Plasând publicul în mijlocul acțiunii, aducându-l la paroxism și furie, forțându-l să 

strige „Lumina!!!”, „Lumina!!!”, „Lumina!!!”, o lumină fără îndoială metafizică, nu doar 

electrică, piesa redă esența idealului futurist – acea stare de spirit (aici generată din angoasa și 

frica de întuneric) care permite omului creația pură. Piesa este fără îndoială cea mai sintetică 

dintre toate experimentele dramatice futuriste, având un „text dramatic” alcătuit dintr-un singur 

cuvânt – „Lumina!”, iar prezentarea scenică fiind de fapt mutată în sală, actorii confundându-se 

cu publicul, un spectacol mai aproape de happening decât de teatru.  

Teatrul futurist, modern prin excelență, atât în inovația estetică, dar și în înțelegerea noilor 

posibilități disponibile de diseminare a ideilor, de propagandă, de acces la mase, într-o epocă a 

comunicării ce abia începea, abandonează instituțiile culturale tradiționale – muzee, biblioteci, 

academii, teatre și opere, considerate a aparține elitelor sociale de care se delimita – și scot teatrul 

în stradă, comunică prin manifest, radio, cinema, întâlniri politice și serate teatrale în spații 

neconvenționale, pline de provocare, violență, agresiune, tensiune. Iată cum descrie  același 

dramaturg futurist, Francesco Cangiullo, una dintre aceste tipice serate ale mișcării, la Florența, 

                                                 
11 Ohana, David, The Futurist Syndrome, Sussex Academic Press, 2010. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 433 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

în anul 1914: „Valurile de cartofi, portocale și feniculi deveniseră infernale, iar Marinetti inventa 

tot felul de butade, să le contracareze. «Mă simt ca o glorioasă navă italiană de război în 

Dardanele, dar turcii atacă vertiginos». Fix atunci, un cartof îl nimerește taman în ochi și Carrà 

țipă: «Aruncați cu idei, tâmpiților, nu cu cartofi!!». Mulțimea se mai calmează puțin, dar când 

Marinetti ajunge la versul lui Palazzeschi, «O, ce minunat să pieri cu mugurele florii roșii 

plesnindu-ți la tâmplă», din public cineva se ridică și-i oferă un revolver: «Ia de-aici, na, 

împușcă-te!!», la care Marinetti enervat, cu un ochi beteag, îi răspunde «Dacă eu am nevoie de un 

o bilă de plumb, tu ai nevoie de o bilă de căcat!»”12. Desigur, comicul situației este mai degrabă 

involuntar, dar perfect autentic, mai ales dacă te gândești la publicul venit la serată cu legume 

îndesate prin paltoane.  

În aceeași măsură în care teatrul futurist destructurează fibra textuală și urzeala „clasică” a 

piesei „bine construite”, în același mod acționează și asupra relației cu publicul, pe care nu îl lasă 

nici o clipă să se piardă într-o zonă de confort sau complezență, anunțând experimentele 

pirandelliene sau brechtiene de mai târziu. 

În acest sens, ne putem imagina atmosfera specifică timpului prin intermediul unei povești 

anecdotice a vremii, pe care o redă David Ohana în The Futurist Syndrome. Un tânăr soldat 

demobilizat participase la una dintre aceste serate futuriste, în care actorii erau împrăștiați în 

public, anulând distincția dintre spectatori și artiști. Acel tânăr, fără îndoială, trebuie să fi fost 

foarte impresionat de noul teatru italian futurist, provocator, violent, cu o înțelegere superioară a 

manierei de infiltrare și angajare a publicului, pentru că „numele tânărului soldat era Benito 

Mussolini”13. 

Futurismul, deși în esență își conține grăuntele propriei distrugeri, în mod curios este 

singura dintre formele avangardei care și-a găsit o cale de renaștere în a doua jumătate a secolului 

XX, și chiar în etosul contemporan, în care mașina, aparatul, utilajul, robotul, calculatorul – într-

un cuvânt, machina – sunt „corpurile” noului centru al civilizației în cel de-al treilea val 

toefflerian – informația. În 2014, comedia SF, The Singularity14, de Crystal Jackson, a avut 

premiera în Statele Unite – un spectacol despre umanitate, maternitate și viitorul omenirii într-o 

lume deja dominată de computere și AI (inteligență artificială). 

 

Comicul destructurat și Dadaismul. Născută la Zurich, în 1916, mișcarea Dada sau 

dadaismul marchează începutul artei conceptuale în secolul XX, păstrând spiritul de frondă și 

revoltă specific avangardelor. Această atitudine de confruntare premeditată a așteptărilor rațional-

convenționale ale publicului cu produse artistice satirico-ilogice este apărată în polemicul 

Manifest Dada 1918, în care Tristan Tzara afirmă inutilitatea Dada ca instrument pentru adevăr 

sau o nouă cale. Dada are propria negație clădită în ea însăși, conștient, asumat, manifest, încă de 

la început: „Dada e mort. Dada e idiot. Trăiască Dada.”15 și „Suntem umani și adevărați din 

amuzament, suntem impulsivi și vibranți pentru a crucifica plictiseala. (...) Eu scriu un manifest și 

                                                 
12 Francesco Cangiullo, apud. David Ohana, op.cit., p. 60. (traducerea noastră) 
13 David Ohana, op.cit., p. 58. (traducerea noastră) 
14 The Singularity face referire la unul dintre cele mai controversate concepte în știința contemporană – 

singularitatea tehnologică, un eveniment ipotetic în care computerul, mai precis inteligența artificială, va ajunge la 

nivelul în care se poate upgrada singură și multiplica singură, independent de intervenția umană. De la acest punct 

încolo, denumit simplu, Singularitatea, istoria nu mai poat fi prezisă, suprainteligența computerului depășind 

exponențial cu mii-milioane de ani inteligența și cunoașterea umană. Implicațiile epistemologice ale Singularității au 

dus deja, în secolul al XXI-lea, la emergența roboeticii ca ramură a filosofiei. 
15 Tristan Tzara, Manifestul Dada 1918, apud Mario de Micheli, op.cit., p. 279. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 434 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

nu doresc nimic și cu toate acestea spun anumite lucruri și sunt din principiu împotriva 

manifestelor, cum, de altfel, sunt împotriva principiilor.”16 

Într-un articol publicat în Vanity Fair, în 1922, despre piesa sa, Le Cœur à gaz (Inima în 

gaz), Tristan Tzara redă atmosfera de fervoare și agitație din jurul esteticii dadaiste, mai precis, 

primul scandal iscat în timpul premierei spectacolului, între facțiunea dadaistă condusă de el și 

aripa dizidentă condusă de André Breton și Francis Picabia, ce aveau să inițieze ulterior mișcarea 

suprarealistă. Le Cœur à gaz a și fost, de fapt, cântecul de lebădă al mișcării dadaiste, Tristan 

Tzara însuși părăsind mișcarea și alăturându-se suprarealiștilor în 1929, renunțând la tonul satiric 

și continuând cu explorarea unor teme de profunzime despre condiția umană. Întrucât punctele de 

vedere exprimate pot ajuta cititorul să își formeze o imagine clară asupra viziunii dadaiste și a 

atmosferei comice specifice, redăm un fragment din acest articol: „În luna mai, manifestația de 

la Théâtre de l’Ouvre, o inițiativă curajoasă pusă în scenă de Lugné-Poe, a demonstrat vitalitatea 

Dada și forța ei. S-au adunat nu mai puțin de douăsprezece mii de oameni. Erau trei spectatori pe 

un scaun, absolut sufocant. Persoanele mai entuziaste din public au adus cu ele și instrumente cu 

care să ne bruieze. Din balcoane, inamicii noștri aruncau cópii ale manifestului anti-Dada, 

intitulat Non, în care eram făcuți nebuni. Toate la un loc au dus la un scandal de proporții 

inimaginabile. Soupault a proclamat: «Sunteți toți niște idioți! Sunteți vrednici de a fi președinți 

ai mișcării Dada!» Breton, cu vocea sa impresionantă, citea, pe scena învăluită într-o lumină 

misterioasă, un manifest deloc amabil cu publicul. (...) Cortina s-a ridicat: doi oameni, unul dintre 

ei cu o scrisoare în mână, au apărut din părțile opuse ale scenei, întâlnindu-se în mijloc. A avut 

loc următorul dialog: «Poșta e exact în partea opusă.» / «Ce-ai cu mine, domnule?» / «Mă scuzați, 

am văzut că aveți o scrisoare în mână și credeam că...» / «Nu e ceea ce crezi, e ceea ce știi!». 

După care, fiecare a luat-o pe drumul lui și cortina a căzut. Au mai fost șase astfel de scene, 

foarte diferite una de alta, în care amestecul de umanism, idioțenie și elemente surpriză 

contrastau, într-o manieră ciudată, cu brutalitatea altor scene. Pentru această ocazie am inventat o 

mașină diabolică, compusă dintr-un claxon și trei ecouri succesive, cu scopul de a fixa în mintea 

spectatorului propozițiile care descriau principii Dada. Cele mai de succes au fost: «Dada e 

împotriva nivelului ridicat de trai» și «Dada e un microb virgin»”.17 

Piesa dadaistă a lui Tristan Tzara, Le Cœur à gaz prezintă un dialog absurd în trei acte și 

șase personaje întruchipând părți ale anatomiei feței, toate jucate la premiera din 1921 de membri 

ai mișcării dadaiste: Ochiul (Louis Aragon), Gura (Georges Ribemont-Dessaignes), Nasul 

(Théodore Fraenkel), Urechea (Philippe Soupault), Gâtul (Benjamin Peret) și Sprânceana (Tristan 

Tzara însuși). Producția a fost primită cu derâdere, parte din public părăsind sala în timpul 

reprezentației, însă, așa cum scrie Tzara în scurtele didascalii ale piesei, aceasta are un scenariu 

ușor, lipsit de orice inovație tehnică, menit să satisfacă gustul industriașilor imbecili care cred în 

existența geniilor – „la plus grande escroquerie du siècle en 3 actes”18. Din punct de vedere 

comic, piesa și-a „așternut” deja atmosfera și a dat tonul pentru farsă. Replicile sunt scurte, 

adesea nelegate între ele, construite strict la nivelul limbajului, cu metafore, proverbe, rezonanțe 

fonetice, repetiții folosite obsesiv, nu lipsite de efect comic. Însă lipsa oricărei situații sau acțiuni 

concrete lasă dialogul neancorat și greu de urmărit, inducându-i spectatorului o firească stare de 

                                                 
16 Idem, p. 265. 
17 Amintiri despre Dada. Un text de Tristan Tzara din Vanity Fair, iulie 1922, articol de Marius Cosmeanu, publicat 

în România Liberă, 01 iunie 2015, http://www.romanialibera.ro/aldine/indigo/amintiri-despre-dada--un-text-de-

tristan-tzara-din-vanity-fair--iulie-1922-380421 (accesat 01.05.2016)  
18 Tristan Tzara, Oeuvres complètes, I (1912-1924), Henri Béhar (ed.), Editura Flammarion, Paris, 1975, p. 154. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 435 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

anxietate. Singura „acțiune” memorabilă este metamorfoza Urechii într-un cal de curse numit 

Clitemnestra.  

Cu dramaturgia sa fragmentată, Tzara oferă în Le Cœur à gaz o reprezentare a unui 

moment istoric, cultural și artistic generat de imaginarul Primului Război Mondial, reconstruind 

estetic corpul uman fragmentat (fără îndoială o metaforă a corpului dinamitat propriu-zis). Piesa 

reflectă dramatic anxietatea culturală legată de distrugerea formei umane ca integritate corporală, 

și implicit a identității individului confruntat cu această fragmentare pe care nu o poate controla.  

Martin Esslin, în analiza sa asupra avangardelor nota: „în ciuda înaltelor aspirații ale 

dadaismului în teatru, mișcarea nu a produs un impact real pe scenă. Și nu e surprinzător. Dada 

era în esență distructivă și atât de radicală în nihilismul său încât cu greu se putea presupune că 

avea să fie creativă într-o formă de artă ce se bazează în mod necesar pe cooperare constructivă 

(...) A distruge o lume pentru a pune o alta în loc în care nu mai există nimic, asta era de fapt, 

cheia Dada”.19 

Și totuși, Dada încă are reverberații, fie ele și doar aniversare. În virtutea valorii 

documentare a evenimentului, menționăm că în primăvara acestui an (mai 2016), la ARCUB 

București, s-a montat spectacolul ce marchează Centenarul Dada, Inima în Gaz. Dada Sex – De 

spălat mintea șchioapă, în regia lui Dan Victor, o adaptare după Le Coeur à Gaz și fragmente de 

G. Ribemont-Dessaignes. Spectacolul a căutat să păstreze spiritul dadaist și, mai mult, l-a 

prezentat ca pe un happening itinerant, așa cum declara chiar regizorul: „Folosindu-ne de 

mijloacele comediei mute, de pantomimă, de elemente clovneşti, de dans-mişcări forţat ilustrative 

prin repetiţii automate, de parodierea unor clişee teatrale, de parodierea falselor trăiri afective şi 

falsei implicaţii în înalte poziţii politice, nişte figuri proeminent machiate, costumate în nişte saci 

de polietilenă, îi primesc pe spectatori de la intrare după care vor provoca publicul, conform 

coordonatelor Mişcării Dada (...)”20. 

 

Comicul ludic și Suprarealismul. Născut din marea negație a Dada, suprarealismul 

propovăduieşte o estetică pozitivă, marcând „trecerea de la negație la afirmație”21, alimentată de 

credința în forța vindecătoare a subconștientului. Așa cum definește André Breton mișcarea, în 

primul manifest suprarealist, din 1924, suprarealismul se dorea a fi „un automatism psihic pur 

care să exprime verbal, în scris sau orice alt fel, adevăratul mecanism al gândirii”.22 Însă, arta 

teatrală, predicată în esența sa, de intenție, se sustrage automatismului pur propus de Breton. De 

aceea, așa cum bine observa Martin Esslin, despre puține piese suprarealiste putem spune cu 

adevărat că se încadrează în paradigma teoretică propusă de inițiatorii mișcării.  

Asemenea celorlalte mișcări de avangardă, suprarealismul își conține în ideologie propria 

criză dihotomică: artă vs. societate, fantezie vs. realitate, lumea interioară vs. lumea exterioară. 

Spre deosebire de toate celelalte, însă, suprarealismul este singurul care caută și cheia de 

rezolvare a acestor incongruențe, prin promovarea libertății ca valoare esențială: libertatea 

individuală, pe de o parte, și libertatea socială, pe de altă parte. Iar pentru aceste două dimensiuni 

ale libertății, suprarealismul își trage seva ideologică din noile teorii ale psihanalizei freudiene și, 

respectiv, ale socialismului revoluționar marxist, definindu-se prin „voința sa de a depăși pozițiile 

de protest și de revoltă, pentru a ajunge la o poziție revoluționară explicită.”23 Libertatea socială 

                                                 
19 Esslin, Martin, The Theatre of the Absurd, Vintage Books, New York, 2004, pp. 366-367. (traducerea noastră) 
20 Caietul program al spectacolului Inima în Gaz. Dada Sex – De spălat mintea șchioapă, ARCUB, 2016. 
21 Mario de Micheli, op.cit., p.159. 
22 Esslin, Martin, op.cit., p. 378. (traducerea noastră) 
23 Mario de Micheli, op.cit., p.160. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 436 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

obținută prin revoluție este în viziunea suprarealiștilor însăși premisa libertății individuale și 

implicit a spiritului creator. 

Termenul „suprarealist” a fost folosit pentru prima dată de Guillaume Apollinaire în 

prefața piesei sale, Les Mamelles de Tirésias (1917): „Spre a caracteriza drama mea, m-am folosit 

de un neologism ce mi se va ierta, căci mi se întâmplă rar, și am făurit adjectivul suprarealist 

care nu are nicidecum sensul de simbolic (...)”24. Cu toate acestea merită menționat că termenul, 

așa cum e folosit de Apollinaire, diferă de accepțiunea de mai târziu a lui Breton. Pentru 

Appolinaire, suprarealismul reprezintă o artă mai reală decât realitatea, ce exprimă esențe și nu 

aparențe. Les Mamelles de Tirésias, deși definit de dramaturg ca „dramă suprarealistă”, tocmai 

pentru a se delimita de „acele comedii de moravuri, comedii dramatice, comedii ușoare”25, este 

de fapt un vodevil grotesc, așa cum notează Martin Esslin în Teatrul Absurdului.  

Redând un mesaj politic extrem de serios, piesa ridică problema repopulării Franței într-

un mod radical, în urma unui Prim Război Mondial devastator dar și a unei mișcări de 

emancipare a femeilor din ce în ce mai prezentă în societate. Plasată în Zanzibar, acțiunea ne-o 

prezintă pe Thérèse, o femeie care vrea să intre în politică, artă și o serie de alte ocupații 

considerate a fi masculine, lucru pe care se hotărăște să-l și facă, devenind bărbat. Tirésias își 

„eliberează” în aer atributele feminine, sub forma a două baloane colorate desprinse de corset, în 

vreme ce soțul său decide să îndeplinească el „funcția” femeii emancipate și naște 40.049 de 

copii într-o singură zi, printr-un simplu act de voință. În final, soția sa se întoarce la el și promite 

să nască de cel puțin două ori mai mulți copii. Așa cum Apollinaire însuși afirmă în aceeași 

prefață a piesei, „după caz, tragicul va covârși comicul sau invers”26, însă este interesant de văzut, 

mai departe, felul în care abordează această problemă a comicului. Teatrul, în opinia sa, poate și 

trebuie să reflecte realitatea, însă în aceeași măsură în care roata poate reflecta piciorul sau 

mersul. Iar această comparație plastică a lui Apollinaire dă măsura suprarealismului așa cum va fi 

el înțeles și împlinit mai târziu în mișcarea cu același nume – cu acel optimism detașat de negația 

și nihilismul dadaist, în care și cea mai mare nenorocire poate fi privită cu un „optimism veritabil 

care consolează numaidecât și lasă să crească speranța, (în ciuda) unghiului unei binevoitoare 

ironii care ne îngăduie să râdem”.27 Apollinaire consideră că teatrul are nevoie de estetici noi care 

să crească efectele scenice, fără a elimina comicul situațiilor, care trebuie să-și rămână 

autosuficient. 

Parte din teatrul suprarealist de substanță a fost produs în afara cadrului formal al 

suprarealismului. În 1926, Breton denunță propensiunile „comerciale” ale lui Antonin Artaud și 

Roger Vitrac care doreau producerea pieselor suprarealiste în teatre profesioniste. Un an mai 

târziu, excluși din cercul suprarealiștilor, cei doi înființează Teatrul Alfred Jarry unde produc 

împreună Ventre brûlé, ou la Mère folle (Stomac deranjat, sau Mama nebună), piesă într-un 

singur act, a lui Artaud, și Les Mystères de l'amour (Misterele iubirii) de Vitrac.  

În opinia lui Martin Esslin, Les Mystères de l'amour (1927) reprezintă probabil cel mai 

susținut efort în crearea unei opere dramatice cu adevărat suprarealiste, vădind acel automatism 

pur pe care Breton îl propusese în primul manifest suprarealist. Autorul însuși (ca personaj al 

piesei) apare la finalul primei scene, acoperit de sânge și râzând, după o tentativă eșuată de 

suicid. Apar deopotrivă, alături de personaje, primul ministru britanic din timpul Primului Război 

                                                 
24 Guillaime Appolinaire, Prefața la Mamelele lui Tiresias, apud. M. Tonitza-Iordache, G. Banu (editori), Arta 

Teatrului, Editura Enciclopedică Română, București, 1975, p. 290. 
25 Ibidem. 
26 Idem, p. 291. 
27 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 437 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Mondial, Lloyd George, și Mussolini. Trecutul, prezentul și viitorul, istoria și ficțiunea, realul și 

fantezia se întrepătrund ca într-un vis nebun, pe fundalul unui decor eminamente suprarealist. 

După cum notase chiar Roger Vitrac, teatrul trebuie să articuleze acea tensiune dintre frică și 

dorință, atracție și repulsie, în care personajele să existe ca într-un vis.  

Dialogul suprarealist între Autor și Patrice, în Les Mystères de l'amour, al lui Roger 

Vitrac, relevă una din problematicile centrale ale teatrului de avangardă – relația artei scenice cu 

limbajul:  

„L’AUTEUR: Vos paroles rendent tout impossible, mon ami.  

PATRICE: Alors faites un théâtre sans paroles.  

L’AUTEUR: Mais, monsieur, ai-je eu quelque fois l'intention de faire autrement?  

PATRICE: Oui, vous m'avez mis des mots d'amour dans la bouche.  

L’AUTEUR: Il fallait les cracher.  

PATRICE: J'ai essayé, mais ils se changeaient en coups de feu ou en vertiges.  

L’AUTEUR: Je n'y suis pour rien. La vie est ainsi faite.”28 

Aceste replici pot fi interpretate ca un adevărat manifest, prin care Roger Vitrac susține 

ideea de teatru ca viață, teatru în care cuvintele au valoare concretă în sine, fără a recurge la 

intelect. În acest sens înțelegem teatrul fără cuvinte. Fragmentul oglindește teoriile lui Artaud de 

mai târziu despre funcția cuvântului și a limbajului în teatru, despre reducerea importanței 

acestora în arta dramatică, pentru a lăsa loc acelor tehnici de expresie, specifice scenei, pe care 

cuvintele nu le pot cuprinde. „Nu e vorba să suprimăm cuvântul în teatru, ci de a-l face să-și 

schimbe destinația și mai ales de a-i reduce importanța, (...) a-l folosi în mod concret și spațial  și 

în așa fel încât să se amestece cu tot ceea ce teatrul conține spațial sau semnificativ în domeniul 

concretului.”29 

Vorbind despre comicul lui Roger Vitrac, Paul Surer îl compară cu Alfred Jarry în 

importanța pe care o acordă satirei, însă notează elementele suprarealiste pe care dramaturgul le 

introduce, „dornic să stârnească râsul irezistibil al spectatorului”. Se poate spune chiar că 

personajele lui Vitrac, exagerat caricaturale, amintesc de tipologiile și măștile Commediei 

dell’Arte, Roger Vitrac simțindu-se în largul său „și în fantezia dezlănțuită, și în ridicolul burlesc 

și chiar deșănțat, ca și în satira mușcătoare și brutală.”30 

A doua piesă suprarealistă a lui Roger Vitrac, Victor, ou Les Enfents au Pouvoir (Victor, 

sau copiii la putere) a fost jucată pentru prima dată în regia lui Antonin Artaud, în 1924, sub 

forma unei comedii cu puternice tușe de farsă. Victor, un puști de 9 ani, are deja statura, limbajul 

și maturitatea unui adult. Cinismul și provocarea sunt armele lui de ironizare a unei lumi pe care 

o consideră crudă și fără rost. Împreună cu prietena sa, Esther, de 6 ani, reprezintă singurele ființe 

raționale într-o familie de adulți nebuni. Piesa anticipează în multe detalii teatrul absurd al lui 

Eugène Ionesco, de mai târziu: banalitatea și lipsa de substanță a clișeelor în limbaj sau, așa cum 

observa Martin Esslin, amestecul de parodie a teatrului convențional cu segmente de absurd pur. 

 

                                                 
28 Roger Vitrac, Les Mystères de l'Amour, Actul III, Scena 5, Gallimard, Paris, 1948, p. 56. - „AUTORUL: Cuvintele 

dumneavoastră fac totul imposibil. / PATRICE: Atunci faceți un teatru fără cuvinte. / AUTORUL: Dar, domnule, am 

avut eu vreodată intenția de a proceda altfel? / PATRICE: Da, mi-ați pus cuvinte de dragoste în gură. / AUTORUL: 

Trebuia să le scuipați. / PATRICE: Am încercat, dar s-au preschimbat în focuri de armă sau în amețeli. / AUTORUL: 

N-am ce face. Asta-i viața.” - (traducerea noastră) 
29 Antonin Artaud, Teatrul și dublul său, apud. M. Tonitza-Iordache, G. Banu (editori), Arta Teatrului, Editura 

Enciclopedică Română, București, 1975, p. 303. 
30 Paul Surer, Teatrul francez contemporan, Editura Pentru Liteeratură Universală, București, 1968, p. 62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 438 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

La suprafață, avangarda poate părea unitară în ideea de frondă și opoziție împotriva unor 

instituții, convenții, gusturi, valori însă, în detaliu, este fragmentată și sectară, la fel ca toate 

produsele artistice ale modernismului. De aici și folosirea ismelor pentru a le descrie – futurism, 

expresionism, dadaism, suprarealism, constructivism, cubism, primitivism etc. – avangardele 

începutului de secol XX. Relația lor cu genul comediei și cu comicul este marcată de o mutație, 

atât din perspectiva producției artistice și dramatice, cât și din perspectiva receptării.  

Observăm în avangardă o folosire asumată a comicului, în interiorul teoriei incongruenței, 

a contrastului, a contradicției, a necuviinței, o raportare curajoasă ce va marca întreaga substanță 

a comicului în secolul XX – rezultat nu dintr-o înțelegere și raportare superioară și nici acel 

comic „curat” asociat râsului binefăcător, ci un comic al fracturii interioare și societale. Henri 

Bergson analizase în eseul său despre râs și comic, acea mecanică aplicată viului („du mecanique 

plaqué sur du vivant”31), în care omul, văzut din prisma a ceea ce Victor Shclovski avea să și 

definească mai târziu, în 1917, ca ostranenie (defamiliarizare), apare ca un automaton inflexibil, 

o structură mecanică automatizată la nivelul inconștientului.  

Acest tip de comic, pe care îl consider specific secolului XX și care marchează o mutație 

sau o metamorfoză a unor forme anterioare, se produce în fața naturii umane, văzute nu ca un 

izvor de creativitate, imaginație și inteligență, ci ca o caricatură a unui mecanism automatizat, ale 

cărui acțiuni se succed repetitiv spre consecința finală a vieții, generând un comic al fracturii, al 

incongruenței. Comicul apare așadar atunci când se percepe ceva care nu se potrivește, ceva 

neconcordant cu experiența curentă, ceva care fracturează tiparele și așteptările.  

 În secolul XX, comicul ca incongruență pare a fi dominant ca procedeu în arta dramatică, 

fără a sugera, desigur, că toate celelalte înțelegeri ale comicului dispar. În special în a doua 

jumătate a secolului XX, arta dramatică și cea scenică nu vor putea fi privite decât ca o 

reevaluare a tuturor tipurilor de comic anterior practicate, o posibilă consecință a reevaluării 

canonului dramatic. 

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

Bergson, Henri, Râsul. Eseu asupra semnificației comicului, Editura All, București, 

2014.  

Curtin, Adrian, Avant-Garde Theatre Sound: Staging Sonic Modernity, Springer, 2014. 

Daly, Selena, M. Insinga, The European Avant-Garde: Text and Image, Cambridge 

Scholars Publishing, 2013 

Darcos, Xavier (ed), Le XXe siècle en littérature, Hachette, Paris, 1989. 

Esslin, Martin, The Theatre of the Absurd, Vintage Books, New York, 2004. 

Innes, Christopher, Avant Garde Theatre, 1892-1992, Routledge, Londra, New York, 

1993.  

Innes, Christopher, Holy Theatre: Ritual and the Avant Garde, Cambridge University 

Press, 1984. 

Marino, Adrian, Dicționar de idei literare, Editura Eminescu, București, 1973. 

Micheli, Mario de, Avangarda artistică a secolului XX, Editura Meridiane, București, 

1968. 

Ohana, David, The Futurist Syndrome, Sussex Academic Press, 2010. 

                                                 
31 Henri Bergson, Le rire: essai sur la signification du comique, Quadrige Presses Universitaires de France, Paris, 

1991, http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k205311 (Bibliothèque nationale de France). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 439 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Playnet, Marcel, Problemele avangardei, în volumul Pentru o teorie a textului. 

Antologie „Tel Quel” 1960-1971, Adriana Babeți și Delia Șepețean-Vasiliu (editori, traducători), 

Editura Univers, București, 1980. 

Poggioli, Renato, The Theory of the Avant-Garde, Harvard University Press, Cambridge, 

1968. 

Rapti, Vassiliki, Ludics in Surrealist Theatre and Beyond, Routledge, Londra, New 

York, 2016. 

Surer, Paul, Teatrul francez contemporan, Editura Pentru Liteeratură Universală, 

București, 1968. 

Tonitza-Iordache,Mihaela, George Banu, Arta teatrului, Editura Enciclopedică 

Română, București, 1975. 

Teatro futurista sintetico, Casa Editrice Ghelfi Costantino, Piacenza, 1921, Project 

Gutenberg Ebook #50697. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 01:10:28 UTC)
BDD-A24729 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

