
 

 12 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

THE ”DACIAN” WOLF 
 

Nicolae Iuga 
Prof., PhD, ”Vasile Goldiș” Western University of Arad 

 

 

Abstract: The «Dacian Wolf» is the standard ensign that the ancient Dacian people used to 

hold up in warfare: a wolf’s head with snake body. It is a well-known ensign both in its 

representation on the Trajan’s Column in Rome and from some ancient historians’ 

descriptions. The significance of these two totemic animals – the wolf and the snake – in the 

Dacian and Getae peoples’ religion and mythology have also been studied by important 

contemporary historians, from Vasile Pârvan to Mircea Eliade. 

This study follows our own original and hermeneutic hypothesis concerning the persistence of 

these symbols a long time after the Dacian people disappeared, being assimilated by the 

Romans, symbols which periodically appear in history as archetypes of the collective 

unconscious (as defined by C.G. Jung), thus examining the Christian legend of St. George 

killing the dragon (draco), and the establishment of the Order of the Dragon as a Christian 

military order at the beginning of the 15th century.   

 

Keywords: wolf, dragon, C. G. Jung, Mircea Eliade, St. George, Order of the Dragon 

 

 

1. Ubicuitatea geografică a lupului 

 Din punctul de vedere al habitatului, Lupul (Canis lupus) era – și încă mai este –  

foarte bine răspândit în toată emisfera nordică a globului terestru, a fost chiar cea mai 

răspândită specie dintre toate mamiferele de pe pământ. Singurul său prădător natural este 

tigrul (problema se pune doar în Asia), dar lupul a pierdut lupta inegală cu omul în unele zone 

precum America de Nord, Europa Occidentală, India sau Japonia, locuri în care specia este pe 

cale de dispariție sau chiar a dispărut, fiind vânată necontrolat până spre sfârșitul secolului 

XX.  

 Lupul este un vânător inteligent și feroce, caracterizat printr-o cooperare eficientă a 

indivizilor în cadrul unor mici grupuri (haite) bine organizate1. La vânătoare, haita aplică o 

strategie de învăluire pe flancuri a prăzii și de conducere a acesteia, într-un unghi tot mai 

îngust, spre zone închise. Lupii au învățat să recunoască și să evite capcanele puse de către 

oameni pentru prinderea lor. Sunt capabili să alerge mult timp fără întrerupere și să parcurgă 

uneori până la 100 de km într-o singură noapte.  

 2. Ubicuitatea mitologică                                                                             

Lupul nu este doar un mamifer răspândit în Europa, Asia și America de Nord, ci este 

în același timp prezent și în mitologiile vechi ale popoarelor care trăiesc pe aceste trei 

continente. Astfel, în mitologia nordică, vechi-scandinavă, lupul are semnificația unui strămoș 

mitologic și a unui erou războinic2. În mitologia chineză, lupul – numit „lupul albastru ceresc” 

– este identificat cu steaua Sirius și este considerat strămoșul dinastiilor chineze și mongole. 

După cum observa și Mircea Eliade, „Faptul că un popor își trage denumirea etnică de la 

numele unui animal are întotdeauna o semnificație religioasă”3. În vechea Indie, în scrierea 

Mahabharata, este prezentat un războinic, Bhima, cu înfățișare înfricoșătoare, cu cap de om și 

trup de lup. La popoarele turcice, care de asemenea au migrat din Asia, „tatăl turcilor” este tot 

                                                 
1 V. Cotta,  M. Bodea,  Vânatul României,  Ed. Agrosilvică, București,  1969. 
2 http://www.historia.ro/exclusiv_web/general/articol/lupul-demon-infernal-i-c-l-uz-divin  
3 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Gehnghis-Han, ESE, București, 1980, p. 23.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 13 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

un lup, atâta doar că – spre deosebire de China – este numit „lupul cenușiu”. În Kamciatka și 

în general la populațiile proto-siberinene, la fel ca și la vechii romani, lupoaica avea conotația 

fertilității sexuale. Anual, aici era confecționată o păpușă din paie reprezentând un lup, care 

urma să se „însoare” cu fetele nemăritate din sat4. La șamanii amerindieni, la nativii de pe 

continentul american pre-columbian, lupul semnifica devotamentul împins până la sacrificiul 

de sine. Datorită traiului în comun și a calităților pe care le au, în concepția amerindienilor 

lupii sunt conducători ai haitelor pe lumea aceasta, după cum conduc sufletele morților pe 

lumea cealaltă5. Tot astfel în mitologia greco-romană câinele monstruos Cerber – derivat al 

lupului – păzește cu strășnicie intrarea în Infern, permițând sufletelor omenești doar să intre și 

nicidecum să iasă. Despre un războinic deosebit de viteaz și șef militar, la amerindieni se 

spunea că într-o viață viitoare sufletul său se va întrupa într-un lup. În mitologia persană, la 

fel ca și în cea romană, regele Cirus al II-lea cel Mare (secolul VI î. H.) era să fie ucis de mic 

copil de către bunicul său, prin abandonarea într-o pădure, dar a scăpat cu viață, alăptat fiind 

de către o lupoaică.  

 În fine, în binecunoscuta legendă romană a lui Romulus și Remus lupoaica, în calitate 

de salvatoare și mamă hrănitoare a celor doi copii mici, este asimilabilă de asemenea 

statutului de animal totemic și strămoș legendar al oamenilor. Tot la romani exista și 

sărbătoarea numită lupercalia, adică „sărbătoarea lupilor”. „Lupercul” era o divinitate 

lycaomorfă a turmelor și a păstorilor, un fel de conducător al lupilor cu un rol ambiguu, el 

putea trimite lupii asupra turmelor să le prade, după cum putea și să-i rețină să nu atace 

turmele6. La fel cum în creștinismul primitiv românesc și în superstițiile în speță transmise 

până în secolul XX, Sf. Apostol Andrei (căruia i se atribuie creștinarea populațiilor de pe 

actualul teritoriu sud-estic al României) este considerat și „Andreiul lupilor”, un duh obscur 

care poate controla haitele de lupi să nu-i atace pe oameni și să nu atace oile și vitele țăranilor 

în perioada stabulației de iarnă. De aceea, în Maramureș până în urmă cu câteva decenii, în 

seara de Sânandrei (29 noiembrie) grajdurile vitelor și saivanele oilor erau afumate cu tămâie, 

se spunea un fel de rugăciune care nu se găsea în repertoriul creștin curent și pe grinda de sus 

a ușii grajdului se făcea semnul crucii cu un cărbune sau cu usturoi.  

 Lupercul roman mai era, totodată, și un simbol al fertilității turmelor. Sărbătoarea 

lupilor (lupercalia) se ținea la Roma anual între 13–15 februarie. Cei care oficiau cultul 

sacrificau o capră, consumau din carnea ei friptă și beau vin, apoi alergau goi pe străzi și 

loveau femeile întâlnite în cale cu fâșii din pielea animalului sacrificat, lumea crezând că prin 

aceasta se provoacă fertilitatea femelior și li se asigură nașteri ușoare. Această sărbătoare a 

lupercaliilor a fost desființată de către papalitate abia pe la sfârșitul secolului V d. H., însă 

arhetipul ritualului ca simbol al dorinței sexuale și al fertilității a trecut în creștinismul catolic 

în sărbătoarea Sf. Valentin, sărbătorit la fel ca și lupercaliile tot pe la jumătatea lunii 

februarie, iar în cel răsăritean în sărbătoarea de Dragobete. În Roma antică, cu ocazia 

lupercaliilor se produceau și excese bahice și manifestări de libertinaj sexual, încât locurile 

unde prestau de obicei prostituatele (bordelurile) au ajuns să se numească „lupanare”.  

  

 3. Lycanthropul 

 Lycanthropia (în greaca veche: „lupul-om”) înseamnă capacitatea legendară a omului 

de a se transforma sau de a fi transformat în lup7. Poate fi privită și ca o tradiție totemică, 

întâlnită la unele populații primitive și intrată mai apoi în deprinderi și ritualuri simbolice, în 

                                                 
4 Idem,  http://www.historia.ro/exclusiv_web/general/articol/lupul-demon-infernal-i-c-l-uz-divin 
5 http://spiritliber.blogspot.ro/2011/06/astrologia-amerindiana.html  
6 Atanasie Marian Marienescu,  Cultul păgân și creștin. Sărbătorile și datinile romane vechi, Ed. Saecullum, 

București, 2005.   
7 Victor Kernbach, Dicționar de mitologie generală, Editura Științifică și Enciclopedică, București, 1989. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 14 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

cadrul unor superstiții, de autodefinire a unor oameni care pretind că ar avea posibilitatea 

metamorfozării în lup.  

 În mitologia greacă este bine cunoscută legenda lui Lycaon, rege al Acardiei. Acesta, 

avându-l ca oaspete la masă pe Zeus însuși, i-a oferit acestuia carne de om, pentru a verifica 

dacă Zeul știe ce mănâncă sau nu, respectiv dacă este omniscient sau nu. Zeus s-a mâniat 

cumplit și l-a metamorfozat pe Lycaon în lup. Dar această legendă are un rol paradigmatic. 

Potrivit altor mituri subsumate legendei lui Lycaon, referitoare tot la Arcadia, aici ar fi existat 

obiceiul ca un băiat din familie să fie selectat spre a fi un viitor războinic redutabil și dus la 

marginea unui lac. Acolo se dezbrăca, își lăsa hainele în acel loc și traversa lacul înot, apoi 

dispărea în sălbăticie și se transforma în lup. Trăia ca lup printre lupi timp de opt ani după 

care, dacă în acest timp nu a murit și dacă s-a abținut să mănânce carne de om, atunci îi era 

îngăduit să se reîntoarcă la lac, îl traversa înot înapoi, își lua hainele și se transforma din nou 

în om, fiind acuma cu opt ani mai bătrân, deci adult în toată puterea. Acest ritual este centrat 

pe două gesturi simbolice, dezbrăcarea / îmbrăcarea și traversarea apei, care marchează 

transmutarea din om în animal și înapoi din animal în om. În realitate era vorba de un rit de 

ințiere războinică. La întoarcere, tânărul care a fost lycanthrop era deja un războinic oțelit, 

mai puternic și mai bun decât ceilalți războinici, care a învățat o strategie nouă de luptă, din 

modul de comportare al lupilor la vânătoare. O ininițiere analoagă serviciului militar de mai 

târziu.  

 Firește că străvechea tradiție totemică a lycanthropiei nu a putut să fie asimilată în 

gândirea creștină, prea era lucrul dracului. Pe de altă parte, creștinismul s-a văzut confruntat 

cu persistența acestui arhetip în mentalitatea populară până în Evul Mediu târziu și atunci a 

fost nevoit să-l respingă cu violență, respectiv să-l transfere în zona forțelor malefice. 

Explicația era fie că unii oameni se puteau transforma în lupi, din voință proprie, prin metode 

vrăjitorești și colaborare cu diavolul, fie că anumiți oameni care au comis păcate infamante 

erau transformați în lupi de către Dumnezeu, drept pedeapsă. S-a mers până acolo, încât o 

autoritate teologico-filosofică de talia Sfântului Toma de Aquino să susțină, vis-à-vis de 

lycanthropie, că nu doar Dumnezeu, ci chiar și îngerii și demonii îi pot pedepsi pe oameni, 

trasformându-i în animale („Omnes angeli, boni et Mali, ex virtute naturali habent potestatem 

transmundi corpora nostra”)8.  

 Prin secolele XV–XVI, Inchiziția Catolică s-a văzut pusă în situația să soluționeze o 

mulțime de procese de vrăjitorie, în care erau pe rol cazuri de lycanthropie, cunoscute sub 

denumirea din franceza medievală de „Le Loup Garou”. Narațiunea invariabilă a faptului era 

că în anumite zone bântuia un lup neobișnuit de mare, care ataca, ucidea și mânca oameni pe 

timp de noapte. În confruntarea cu lupul, uneori oamenii reușeau să scape și să rănească 

animalul într-un fel sau altul, pentru ca apoi, la lumina zilei, să aibă surpriza stupefiantă de a 

recunoaște rănile respective pe trupurile unor cunoscuți, bărbați sau femei din localitate. Dați 

pe mâna Inchiziției, aceștia recunoșteau sub tortură că, în mod periodic, prin vrăjitorie, se 

transformau în lupi. Erau inevitabil condamnați la moarte și arși pe rug. 

 4. Moroi, strigoi, vârcolaci 

 Tradiția românească a vârcolacului preia ceva și din vechea temă grecească a 

lycanthropiei, dar ajunge totodată să fie destul de mult diferită de aceasta. Avem aici, în zona 

nord-dunăreană, mai multe duhuri rele, sub denumiri, înfățișări și atribute diferite. Avem 

moroii, care pot fi activați și, respectiv alungați prin vrăji sau descântece, duhuri răufăcătoare 

fără un chip anume, care se mărginesc să ia laptele de la vaci, care vampirizează așadar nu 

sângele omului, ci resursa lui alimentară de bază. Apoi strigoii, duhuri malefice mai 

periculoase decât moroii, care pot pricinui oamenilor rele mai mari și mai diversificate. Dacă 

cuvântul „moroi” vine probabil din slavona veche, după cum susțin lingviștii („mora” 

                                                 
8 https://lakeoftears.wordpress.com/tag/licantropie    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 15 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

însemnând vrăjitoare), în schimb „strigoiul” este latin. Striga (Tyto alba) este o pasăre mare 

nocturnă, o specie de bufniță cu partea anterioară colorată în alb și cu cearcăne negre în jurul 

ochilor fosforescenți, observabilă noaptea ca o fantomă care „strigă”, care scoate pe întuneric 

puternice țipete ascuțite, considerate rău-prevestitoare. Erau expuși la riscul să devină moroi 

sau strigoi copiii care au murit nebotezați, cei născuți cu anumite malformații sau defecte, cu 

semne rele, răufăcătorii care au murit executați etc. – în genere spirite ale morților care nu se 

puteau odihni, care nu puteau și nici nu aveau cum să intre în împărăția cerurilor.  

 Cu vârcolacul lucrurile stau diferit față de moroi și strigoi. Vârcolacul este și el 

sufletul unui om care întrunește condițiile nefericite pentru a deveni strigoi, dar care nu 

rămâne o simplă fantomă ci se întrupează într-un monstru înspăimântător. Vârcolacul nu are o 

reprezentare concretă a unui animal precis determinat și nici o etimologie sigură. În varinta 

paleoslavă sud-dunăreană, vârcolacul ar însemna un animal fabulos, care are pe cap „păr de 

lup” („vilk” + „dlak”). În varianta latină vulgară, considerată de către noi ca fiind cea mai 

probabilă, vârcolacul („vermis” + „colacius”) este monstrul cu trup de șarpe (vierme)9 și cap 

de lup, care se încolăcește în jurul lunii și o „mănâncă” periodic, ceea ce explică mitologic 

succesiunea fazelor lunii, scăderea și creșterea luminozității aparente a astrului nopții, precum 

și eclipsele accidentale de soare. Sau este suficient ca, din cauza unor suspensii atmosferice, 

luna să aibă o culoare roșiatică, pentru ca în mitologia românească să se creadă că aceasta a 

fost încolțită de către vârcolac și că sângerează din acest motiv. Așadar, un monstru care nu 

vampirizează doar sângele oamenilor, ci chiar și lumina lor. În tot cazul, creatura fantastică 

numită vârcolac este parțial lycaomorfă – are adică ceva din ființa lupului, capul de lup, 

animalul totemic al strămoșilor noștri daco-geți – și parțial serpentimorfă, drăcească, având 

trup de balaur. Și mai are o forță colosală, cosmică, fiind capabilă de a oculta lumina emisă de 

luminătorii mari puși de Dumnezeu pe cer.   

 Arhetipul vârcolacului a degenerat mult de la reprezentările primitive, originare până 

în prezent. În folclorul din vremurile mai apropiate de noi sau chiar din zilele noastre, inclusiv 

în filmele zise „horror”, vârcolacul este prezentat tot în stil medieval, ca un om obișnuit în 

viața cotidiană, dar care în anumite nopți cu lună plină nu se poate sustrage transformării 

pentru câteva ore în „om-lup”, o bestie crudă și sanguinară, având cel puțin canini de lup și o 

forță fizică ieșită din comun, care vânează și ucide tot ce îi iese în cale, chiar și animale mari 

și deosebit de puternice, precum boii sau mistreții, spre a le suge sângele. În general nu atacă 

omul, dar dacă este cumva rănit de către vreun om în timpul nopții, în ziua următoare 

respectivul vârcolac, redevenit cetățean obișnuit, poate fi văzut cum este dus cu ambulanța la 

spital, pentru a i se acorda îngrijiri medicale10.  

 5. Dacii și lupii 

 După Strabon (63 î. H. – 21 d. H.), renumit istoric și geograf din antichitate, dacii s-au 

numit mai întâi „davi” sau „daoi”, adică lupi11, tradiție valorificată și de către istoricul român 

al religiilor Mircea Eliade, care care pleacă de la observația că „daos” era numele frigian al 

lupului12. Navigatorii greci din antichitate, care străbăteau cu corăbiile Marea Neagră, au 

botezat locul de la vărsarea Dunării în Marea Neagră (portul Chilia de azi) „Lyko-stoma”, 

adică Gura Lupului. Dacii se numeau ei înșiși lupi, în sensul că ei sunt asemeni lupilor, pentru 

că îi imită pe lupi – spune același Strabon – trăind ca și lupii din pradă (lupos imitarentur 

rapto viverent). Dacii se transformau apoi și ritualic în lupi13, punându-se astfel sub protecția 

zeului-lup. Mai mult decât atât, transformarea ritualică a războinicului în fiară însemna și o 

                                                 
9 În Maramureș, pentru a denumi șarpele a fost conservat până în a doua jumătate a secolului XX arhaismul  din 

latina, vulgară fosilizat în limba română, de „vierme”, pronunțat ca regionalism „zerme” sau „zierme”. 
10 http://www.secretelefemeilor.ro/misterul-oamenilor-varcolaci.html  
11 Strabon, Geografia, vol. II, Ed. Științifică, București, 1974, p. 239.   
12 Mircea Eliade, op. cit., p. 21.  
13 Idem, p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 16 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

schimbare radicală de comportament. Odată îmbrăcat cu blana de lup, războinicul nu mai avea 

nimic omenesc, nu se mai simțea legat de legile și obiceiurile oamenilor, devenea un luptător 

de temut, feroce și invincibil, care nu se temea de moarte și era stăpânit de un soi de „nebunie 

eroică” (furor heroicus).  

 Arma acestor războinici arhaici era o măciucă foarte mare și grea, cu care se putea 

doborî și un bou14 și care a rămas multă vreme, în paralel cu modernizarea militară, arma 

tradițională a țăranilor români și a păstorilor, iar pe măsură ce au fost inventate arme mai 

perfecționate și mai eficiente, măciuca (bâta) a devenit un instrument simbolic și cultual, 

precum în jocul călușarilor.  

 Au existat și alte civilizații care aveau ca simbol și stindard militar dragonul de acest 

tip, adică șarpele cu cap de lup. Mircea Eliade îl citează pe istoricul german Franz Altheim 

(1898-1976), care menționează că o pictură murală din Turkestan reprezintă un dragon cu cap 

de lup, stindard răspândit în vechime în nord-vestul Iranului și în Armenia de azi. De 

asemenea se știe și faptul că unele triburi germanice care, în migrația lor din Antichitatea 

târzie și Evul Mediu timpuriu au traversat Europa pe la nord de Imperiul Roman, aveau ca 

stindard dragonul cu cap de lup, împrumutat foarte probabil de la daci, după cum triburile 

germanice care s-au confruntat cu legiunile romane au împrumutat de la romani acvila, 

vulturul, rămas ca simbol național germanic până în ziua de azi. La germanici, la fel ca și la 

români, din vechime și până azi este prezentă tema onomastică a lupului, adică obiceiul 

precreștin ca oamenilor să li se dea la botez în mod frecvent numele de Wolf sau Wulfina și, 

respectiv Lupu sau Lupa. În Maramureș, până pe la mijlocul secolului trecut, copiii mici care 

se îmbolnăveau erau salvați de către părinți nu prin prezentare la medic, ci prin vânzare și 

răscumpărare rituală, apoi erau re-botezați cu numele de Lupu sau Lupa, după care (se credea) 

scăpau cu viață din această cauză și deveneau mai rezistenți la boli și erau feriți de tot felul de 

primejdii15. Prezența simbolisticii dragonului cu cap de lup la aceste popoare aparent atât de 

îndepărtate înseamnă, după același Mircea Eliade, că ar fi vorba de un fond mitololgic indo-

european comun pentru iranieni, daci și germanici16.   

 6. Stindardul dacilor 

 Potrivit reprezentărilor săpate în piatră pe Columna lui Traian, precum și diferitelor 

alte izvoare arheologice, stindardul dacilor, numit și dracon sau drac (în greaca veche, 

„dracon” însemnând șarpe sau balaur), artăta în felul următor. Avea forma unui cap de lup cu 

gura deschisă, confecționat din metal, broz sau aramă, care se continua cu un corp de șarpe 

sau balaur, din material textil sau din piele, care se umfla în bătaia vântului și care, din goana 

calului, alcătuia o flamură serpentiformă orizontală17. Capul de lup era fixat într-o suliță și era 

purtat de către călăreții daci numiți draconari. În interiorul capului de lup se afla un dispozitiv 

care se îngusta treptat, prevăzut la capăt cu un fluier, crescând astfel forța curentului de aer și 

care scotea un șuierat puternic, asemănător cu urletul lupilor, îngrozind dușmanul.  

 Atestarea certă a acestui stindard în legătură cu dacii se află în peste 20 de imagini 

sculptate pe unele metope ale Columnei lui Traian, în special în scenele de luptă, în preajma 

unor fortificații dacice sau a unor căpetenii de rang înalt din rândul dacilor. În cel puțin două 

cazuri, reprezentarea stindardului pe Columnă este legată și de persoana regelui Decebal. 

Reprezentări ale stindardului dacilor mai apar și printre prăzile de război sculptate la baza 

                                                 
14 Ibidem, p. 28. 
15 Dumitru Iuga, Studii și alte scrieri, Editura Cybela, Baia Mare, 2015, p. 92.  
16 Mircea Eliade, p. cit., ibidem, p. 29.  
17 Vasile Pârvan, Getica, Ed. Meridiane, București, 1982, p. 293.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 17 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Columnei18. Există însă și izvoare scrise, deosebite de prețioase, cu prezentări exacte și 

amănunțite ale draconilor purtați în triumf la Roma, cum ar fi sugestiva descriere a istoricului 

roman Ammianus Marcellinus. Împăratul Constantius mergea într-o trăsură de aur, iar „de jur 

împrejur fluturau, țesuți pe pânză de purpură și atârnați în vârful sulițelor aurite, dragonii cu 

gurile căscate, care în bătaia vânturilor șuierau, răsucindu-și furioși cozile”19.   

 Mai sus, am văzut legătura lupului cu dacii, lupul fiind un animal totemic, simbolic al 

acestui popor. Dar stindardul dacilor reprezintă un cap de lup cu corp de șarpe. De ce șarpele 

este conexat cu lupul în stindardul dacic și nu o altă vietate, reală sau fantastică? Explicația ar 

fi că, în mentalitatea dacilor șarpele, la fel ca și lupul, avea o funcție magică și era înzestrat cu 

anumite atribute ale sacralității. Dacii aveau o credință puternică în nemurirea sufletului, iar 

șarpele, ieșind din crăpăturile stâncilor și din felurite găuri aflate în pământ, era văzut ca un 

mesager al morților din lumea de dincolo, pentru cei aflați aici pe pământ. Era ca o divinitate 

chtoniană, tenebroasă, cu o funcție psyhopompă asemănătoare cu cea a lui Hermens. 

 În opinia lui Vasile Pârvan însă, șarpele din compoziția draconului dacic ar avea o cu 

totul altă simbolistică. Anume este vorba de un șarpe cu pene, înaripat, la fel ca și zeul suprem 

al aztecilor, așadar un „demon al văzduhului”, iar nu un șarpe subpământean. Cu privire la 

demonul văzduhului, Pârvan arată că: „Mitologia populară românească a păstrat până azi sub 

numele slav de ‘zmeu’ vechiul concept dacic al demonului serpentiform, care zboară prin 

văzduh”20. Pârvan asimilează șarpele din stindardul dacic divinităților uraniene din cultul 

mithraic, care sunt zoomorfe și stăpânesc uraganul. Trupul de șarpe care se zbate în bătaia 

vântului este imaginea însăși a furtunii, iar zeul suprem care dezlănțuiește uraganul este zeul 

trăznetului.  

 7. Arhetipuri ale  inconștientului (a): balaurul Sfântului Gheorghe 

 După cum se știe Creștinismul, încă de la începuturile sale, a asimilat multe 

reprezentări și practici păgâne pe care le-a resemnificat, cărora le-a dat o semnificație creștină, 

pe care le-a „creștinat”. Lista acestor elemente pre-creștine asimilate în creștinism este 

impresionantă și nu este scopul nostru să prezentăm aici un inventar în acest sens. Lupul din 

stindardul dacilor a constituit însă o problemă pentru creștinismul primar din acest punct de 

vedere, al nevoii de asimilare, pentru că nu putea fi asimilat. După părerea noastră, 

impedimentul l-a constituit în primul rând șarpele sau balaurul din alcătuirea stindardului, 

datorită puternicului presigiu malefic pe care această reptilă îl are în Biblie, atât în Vechiul cât 

și în Noul Testament. În Vechiul Testament, încă de la facerea lumii, prin Șarpe intră în lume 

viclenia, minciuna, amăgirea, ispitirea și căderea primilor oameni în păcat, un păcat teribil, 

care modifică radical statutul ontologic al omului, acesta devenind muritor. Dumnezeu Însuși 

îl blesteamă pe Șarpe și instaurează o dușmănie de nestins între seminția Șarpelui și seminția 

femeii (Fac., III, 14-15). Deci, Șarpele este o ipostaziere a spiritului melefic, este diavolul 

însuși ca „tată al minciunii” (In, VIII, 44) și devine izvorul tuturor relelor de pe pământ. 

Așadar, imposibil de creștinat.  

 În Biblie ne întâlnim cu ideea de „șarpe” în două ipostaze diferite, șarpele fiind numit 

cu doi termeni diferiți. Întâi avem șarpele Vechiului Testament, amăgitorul Evei, apoi în Noul 

Testament avem un îndemn enigmatic al Mântuitorului Însuși: „Fiți înțelepți ca șerpii…” 

(Mt., X, 16), pasaj care (în context) îndeamnă probabil la o anumită prudență, împinsă până la 

viclenie. În aceste locuri, șarpele este numit cu cuvântul grecesc „ophis”, fără ca ființa 

acestuia să aibă o descriere anume. În al doilea rând, tot ca spirit malefic, șarpele mai apare și 

                                                 

18 Liviu Mărghitan, Mioara Turcu,  Mărturii arheologice referitoare la stindardul geto-dacilor, în Thraco-

dacica, 2001, 22, nr. 1-2, pag. 213-221. 
19 Ammianus Marcellinus, Istorie romană, trad. David Popescu, ESE, București, 1982, p. 125. 
20 Vasile Pârvan, Getica, ed. cit., p. 294.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 18 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

în Apocalipsă, dar aici este descris ca un monstru fabulos teriomorf, de dimensiuni cosmice, și 

este numit cu un alt cuvânt grecesc, anume „dracon” (care l-a dat în românește pe „dracul”, 

atâta de familiar nouă), cuvânt tradus în Biblie nu prin „șarpe”, ci prin „balaur”. Balaurul 

(„dracul”) din Apocalipsă arată astfel: „Iată un Balaur mare, roșu ca focul, având șapte capete 

și zece coarne, și pe capete șapte cununi împărătești. Și coada lui trăgea după sine a treia parte 

din stelele cerului, pe care le-a aruncat pe pământ” (Apocalipsa, XII, 3-4), imagine continuată 

cu alte amănunte, în alte descrieri contextuale.  

 Desigur, șarpele care intra în compunerea stindardului dacic nu era șarpele comun 

(„ophis”), ci era un balaur („dracon”), după cum și Vasile Pârvan observa că în stindard avem 

un șarpe cu pene, adică un balaur sau un zmeu21. De altfel, romanii înșiși numeau stindardul 

dacilor, compus din cap de lup și trup de balaur, cu cuvântul grecesc „dracon”, nu cu latinul 

„serpens”, iar pe călăreții care goneau cu draconii ridicați deasupra capului, de scoteau acel 

șuierat amenințător binecunoscut, cu rol apotropaic, îi numeau „draconari”22. Apoi, în 

creștinismul vechi românesc, „draconul” a devenit pur și simplu „dracul” și a ajuns să-l 

semnifice exclusiv pe diavol, pe răul absolut personificat. 

 După cum am arătat mai sus, creștinismul primar a „creștinat” multe elemente de cult 

și simboluri păgâne, dar șarpele sau balaurul dacic nu putea fi creștinat nicidecum, dar nici nu 

putea fi lăsat să supraviețuiască în pace în interiorul creștinismului, fiindcă acesta era însăși 

personificarea răului, întruchiparea diavolului. Atunci „draconul” dac a fost transformat în 

„dracul” din imaginarul colectiv creștin. Atunci (prin secolele III–IV d. H.), creștinismul a 

efectuat o bruscă și evidentă răsturnare de paradigmă. Anume, draconarul dac, respectiv 

călărețul purtând în vârful unei sulițe balaurul cu cap de lup, precum și cavalerul trac 

(reprezentat mai mult în ipostaze cinegetice) au fost transformați, printr-o operație de 

inversare și falsificare simbolică extrem de simplă, în Sfântul Gheorghe ucigând balaurul23.  

 S-a produs o răsturnare nu doar simbolică, ci chiar și în plan fizic, a fost suficient ca 

militarul călăreț să fie reprezentat ca având stindardul cu balaurul răsturnat spre pământ, iar 

capul său să primească o aură de sfânt. „Draconul” dacic ca stindard real purtat în războaie a 

fost transformat treptat într-un „dragon” în general, într-un balaur fabulos, însă fără capul de 

lup, pentru că menținerea capului de lup în imaginea negativă în care balaurul este ucis de 

către sfântul creștin ar fi întâmpinat probabil rezistență din partea populației autohtone, 

urmașă a vechilor daci. Dragonul ca simplu balaur proteic, polimorf și politrop, devine în 

acest fel un simbol al întunericului subpământean, al forțelor obscure și tenebroase, dracul în 

persoană, care nu mai era susținut în suliță, ci dimpotrivă era pus la pământ și împuns cu 

sulița, era ucis ca simbol de către un militar bizantin devenit sfânt creștin. Sfântul Gheorghe a 

devenit apoi popular, ca sfânt militar ocrotitor al poporului, armatele de uscat actuale din 

țările creștin-ortodoxe (Rusia, România etc.) îl au ca patron, multe orașe poartă numele de 

Sfântu Gheorghe, Sângiorz, Giurgiu etc. Semnificația era aceea că noua religie, creștinismul a 

biruit sau trebuia să biruiască forța păgână reminiscentă a vechilor daci. Prin extensie, 

stindardul dacic transformat în balaurul fabulos al dragonului a ajuns ca, în creștinism în 

general, să reprezinte și puterea morții, învinsă de către Christos în jertfa de pe Cruce. De 

aceea în foarte multe reprezentări iconografice bizantine, inclusiv pe iconostasele vechilor 

mănăstiri românești, la picioarele crucii este închipuit un dragon. Crucea lui Christos nu este 

reprezentată ca fiind înfiptă în pământ, în stânca Muntelui Căpățânii de la Ierusalim, ci într-un 

dragon.  

 Sigur, tradițiile populare legate de Sărbătoarea Sfântului Gheorghe sunt mai ample și 

conțin și alte semnificații. S-a spus că popularitatea acestui sfânt nu este legată numai de 

                                                 
21 Vasile Pârvan, Getica, ed. cit., ibidem.   
22 Ammianus Marcellinus, Istorie romană,  ed. cit.,, ibidem. 
23 Vezi Ion Ghinoiu, Comoara satelor. Calendar popular,  Ed. Academiei Române, București, 2005.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 19 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

statutul de militar și de martiriul eroului sărbătorit şi sanctificat de către biserică, ci și de vechi 

ritualuri legate de ciclurile vegetaţiei. Sfântul Gheorghe este agricultorul ipostaziat (în greaca 

veche „ghea” + „ergein” însemnând a lucra pământul), care ucide balaurul, duhul rău al 

pământului, pentru a-i elibera pământului forţa vitală, energia biologică germinativă, care este 

primăvara, cu întregul ei alai de binefaceri24. Cu toate acestea, nu se poate face abstracție de 

faptul că tradiția creștină referitoare la Sfântul Gheorghe cel care ucide balaurul s-a impus la 

dacii romanizați și creștinați, pe măsură ce vechea civilizație dacică se stingea, iar prestigiosul 

lor stindard, cu a sa simbolistică religioasă și războinică, nu mai era o realitate fizică, ci a 

început să devină doar o amintire tot mai estompată din planul conștiinței, care cobora treptat, 

ca arhetip, în inconștientul colectiv. Pentru ca, după scufundarea în inconștientul colectiv, 

arhetipul stindardului dacic să reapară la lumină, după cei o mie de ani de creștinism – trecuți 

de la vremea în care se spune că ar fi trăit Sfântul Gheorghe și până la apariția Ordinului 

Dragonului – cu funcții simbolice și militare similare.   

 

 8. Arhetipuri ale inconștientului (b): Ordinul Dragonului 

 După cum se știe, Ordinul Dragonului a fost un ordin militar creștin, înființat pentru 

zona centrală și est-europeană, de către împăratul Sigismund de Luxemburg în anul 1408, cu 

scopul de a proteja Europa de expansiunea otomană. Printre fondatori, alături de împărat, se 

numără o serie de capete încoronate celebre ale Europei catolice: Alfons Rege al Aragonului, 

Cristof al III-lea al Danemarcei, Vladislav II Jagello al Poloniei, Episcopul catolic al 

Zagrebului Eberhard de Lorraine, dar și doi principi ortodocși, Ștefan Lazarevici al Serbiei și 

voievodul muntean Vlad al II-lea, înnobilat în înțelesul occidental al termenului de către 

împăratul Sigismund, în anul 1431. În timp de treizeci de ani, numărul cavalerilor a ajuns la o 

sută, fapt important, pentru că puterea militară și financiară a Ordinului provenea din obligația 

fiecărui cavaler de a echipa și întreține câte o mică armată proprie. Armata totală a Ordinului 

Dragonului, în perioada sa de vârf, ajungea la aproximativ 20.000 de militari, ceea ce 

înseamnă că acest Ordin deținea o putere simbolică și militară considerabilă.  

 Ce este însă curios, dacă nu chiar de-a dreptul bizar, este simbolul care a fost ales 

pentru acest ordin militar creștin, anume Dragonul. Până la momentul înființării Ordinului 

Dragonului, au mai existat și alte ordine asemănătoare, adică militare și creștine. A existat 

Ordinul Sfântului Mormânt, întemeiat de către cruciați în anul 1099, cu scopul de a proteja 

Sfântul Mormânt de la Ierusalim și viața liturgică creștină desfășurată acolo. Simbolul lor, ca 

ordin creștin, era Crucea Patriarhală latină cu dublă traversă, de culoare stacojie, cusută pe 

veșmintele albe sau pe pelerinele negre. A existat Ordinul Templierilor, înființat în anul 1119 

la Ierusalim, cu scopul declarat de a apăra pelerinii creștini europeni care călătoreau în Țara 

Sfântă. Simbolul lor era o cruce de culoare roșie cu brațele  egale. A existat Ordinul 

Ospitalierilor, înființat tot la Ierusalim în anul 1120, un ordin militar caritabil devenit mai 

tărziu, în secolul al XVI-lea, Ordinul Cavalerilor de Malta, având ca simbol tot o cruce cu 

brațe egale, într-o stilizare diferită de cea a Templierilor. A existat apoi Ordinul Cavalerilor 

Teutoni, înființat tot în secolul al XII-lea, cu scopul de a apăra limesul răsăritean al 

catolicismului. Simbolul lor era o cruce neagră pe fond alb, circumscrisă într-un chenar negru 

de forma unui scut militar. Și au mai existat și alte ordine militare creștine de o notorietate 

ceva mai redusă, dar având toate ca simbol fundamental creștin crucea, cu mici variațiuni 

stilistice. În fine, avem Ordinul Dragonului, înființat în anul 1408, având ca simbol Dragonul, 

un simbol nu doar necreștin ci chiar anti-creștin, un monstru fabulos, răufăcător și primejdios 

pentru oamenii nevinovați, un balaur asociat cu puterile malefice învinse odinioară, pe la 

începuturile creștinismului, de către Sfântul Gheorghe.   

                                                 
24 http://www.agero-stuttgart.de/REVISTA-AGERO/ISTORIE/Sangeorz%202%20de%20JMC.htm  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 20 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

 Detaliat, dragonul ca simbol al Ordinului Dragonului se prezintă în felul următor25. Pe 

medalia pe care cavalerii Ordinului o purtau în luptă, prinsă cu un cordon roșu la gât, era 

reprezentat un balaur de culoare verzuie, cu platoșă, cu picioare prevăzute cu gheare și cu cap 

de lup, având totodată și simbolul creștin al crucii, de culoare aurie, desenat pe partea dorsală. 

Balaurul, adică Dragonul, este figurat într-o poziție încolăcită, cu coada lungă de șarpe 

răsucită în jurul gâtului, ca și cum monstrul ar vrea să se sinucidă prin ștrangulare. 

Interpretarea oficială și creștinată a acestui simbol spune că această poziție a cozii, înnodată în 

jurul gâtului, ar semnifica disponibilitatea luptătorului din Ordinul Dragonului de a se jertfi pe 

sine, de a-și da viața pentru cauză, pentru credința creștină26. Departe de a lămuri lucrurile, 

această interpretare forțat-creștină este de natură a spori suspiciunile. De când și în ce condiții 

șarpele malefic din Biblie, balaurul funest din Apocalipsă, echivalat în mentalul comun și în 

terminologia populară cu dracul însuși, a ajuns să simbolizeze altruismul și capacitatea jertfirii 

de sine? Sau Sfântul Gheorghe nu a ucis el oare balaurul o dată pentru totdeuna?  Și de ce un 

ordin militar creștin anti-otoman nu a ales un simbol creștin, crucea, la fel ca și toate celelalte 

ordine militare creștine, de ce a riscat să-și ia un simbol clar anti-creștin?  

 Ipoteza noastră este chiar aceasta: că lupul dacic, sinonim cu balaurul apocaliptic și cu 

dracul în sensul creștin al termenului, nu a fost ucis o dată pentru totdeauna de către Sfântul 

Gheorghe, ci a rămas încă pentru multă vreme, de ordinul mileniilor, un arhetip al 

inconștientului colectiv. Noi utilizăm aici noțiunea de arhetip al inconștientului colectiv în 

înțelesul pe care îl are la C. G. Jung27. Arhetipurile sunt imagini ale unor modele arhaice, care 

sintetizează experiențe originare ale umanității, care se află depozitate în inconștientul 

colectiv al popoarelor și care  influențează comportamentul indivizilor la modul inconștient, 

echivalentul eredității biologice din cultură, respectiv ceea ce se numește ereditatea culturală. 

Jung compară omul, sub raport psihologic, cu un copac care are trunchiul și frunzele afară, 

adică la lumina conștiinței, iar rădăcinile adânc înfipte în pământ, în inconștientul colectiv al 

poporului din care face parte.   

 De aceea, considerăm că alegerea de către împăratul Sigismund de Luxembrug (1368-

1437) a dragonului păgân ca simbol al unui ordin militar creștin a fost un act deliberat, cu 

riscul de a scandaliza lumea catolică, în scopul de a capacita popoarele balcanice ortodoxe 

care contau atunci din punct de vedere militar – în ordinea cronologică a confruntării cu turcii: 

sârbii și românii – să lupte eficient și coordonat împotriva expansiunii otomane. A inclus în 

Ordinul Dragonului pe cei doi principi creștini-ortodocși, care se aflau în prima linie a luptei 

anti-otomane, pe despotul Serbiei Ștefan Lazarevici (1389-1427), fiul cneazului Lazăr al 

Serbiei căzut în bătălia cu turcii de la Kosovo-Polje (1389) și pe domnitorul Țării Românești 

Vlad al II-lea (1436-1447) zis și „Dracul” (poreclă care i se trăgea tocmai de la Ordinul 

Dragonului), tatăl mai celebrului și crudului Vlad al III-lea, zis și Vlad Țepeș. În paranteză fie 

spus, nu trebuie să fie de mirare că, datorită Dragonului / balaurului purtat de către tatăl său, 

Vlad Țepeș a ajuns să fie identificat până târziu, în folclorul mai multor popoare europene, cu 

un monstru sanguinar, care pe timp de noapte se transformă în vampir. Este clar că includerea 

acestor doi principi ortodocși într-un ordin militar catolic a fost făcută din rațiuni militare, dar 

adevărata deșteptare a spiritului războinic al popoarelor balcanice, respectiv al românilor 

dintre Carpați și Dunăre, ca urmași ai vechilor daci, s-a realizat prin preluarea ca simbol 

arhetipal a lupului dacic, a balaurului cu cap de lup, rebotezat „dragon”.    

 Simbolul militar al Dragonului a supraviețuit mai mult în partea centrală a vechii 

Dacii, în Transilvania. Un voievod român, Birtoc Vodă, originar din familia drăgoșeștilor din 

                                                 
25 https://ro.wikipedia.org/wiki/Ordinul_Dragonului  
26 http://www.crestinortodox.ro/secte-culte/ordinul-dragonului-123028.html  
27 C. G. Jung, Opere complete 1. Arhetipurile și inconștientul colectiv, trad. Vasile Dem. Zamfirescu, Ed. Trei, 

București, 2003, p. 53-55.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

 21 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016 

 

Maramureș, ajuns voievod al Transilvaniei (între 1493-1499) sub numele maghiar de 

Bartolomeu Dragfy, sprijinitor militar (după unele surse și cuscru) al lui Ștefan cel Mare, în 

1497 împotriva lui Ioan Albert regele Poloniei, a fost printre ultimii exponenți de seamă ai 

Ordinului Dragonului. Blazonul său voievodal este, până la un punct, identic cu cel al lui 

Dragoș Vodă Descălecătorul Moldovei: deasupra semilunei căzute cu coarnele în sus, o 

săgeată îndreptată în sus, între două stele aurii, pe fond albastru. Blazonul lui Dragfy are în 

plus, ca păzitori, de o parte și de alta a stemei, doi dragoni cu capetele de lup și cozile 

îngemănate.  

 Ordinul Dragonului, ca ordin militar creștin, a dispărut de pe scena istoriei după 

Bătălia de la Mohacs (Ungaria) din anul 1526, soldată cu o victorie decisivă a otomanilor, 

bătălie în urma căreia Ungaria și-a pierdut statalitatea pentru o sută cincizeci de ani.        

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)
BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

