JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

THE "DACIAN” WOLF

Nicolae luga
Prof., PhD, "Vasile Goldis” Western University of Arad

Abstract: The «Dacian Wolf» is the standard ensign that the ancient Dacian people used to
hold up in warfare: a wolf’s head with snake body. It is a well-known ensign both in its
representation on the Trajan’s Column in Rome and from some ancient historians’
descriptions. The significance of these two totemic animals — the wolf and the snake — in the
Dacian and Getae peoples’ religion and mythology have also been studied by important
contemporary historians, from Vasile Parvan to Mircea Eliade.

This study follows our own original and hermeneutic hypothesis concerning the persistence of
these symbols a long time after the Dacian people disappeared, being assimilated by the
Romans, symbols which periodically appear in history as archetypes of the collective
unconscious (as defined by C.G. Jung), thus examining the Christian legend of St. George
killing the dragon (draco), and the establishment of the Order of the Dragon as a Christian
military order at the beginning of the 15™ century.

Keywords: wolf, dragon, C. G. Jung, Mircea Eliade, St. George, Order of the Dragon

1. Ubicuitatea geografica a lupului

Din punctul de vedere al habitatului, Lupul (Canis lupus) era — si incd mai este —
foarte bine raspandit in toatd emisfera nordica a globului terestru, a fost chiar cea mai
raspanditd specie dintre toate mamiferele de pe pamant. Singurul sau pradator natural este
tigrul (problema se pune doar in Asia), dar lupul a pierdut lupta inegala cu omul in unele zone
precum America de Nord, Europa Occidentala, India sau Japonia, locuri in care specia este pe
cale de disparitie sau chiar a disparut, fiind vanatd necontrolat pana spre sfarsitul secolului
XX.

Lupul este un vanator inteligent si feroce, caracterizat printr-o cooperare eficienta a
indivizilor in cadrul unor mici grupuri (haite) bine organizate!. La vanitoare, haita aplici o
strategie de invaluire pe flancuri a prazii si de conducere a acesteia, intr-un unghi tot mai
ingust, spre zone inchise. Lupii au invatat sa recunoasca si sa evite capcanele puse de catre
oameni pentru prinderea lor. Sunt capabili sa alerge mult timp fara intrerupere si sa parcurga
uneori pana la 100 de km intr-o singura noapte.

2. Ubicuitatea mitologica

Lupul nu este doar un mamifer raspandit in Europa, Asia si America de Nord, ci este
in acelasi timp prezent si in mitologiile vechi ale popoarelor care trdiesc pe aceste trei
continente. Astfel, in mitologia nordica, vechi-scandinava, lupul are semnificatia unui straimos
mitologic si a unui erou razboinic?. In mitologia chineza, lupul — numit ,,lupul albastru ceresc”
— este identificat cu steaua Sirius si este considerat stramosul dinastiilor chineze si mongole.
Dupa cum observa si Mircea Eliade, ,,Faptul cd un popor isi trage denumirea etnica de la
numele unui animal are intotdeauna o semnificatie religioasd”®. In vechea Indie, in scrierea
Mahabharata, este prezentat un razboinic, Bhima, cu infatisare infricosatoare, cu cap de om si
trup de lup. La popoarele turcice, care de asemenea au migrat din Asia, ,.tatal turcilor” este tot

1V, Cotta, M. Bodea, Vénatul Romdniei, Ed. Agrosilvica, Bucuresti, 1969.
2 http://www.historia.ro/exclusiv_web/general/articol/lupul-demon-infernal-i-c-l-uz-divin
3 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Gehnghis-Han, ESE, Bucuresti, 1980, p. 23.

12

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

un lup, atata doar ci — spre deosebire de China — este numit ,,lupul cenusiu”. In Kamciatka si
in general la populatiile proto-siberinene, la fel ca si la vechii romani, lupoaica avea conotatia
fertilitatii sexuale. Anual, aici era confectionatd o papusa din paie reprezentand un lup, care
urma si se ,insoare” cu fetele nemdritate din sat*. La samanii amerindieni, la nativii de pe
continentul american pre-columbian, lupul semnifica devotamentul impins pana la sacrificiul
de sine. Datoritd traiului in comun si a calitdtilor pe care le au, in conceptia amerindienilor
lupii sunt conducatori ai haitelor pe lumea aceasta, dupa cum conduc sufletele mortilor pe
lumea cealaltd®. Tot astfel in mitologia greco-romani cainele monstruos Cerber — derivat al
lupului — pazeste cu strasnicie intrarea in Infern, permitand sufletelor omenesti doar sa intre si
nicidecum sa iasa. Despre un rdzboinic deosebit de viteaz si sef militar, la amerindieni se
spunea ci intr-o viata viitoare sufletul siu se va intrupa intr-un lup. In mitologia persani, la
fel ca si in cea romana, regele Cirus al II-lea cel Mare (secolul VI 1i. H.) era sa fie ucis de mic
copil de catre bunicul sdu, prin abandonarea intr-o padure, dar a scapat cu viata, alaptat fiind
de catre o lupoaica.

In fine, in binecunoscuta legendi romani a lui Romulus si Remus lupoaica, in calitate
de salvatoare si mama hranitoare a celor doi copii mici, este asimilabilda de asemenea
statutului de animal totemic si strdmos legendar al oamenilor. Tot la romani exista si
sarbatoarca numita lupercalia, adica ,sarbatoarea lupilor”. ,Lupercul” era o divinitate
lycaomorfa a turmelor si a pastorilor, un fel de conducator al lupilor cu un rol ambiguu, el
putea trimite lupii asupra turmelor sa le prade, dupd cum putea si sa-i retind sd nu atace
turmele®. La fel cum in crestinismul primitiv roméanesc si in superstitiile in spetid transmise
pana in secolul XX, Sf. Apostol Andrei (cdruia i se atribuie crestinarea populatiilor de pe
actualul teritoriu sud-estic al Romaniei) este considerat si ,,Andreiul lupilor”, un duh obscur
care poate controla haitele de lupi sd nu-i atace pe oameni si sa nu atace oile si vitele taranilor
in perioada stabulatiei de iarna. De aceea, in Maramures pand in urma cu cateva decenii, n
seara de Sanandrei (29 noiembrie) grajdurile vitelor si saivanele oilor erau afumate cu tamaie,
se spunea un fel de rugaciune care nu se gasea in repertoriul crestin curent si pe grinda de sus
a usii grajdului se facea semnul crucii cu un carbune sau cu usturoi.

Lupercul roman mai era, totodatd, si un simbol al fertilitatii turmelor. Sarbatoarea
lupilor (lupercalia) se tinea la Roma anual intre 13-15 februarie. Cei care oficiau cultul
sacrificau o caprd, consumau din carnea ei friptd si beau vin, apoi alergau goi pe strazi si
loveau femeile intalnite in cale cu fasii din pielea animalului sacrificat, lumea crezand ca prin
aceasta se provoaca fertilitatea femelior si li se asigura nasteri usoare. Aceastd sdrbdtoare a
lupercaliilor a fost desfiintatd de catre papalitate abia pe la sfarsitul secolului V d. H., insa
arhetipul ritualului ca simbol al dorintei sexuale si al fertilitatii a trecut in crestinismul catolic
in sarbatoarea Sf. Valentin, sarbatorit la fel ca si lupercaliile tot pe la jumatatea lunii
februarie, iar in cel risiritean in sarbatoarea de Dragobete. In Roma antici, cu ocazia
lupercaliilor se produceau si excese bahice si manifestdri de libertinaj sexual, incat locurile
unde prestau de obicei prostituatele (bordelurile) au ajuns sa se numeasca ,,lupanare”.

3. Lycanthropul

Lycanthropia (in greaca veche: ,,lupul-om”) inseamna capacitatea legendara a omului
de a se transforma sau de a fi transformat in lup’. Poate fi privitd si ca o traditie totemica,
intalnita la unele populatii primitive si intratd mai apoi in deprinderi si ritualuri simbolice, in

4 ldem, http://www.historia.ro/exclusiv_web/general/articol/lupul-demon-infernal-i-c-1-uz-divin

5 http://spiritliber.blogspot.ro/2011/06/astrologia-amerindiana.html

6 Atanasie Marian Marienescu, Cultul pigdn si crestin. Sarbdtorile si datinile romane vechi, Ed. Saecullum,
Bucuresti, 2005.

" Victor Kernbach, Dictionar de mitologie generala, Editura Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1989.

13

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

cadrul unor superstitii, de autodefinire a unor oameni care pretind ca ar avea posibilitatea
metamorfozarii n lup.

In mitologia greaca este bine cunoscuti legenda lui Lycaon, rege al Acardiei. Acesta,
avandu-l ca oaspete la masa pe Zeus insusi, i-a oferit acestuia carne de om, pentru a verifica
dacd Zeul stie ce mananca sau nu, respectiv daca este omniscient sau nu. Zeus s-a maniat
cumplit si 1-a metamorfozat pe Lycaon in lup. Dar aceasta legendd are un rol paradigmatic.
Potrivit altor mituri subsumate legendei lui Lycaon, referitoare tot la Arcadia, aici ar fi existat
obiceiul ca un baiat din familie sa fie selectat spre a fi un viitor rdzboinic redutabil si dus la
marginea unui lac. Acolo se dezbraca, isi lasa hainele 1n acel loc si traversa lacul inot, apoi
dispdrea 1n salbaticie si se transforma in lup. Traia ca lup printre lupi timp de opt ani dupa
care, dacd in acest timp nu a murit si daca s-a abtinut sd manance carne de om, atunci 1i era
ingaduit sa se reintoarca la lac, 1l traversa Tnot inapoi, isi lua hainele si se transforma din nou
in om, fiind acuma cu opt ani mai batran, deci adult in toata puterea. Acest ritual este centrat
pe doud gesturi simbolice, dezbracarea / Imbracarea si traversarea apei, care marcheaza
transmutarea din om in animal si inapoi din animal in om. In realitate era vorba de un rit de
intiere razboinica. La intoarcere, tandrul care a fost lycanthrop era deja un razboinic otelit,
mai puternic si mai bun decat ceilalti razboinici, care a invatat o strategie noua de lupta, din
modul de comportare al lupilor la vanatoare. O ininitiere analoagd serviciului militar de mai
tarziu.

Fireste ca stravechea traditie totemica a lycanthropiei nu a putut sa fie asimilatda in
gandirea crestind, prea era lucrul dracului. Pe de alta parte, crestinismul s-a vazut confruntat
cu persistenta acestui arhetip in mentalitatea populard pand in Evul Mediu tarziu si atunci a
fost nevoit sa-1 respingd cu violenta, respectiv sa-lI transfere in zona fortelor malefice.
Explicatia era fie ca unii oameni se puteau transforma in lupi, din vointd proprie, prin metode
vrdjitoresti si colaborare cu diavolul, fie cd anumiti oameni care au comis pacate infamante
erau transformati in lupi de citre Dumnezeu, drept pedeapsa. S-a mers pana acolo, incat o
autoritate teologico-filosofica de talia Sfantului Toma de Aquino sa sustind, vis-a-vis de
lycanthropie, ca nu doar Dumnezeu, ci chiar si ingerii si demonii 1i pot pedepsi pe oament,
trasformandu-i in animale (,, Omnes angeli, boni et Mali, ex virtute naturali habent potestatem
transmundi corpora nostra”)®.

Prin secolele XV-XVI, Inchizitia Catolica s-a vazut pusa in situatia sa solutioneze o
multime de procese de vrajitorie, in care erau pe rol cazuri de lycanthropie, cunoscute sub
denumirea din franceza medievald de ,,Le Loup Garou”. Naratiunea invariabila a faptului era
ca In anumite zone bantuia un lup neobisnuit de mare, care ataca, ucidea si manca oameni pe
timp de noapte. In confruntarea cu lupul, uneori oamenii reuseau si scape si si rineasci
animalul intr-un fel sau altul, pentru ca apoi, la lumina zilei, sd aiba surpriza stupefianta de a
recunoaste ranile respective pe trupurile unor cunoscuti, barbati sau femei din localitate. Dati
pe mana Inchizitiei, acestia recunosteau sub tortura cd, in mod periodic, prin vrdjitorie, se
transformau in lupi. Erau inevitabil condamnati la moarte si arsi pe rug.

4. Moroi, strigoi, varcolaci

Traditia roméneascd a varcolacului preia ceva si din vechea tema greceasca a
lycanthropiei, dar ajunge totodata sa fie destul de mult diferita de aceasta. Avem aici, in zona
nord-dunareand, mai multe duhuri rele, sub denumiri, infatisari si atribute diferite. Avem
moroii, care pot fi activati si, respectiv alungati prin vraji sau descantece, duhuri raufacatoare
fara un chip anume, care se marginesc sd ia laptele de la vaci, care vampirizeaza asadar nu
sangele omului, ci resursa lui alimentard de bazd. Apoi strigoii, duhuri malefice mai
periculoase decat moroii, care pot pricinui oamenilor rele mai mari si mai diversificate. Daca
cuvantul ,,moroi” vine probabil din slavona veche, dupd cum sustin lingvistii (,,mora”

8 https://lakeoftears.wordpress.com/tag/licantropie

14

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

insemnand vrajitoare), in schimb ,,strigoiul” este latin. Striga (Tyto alba) este o pasare mare
nocturna, o specie de bufnitd cu partea anterioara colorata in alb si cu cearcéne negre in jurul
ochilor fosforescenti, observabila noaptea ca o fantoma care ,,strigd”, care scoate pe intuneric
puternice tipete ascutite, considerate rau-prevestitoare. Erau expusi la riscul sa devind moroi
sau strigoi copiii care au murit nebotezati, cei nascuti cu anumite malformatii sau defecte, cu
semne rele, raufacatorii care au murit executati etc. — in genere spirite ale mortilor care nu se
puteau odihni, care nu puteau si nici nu aveau cum sa intre In imparatia cerurilor.

Cu varcolacul lucrurile stau diferit fatd de moroi si strigoi. Varcolacul este si el
sufletul unui om care intruneste conditiile nefericite pentru a deveni strigoi, dar care nu
ramane o simpla fantoma ci se intrupeaza intr-un monstru inspaimantator. Varcolacul nu are o
reprezentare concretd a unui animal precis determinat si nici o etimologie sigura. In varinta
paleoslava sud-dunareana, varcolacul ar insemna un animal fabulos, care are pe cap ,,par de
lup” (,,vilk” + ,,dlak”). In varianta latini vulgara, consideratd de citre noi ca fiind cea mai
probabild, varcolacul (,,vermis” + ,,colacius”) este monstrul cu trup de sarpe (vierme)® si cap
de lup, care se incoldceste in jurul lunii si o ,,mananca” periodic, ceea ce explicd mitologic
succesiunea fazelor lunii, scaderea si cresterea luminozitatii aparente a astrului noptii, precum
si eclipsele accidentale de soare. Sau este suficient ca, din cauza unor suspensii atmosferice,
luna sa aiba o culoare rosiatica, pentru ca in mitologia romaneasca sa se creada cd aceasta a
fost incoltita de catre varcolac si ca sangereaza din acest motiv. Asadar, un monstru care nu
vampirizeazi doar sangele oamenilor, ci chiar si lumina lor. In tot cazul, creatura fantastica
numitd varcolac este partial lycaomorfa — are adica ceva din fiinta lupului, capul de lup,
animalul totemic al strdmosilor nostri daco-geti — si partial serpentimorfa, draceascd, avand
trup de balaur. Si mai are o forta colosala, cosmica, fiind capabila de a oculta lumina emisd de
luminatorii mari pusi de Dumnezeu pe cer.

Arhetipul varcolacului a degenerat mult de la reprezentarile primitive, originare pana
in prezent. In folclorul din vremurile mai apropiate de noi sau chiar din zilele noastre, inclusiv
in filmele zise ,,horror”, varcolacul este prezentat tot in stil medieval, ca un om obisnuit in
viata cotidiana, dar care in anumite nopti cu lund plind nu se poate sustrage transformarii
pentru cateva ore in ,,om-lup”, o bestie cruda si sanguinard, avand cel putin canini de lup si o
forta fizica iesitd din comun, care vaneaza si ucide tot ce 11 iese in cale, chiar si animale mari
si deosebit de puternice, precum boii sau mistretii, spre a le suge sangele. In general nu ataca
omul, dar daca este cumva ranit de catre vreun om in timpul noptii, In ziua urmatoare
respectivul varcolac, redevenit cetdtean obisnuit, poate fi vazut cum este dus cu ambulanta la
spital, pentru a i se acorda ingrijiri medicale®.

5. Dacii si lupii

Dupa Strabon (63 1. H. — 21 d. H.), renumit istoric si geograf din antichitate, dacii s-au
numit mai inti ,,davi” sau ,,daoi”, adica lupi®!, traditie valorificati si de citre istoricul roman
al religiilor Mircea Eliade, care care pleacd de la observatia cd ,,daos” era numele frigian al
lupului'?. Navigatorii greci din antichitate, care stribateau cu coribiile Marea Neagri, au
botezat locul de la varsarea Dunarii in Marea Neagra (portul Chilia de azi) ,,Lyko-stoma”,
adica Gura Lupului. Dacii se numeau ei Insisi lupi, in sensul cd ei sunt asemeni lupilor, pentru
ca ii imitd pe lupi — spune acelasi Strabon — traind ca si lupii din prada (lupos imitarentur
rapto viverent). Dacii se transformau apoi si ritualic in lupi®, punandu-se astfel sub protectia
zeului-lup. Mai mult decat atat, transformarea ritualica a razboinicului in fiard insemna si o

% In Maramures, pentru a denumi sarpele a fost conservat pana in a doua jumatate a secolului XX arhaismul din
latina, vulgara fosilizat in limba romana, de ,,vierme”, pronuntat ca regionalism ,,zerme” sau ,,zierme”.

10 http://www.secretelefemeilor.ro/misterul-oamenilor-varcolaci.html

11 Strabon, Geografia, vol. 11, Bd. Stiintifica, Bucuresti, 1974, p. 239.

12 Mircea Eliade, op. cit., p. 21.

13 |dem, p. 25.

15

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

schimbare radicala de comportament. Odata Tmbracat cu blana de lup, razboinicul nu mai avea
nimic omenesc, nu se mai simtea legat de legile si obiceiurile oamenilor, devenea un luptétor
de temut, feroce si invincibil, care nu se temea de moarte si era stapanit de un soi de ,,nebunie
eroica” (furor heroicus).

Arma acestor razboinici arhaici era o maciucd foarte mare si grea, cu care se putea
dobori si un bou* si care a rimas multd vreme, in paralel cu modernizarea militard, arma
traditionala a taranilor romani si a pastorilor, iar pe masura ce au fost inventate arme mai
perfectionate si mai eficiente, maciuca (bata) a devenit un instrument simbolic si cultual,
precum in jocul calusarilor.

Au existat si alte civilizatii care aveau ca simbol si stindard militar dragonul de acest
tip, adica sarpele cu cap de lup. Mircea Eliade 1l citeaza pe istoricul german Franz Altheim
(1898-1976), care mentioneaza ca o pictura murala din Turkestan reprezinta un dragon cu cap
de lup, stindard raspandit in vechime in nord-vestul Iranului si in Armenia de azi. De
asemenea se stie si faptul cd unele triburi germanice care, in migratia lor din Antichitatea
tarzie si Evul Mediu timpuriu au traversat Europa pe la nord de Imperiul Roman, aveau ca
stindard dragonul cu cap de lup, imprumutat foarte probabil de la daci, dupa cum triburile
germanice care s-au confruntat cu legiunile romane au imprumutat de la romani acvila,
vulturul, rdmas ca simbol national germanic pana in ziua de azi. La germanici, la fel ca si la
romani, din vechime si pand azi este prezentd tema onomastica a lupului, adica obiceiul
precrestin ca oamenilor sa li se dea la botez Tn mod frecvent numele de Wolf sau Wulfina si,
respectiv Lupu sau Lupa. In Maramures, pana pe la mijlocul secolului trecut, copiii mici care
se imbolnaveau erau salvati de catre parinti nu prin prezentare la medic, ci prin vanzare si
rascumparare rituald, apoi erau re-botezati cu numele de Lupu sau Lupa, dupa care (se credea)
scapau cu viata din aceastad cauza si deveneau mai rezistenti la boli si erau feriti de tot felul de
primejdii'®. Prezenta simbolisticii dragonului cu cap de lup la aceste popoare aparent atat de
indepartate Tnseamna, dupa acelasi Mircea Eliade, ca ar fi vorba de un fond mitololgic indo-
european comun pentru iranieni, daci si germanici?®.

6. Stindardul dacilor

Potrivit reprezentdrilor sdpate in piatra pe Columna lui Traian, precum si diferitelor
alte 1zvoare arheologice, stindardul dacilor, numit si dracon sau drac (in greaca veche,
,dracon” insemnand sarpe sau balaur), artata in felul urmator. Avea forma unui cap de lup cu
gura deschisa, confectionat din metal, broz sau arama, care se continua cu un corp de sarpe
sau balaur, din material textil sau din piele, care se umfla in bataia vantului si care, din goana
calului, alcituia o flamuri serpentiforma orizontala'’. Capul de lup era fixat intr-o sulita si era
purtat de citre calaretii daci numiti draconari. In interiorul capului de lup se afla un dispozitiv
care se Ingusta treptat, prevazut la capat cu un fluier, crescand astfel forta curentului de aer si
care scotea un suierat puternic, asemanator cu urletul lupilor, Ingrozind dusmanul.

Atestarea certa a acestui stindard in legdturd cu dacii se afla in peste 20 de imagini
sculptate pe unele metope ale Columnei lui Traian, in special in scenele de lupta, in preajma
unor fortificatii dacice sau a unor cipetenii de rang inalt din randul dacilor. In cel putin doua
cazuri, reprezentarea stindardului pe Columna este legatd si de persoana regelui Decebal.
Reprezentari ale stindardului dacilor mai apar si printre prazile de razboi sculptate la baza

14 Ibidem, p. 28.

15 Dumitru luga, Studii si alte scrieri, Editura Cybela, Baia Mare, 2015, p. 92.
16 Mircea Eliade, p. cit., ibidem, p. 29.

17 Vasile Parvan, Getica, Ed. Meridiane, Bucuresti, 1982, p. 293.

16

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Columnei'®. Existd insd si izvoare scrise, deosebite de pretioase, cu prezentdri exacte si
amanuntite ale draconilor purtati in triumf la Roma, cum ar fi sugestiva descriere a istoricului
roman Ammianus Marcellinus. impératul Constantius mergea intr-o trasurd de aur, iar ,,de jur
imprejur fluturau, tesuti pe panza de purpura si atarnati in varful sulitelor aurite, dragonii cu
gurile ciscate, care in bitaia vanturilor suierau, risucindu-si furiosi cozile°.

Mai sus, am vazut legatura lupului cu dacii, lupul fiind un animal totemic, simbolic al
acestui popor. Dar stindardul dacilor reprezinta un cap de lup cu corp de sarpe. De ce sarpele
este conexat cu lupul in stindardul dacic si nu o alta vietate, reala sau fantastica? Explicatia ar
fi cd, in mentalitatea dacilor sarpele, la fel ca si lupul, avea o functie magica si era inzestrat cu
anumite atribute ale sacralitatii. Dacii aveau o credintd puternicd in nemurirea sufletului, iar
sarpele, iesind din crapaturile stancilor si din felurite gauri aflate in padmant, era vazut ca un
mesager al mortilor din lumea de dincolo, pentru cei aflati aici pe pamant. Era ca o divinitate
chtoniana, tenebroasa, cu o functie psyhopompa asemanatoare cu cea a lui Hermens.

In opinia lui Vasile Parvan insi, sarpele din compozitia draconului dacic ar avea o cu
totul altd simbolisticd. Anume este vorba de un sarpe cu pene, inaripat, la fel ca si zeul suprem
al aztecilor, asadar un ,,demon al vdzduhului”, iar nu un sarpe subpamantean. Cu privire la
demonul vazduhului, Parvan arata ca: ,,Mitologia populara romaneasca a pastrat pana azi sub
numele slav de ‘zmeu’ vechiul concept dacic al demonului serpentiform, care zboara prin
viazduh”®. Parvan asimileazi sarpele din stindardul dacic divinititilor uraniene din cultul
mithraic, care sunt zoomorfe si stdpanesc uraganul. Trupul de sarpe care se zbate n bataia
vantului este imaginea Insasi a furtunii, iar zeul suprem care dezlantuieste uraganul este zeul
traznetului.

7. Arhetipuri ale inconstientului (a): balaurul Sfantului Gheorghe

Dupa cum se stie Crestinismul, incd de la inceputurile sale, a asimilat multe
reprezentdri si practici pagane pe care le-a resemnificat, carora le-a dat o semnificatie crestina,
pe care le-a ,crestinat”. Lista acestor elemente pre-crestine asimilate in crestinism este
impresionanta si nu este scopul nostru sa prezentdm aici un inventar in acest sens. Lupul din
stindardul dacilor a constituit insd o problema pentru crestinismul primar din acest punct de
vedere, al nevoii de asimilare, pentru cd nu putea fi asimilat. Dupa pérerea noastra,
impedimentul I-a constituit in primul rand sarpele sau balaurul din alcatuirea stindardului,
datoritd puternicului presigiu malefic pe care aceastd reptild il are in Biblie, atat in Vechiul cat
si in Noul Testament. In Vechiul Testament, incd de la facerea lumii, prin Sarpe intra in lume
viclenia, minciuna, amagirea, ispitirea si caderea primilor oameni in pacat, un pacat teribil,
care modifica radical statutul ontologic al omului, acesta devenind muritor. Dumnezeu Insusi
il blesteama pe Sarpe si instaureazd o dusmanie de nestins intre semintia Sarpelui si semintia
femeii (Fac., Ill, 14-15). Deci, Sarpele este o ipostaziere a spiritului melefic, este diavolul
insusi ca ,tatd al minciunii” (In, VIII, 44) si devine izvorul tuturor relelor de pe pamant.
Asadar, imposibil de crestinat.

In Biblie ne intalnim cu ideea de ,,sarpe” in doui ipostaze diferite, sarpele fiind numit
cu doi termeni diferiti. Intdi avem sarpele Vechiului Testament, amigitorul Evei, apoi in Noul
Testament avem un indemn enigmatic al Mantuitorului Insusi: ,,Fiti intelepti ca serpii...”
(Mt., X, 16), pasaj care (in context) indeamna probabil la o anumitd prudentd, impinsa pana la
viclenie. In aceste locuri, sarpele este numit cu cuvantul grecesc ,,ophis”, fira ca fiinta
acestuia sa aibd o descriere anume. In al doilea rand, tot ca spirit malefic, sarpele mai apare si

18 Liviu Marghitan, Mioara Turcu, Mdrturii arheologice referitoare la stindardul geto-dacilor, in Thraco-

dacica, 2001, 22, nr. 1-2, pag. 213-221.
19 Ammianus Marcellinus, Istorie romand, trad. David Popescu, ESE, Bucuresti, 1982, p. 125.
2 Vasile Parvan, Getica, ed. cit., p. 294.

17

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

in Apocalipsa, dar aici este descris ca un monstru fabulos teriomorf, de dimensiuni cosmice, si
este numit cu un alt cuvant grecesc, anume ,,dracon” (care 1-a dat in romaneste pe ,,dracul”,
atata de familiar noud), cuvant tradus in Biblie nu prin ,,sarpe”, ci prin ,,balaur”. Balaurul
(,,dracul”) din Apocalipsa arata astfel: ,,Iatd un Balaur mare, rosu ca focul, avand sapte capete
si zece coarne, $i pe capete sapte cununi imparatesti. Si coada lui tragea dupa sine a treia parte
din stelele cerului, pe care le-a aruncat pe pamant” (Apocalipsa, XII, 3-4), imagine continuata
cu alte amanunte, in alte descrieri contextuale.

Desigur, sarpele care intra in compunerea stindardului dacic nu era sarpele comun
(,,ophis™), ci era un balaur (,,dracon”), dupa cum si Vasile Parvan observa ca in stindard avem
un sarpe cu pene, adicd un balaur sau un zmeu?. De altfel, romanii insisi numeau stindardul
dacilor, compus din cap de lup si trup de balaur, cu cuvantul grecesc ,,dracon”, nu cu latinul
»serpens”, iar pe cdldretii care goneau cu draconii ridicati deasupra capului, de scoteau acel
suierat amenintitor binecunoscut, cu rol apotropaic, ii numeau ,draconari”??. Apoi, in
crestinismul vechi romanesc, ,,draconul” a devenit pur si simplu ,,dracul” si a ajuns sa-I
semnifice exclusiv pe diavol, pe raul absolut personificat.

Dupa cum am aratat mai sus, crestinismul primar a ,,crestinat” multe elemente de cult
si simboluri pagane, dar sarpele sau balaurul dacic nu putea fi crestinat nicidecum, dar nici nu
putea fi lasat sd supravietuiascd in pace in interiorul crestinismului, fiindca acesta era insasi
personificarea raului, intruchiparea diavolului. Atunci ,,draconul” dac a fost transformat in
»dracul” din imaginarul colectiv crestin. Atunci (prin secolele III-IV d. H.), crestinismul a
efectuat o bruscd si evidentd rasturnare de paradigma. Anume, draconarul dac, respectiv
calaretul purtand in varful unei sulite balaurul cu cap de lup, precum si cavalerul trac
(reprezentat mai mult in ipostaze cinegetice) au fost transformati, printr-o operatie de
inversare si falsificare simbolici extrem de simpli, in Sfantul Gheorghe ucigand balaurul?®,

S-a produs o rasturnare nu doar simbolica, ci chiar si In plan fizic, a fost suficient ca
militarul cilaret sa fie reprezentat ca avand stindardul cu balaurul rasturnat spre pamant, iar
capul sdu sa primeasca o aurd de sfant. ,,Draconul” dacic ca stindard real purtat in rdzboaie a
fost transformat treptat intr-un ,,dragon” in general, Intr-un balaur fabulos, Insa fard capul de
lup, pentru cd mentinerea capului de lup In imaginea negativd in care balaurul este ucis de
catre sfantul crestin ar fi intdmpinat probabil rezistentd din partea populatiei autohtone,
urmasa a vechilor daci. Dragonul ca simplu balaur proteic, polimorf si politrop, devine in
acest fel un simbol al intunericului subpdmantean, al fortelor obscure si tenebroase, dracul in
persoand, care nu mai era sustinut in sulitd, ci dimpotrivd era pus la pamant si Tmpuns cu
sulita, era ucis ca simbol de cdtre un militar bizantin devenit sfant crestin. Sfantul Gheorghe a
devenit apoi popular, ca sfant militar ocrotitor al poporului, armatele de uscat actuale din
tarile crestin-ortodoxe (Rusia, Romania etc.) il au ca patron, multe orase poartd numele de
Stantu Gheorghe, Sangiorz, Giurgiu etc. Semnificatia era aceea cd noua religie, crestinismul a
biruit sau trebuia sd biruiascd forta pagand reminiscentd a vechilor daci. Prin extensie,
stindardul dacic transformat in balaurul fabulos al dragonului a ajuns ca, in crestinism in
general, sa reprezinte si puterea mortii, Invinsa de catre Christos in jertfa de pe Cruce. De
aceea in foarte multe reprezentari iconografice bizantine, inclusiv pe iconostasele vechilor
manastiri romanesti, la picioarele crucii este inchipuit un dragon. Crucea lui Christos nu este
reprezentatd ca fiind infipta in pdmant, in stinca Muntelui Capatanii de la lerusalim, ci intr-un
dragon.

Sigur, traditiile populare legate de Sarbatoarea Sfantului Gheorghe sunt mai ample si
contin si alte semnificatii. S-a spus ca popularitatea acestui sfant nu este legatd numai de

21 Vasile Parvan, Getica, ed. cit., ibidem.
22 Ammianus Marcellinus, Istorie romand, ed. cit.,, ibidem.
2 Vezi lon Ghinoiu, Comoara satelor. Calendar popular, Ed. Academiei Roméane, Bucuresti, 2005.

18

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

statutul de militar si de martiriul eroului sarbatorit si sanctificat de catre biserica, ci si de vechi
ritualuri legate de ciclurile vegetatiei. Sfantul Gheorghe este agricultorul ipostaziat (in greaca
veche ,,ghea” + ,ergein” insemnand a lucra pamantul), care ucide balaurul, duhul rau al
pamantului, pentru a-i elibera pamantului forta vitald, energia biologica germinativa, care este
primivara, cu intregul ei alai de binefaceri®*. Cu toate acestea, nu se poate face abstractie de
faptul ca traditia crestina referitoare la Sfantul Gheorghe cel care ucide balaurul s-a impus la
dacii romanizati si crestinati, pe masura ce vechea civilizatie dacica se stingea, iar prestigiosul
lor stindard, cu a sa simbolisticd religioasa si rdzboinica, nu mai era o realitate fizicd, ci a
inceput sd devina doar o amintire tot mai estompata din planul constiintei, care cobora treptat,
ca arhetip, 1n inconstientul colectiv. Pentru ca, dupd scufundarea in inconstientul colectiv,
arhetipul stindardului dacic sa reapara la lumind, dupa cei o mie de ani de crestinism — trecuti
de la vremea in care se spune ca ar fi trdit Sfantul Gheorghe si pana la aparitia Ordinului
Dragonului — cu functii simbolice si militare similare.

8. Arhetipuri ale inconstientului (b): Ordinul Dragonului

Dupa cum se stie, Ordinul Dragonului a fost un ordin militar crestin, infiintat pentru
zona centrala si est-europeand, de catre imparatul Sigismund de Luxemburg in anul 1408, cu
scopul de a proteja Europa de expansiunea otomana. Printre fondatori, alaturi de Imparat, se
numara o serie de capete incoronate celebre ale Europei catolice: Alfons Rege al Aragonului,
Cristof al Ill-lea al Danemarcei, Vladislav Il Jagello al Poloniei, Episcopul catolic al
Zagrebului Eberhard de Lorraine, dar si doi principi ortodocsi, Stefan Lazarevici al Serbiei si
voievodul muntean Vlad al ll-lea, innobilat in intelesul occidental al termenului de catre
imparatul Sigismund, in anul 1431. In timp de treizeci de ani, numarul cavalerilor a ajuns la o
sutd, fapt important, pentru ca puterea militard si financiara a Ordinului provenea din obligatia
fiecdrui cavaler de a echipa si intretine cate o mica armatd proprie. Armata totala a Ordinului
Dragonului, in perioada sa de varf, ajungea la aproximativ 20.000 de militari, ceea ce
inseamna ca acest Ordin detinea o putere simbolica si militara considerabila.

Ce este 1nsa curios, daca nu chiar de-a dreptul bizar, este simbolul care a fost ales
pentru acest ordin militar crestin, anume Dragonul. Pand la momentul infiintarii Ordinului
Dragonului, au mai existat si alte ordine asemanatoare, adicd militare si crestine. A existat
Ordinul Sfantului Mormant, intemeiat de catre cruciati in anul 1099, cu scopul de a proteja
Stantul Mormant de la Ierusalim si viata liturgica crestind desfasurata acolo. Simbolul lor, ca
ordin crestin, era Crucea Patriarhald latind cu dubla traversd, de culoare stacojie, cusutd pe
vesmintele albe sau pe pelerinele negre. A existat Ordinul Templierilor, infiintat in anul 1119
la Terusalim, cu scopul declarat de a apdra pelerinii crestini europeni care calatoreau in Tara
Sfanta. Simbolul lor era o cruce de culoare rosie cu bratele egale. A existat Ordinul
Ospitalierilor, infiintat tot la Ierusalim in anul 1120, un ordin militar caritabil devenit mai
tarziu, in secolul al XVI-lea, Ordinul Cavalerilor de Malta, avand ca simbol tot o cruce cu
brate egale, intr-o stilizare diferitd de cea a Templierilor. A existat apoi Ordinul Cavalerilor
Teutoni, infiintat tot in secolul al XlIl-lea, cu scopul de a apdra limesul rasaritean al
catolicismului. Simbolul lor era o cruce neagra pe fond alb, circumscrisa intr-un chenar negru
de forma unui scut militar. Si au mai existat si alte ordine militare crestine de o notorietate
ceva mai redusd, dar avand toate ca simbol fundamental crestin crucea, cu mici variatiuni
stilistice. In fine, avem Ordinul Dragonului, infiintat Tn anul 1408, avand ca simbol Dragonul,
un simbol nu doar necrestin ci chiar anti-crestin, un monstru fabulos, raufacator si primejdios
pentru oamenii nevinovati, un balaur asociat cu puterile malefice invinse odinioard, pe la
inceputurile crestinismului, de catre Sfantul Gheorghe.

24 http://www.agero-stuttgart.de/REVISTA-AGERO/ISTORIE/Sangeorz%202%20de%20JMC.htm
19

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Detaliat, dragonul ca simbol al Ordinului Dragonului se prezinti in felul urmitor?®. Pe
medalia pe care cavalerii Ordinului o purtau in luptd, prinsd cu un cordon rosu la gat, era
reprezentat un balaur de culoare verzuie, cu platosa, cu picioare prevazute cu gheare si cu cap
de lup, avand totodata si simbolul crestin al crucii, de culoare aurie, desenat pe partea dorsala.
Balaurul, adicd Dragonul, este figurat intr-o pozitie incolacitd, cu coada lungd de sarpe
rasucitd in jurul gatului, ca si cum monstrul ar vrea sa se sinucidd prin strangulare.
Interpretarea oficiala si crestinatd a acestui simbol spune ca aceasta pozitie a cozii, innodata in
jurul gatului, ar semnifica disponibilitatea luptatorului din Ordinul Dragonului de a se jertfi pe
sine, de a-si da viata pentru cauzi, pentru credinta crestini?®. Departe de a limuri lucrurile,
aceasta interpretare fortat-crestind este de natura a spori suspiciunile. De cand si in ce conditii
sarpele malefic din Biblie, balaurul funest din Apocalipsa, echivalat n mentalul comun si in
terminologia populara cu dracul insusi, a ajuns sa simbolizeze altruismul si capacitatea jertfirii
de sine? Sau Sfantul Gheorghe nu a ucis el oare balaurul o datd pentru totdeuna? Si de ce un
ordin militar crestin anti-otoman nu a ales un simbol crestin, crucea, la fel ca si toate celelalte
ordine militare crestine, de ce a riscat sa-si ia un simbol clar anti-crestin?

Ipoteza noastra este chiar aceasta: ca lupul dacic, sinonim cu balaurul apocaliptic si cu
dracul in sensul crestin al termenului, nu a fost ucis o data pentru totdeauna de catre Sfantul
Gheorghe, ci a ramas inca pentru multd vreme, de ordinul mileniilor, un arhetip al
inconstientului colectiv. Noi utilizam aici notiunea de arhetip al inconstientului colectiv in
intelesul pe care il are la C. G. Jung?’. Arhetipurile sunt imagini ale unor modele arhaice, care
sintetizeazd experiente originare ale umanitdtii, care se afld depozitate In inconstientul
colectiv al popoarelor si care influenteazd comportamentul indivizilor la modul inconstient,
echivalentul ereditatii biologice din culturd, respectiv ceea ce se numeste ereditatea culturala.
Jung compara omul, sub raport psihologic, cu un copac care are trunchiul si frunzele afara,
adicd la lumina constiintei, iar radacinile adanc infipte in pamant, in inconstientul colectiv al
poporului din care face parte.

De aceea, considerdm ca alegerea de catre impdratul Sigismund de Luxembrug (1368-
1437) a dragonului pagan ca simbol al unui ordin militar crestin a fost un act deliberat, cu
riscul de a scandaliza lumea catolica, in scopul de a capacita popoarele balcanice ortodoxe
care contau atunci din punct de vedere militar — in ordinea cronologica a confruntarii cu turcii:
sarbii si romanii — sa lupte eficient si coordonat impotriva expansiunii otomane. A inclus in
Ordinul Dragonului pe cei doi principi crestini-ortodocsi, care se aflau in prima linie a luptei
anti-otomane, pe despotul Serbiei Stefan Lazarevici (1389-1427), fiul cneazului Lazar al
Serbiei cdzut in batdlia cu turcii de la Kosovo-Polje (1389) si pe domnitorul Tarii Romanesti
Vlad al Il-lea (1436-1447) zis si ,,Dracul” (porecla care i se trigea tocmai de la Ordinul
Dragonului), tatdl mai celebrului si crudului Vlad al Ill-lea, zis si Vlad Tepes. In paranteza fie
spus, nu trebuie sd fie de mirare ca, datoritd Dragonului / balaurului purtat de catre tatal sau,
Vlad Tepes a ajuns sa fie identificat pana tarziu, in folclorul mai multor popoare europene, cu
un monstru sanguinar, care pe timp de noapte se transforma in vampir. Este clar c¢a includerea
acestor doi principi ortodocsi intr-un ordin militar catolic a fost facuta din ratiuni militare, dar
adevarata desteptare a spiritului rdzboinic al popoarelor balcanice, respectiv al romanilor
dintre Carpati si Dundre, ca urmasi ai vechilor daci, s-a realizat prin preluarea ca simbol
arhetipal a lupului dacic, a balaurului cu cap de lup, rebotezat ,,dragon”.

Simbolul militar al Dragonului a supravietuit mai mult in partea centrala a vechii
Dacii, in Transilvania. Un voievod roman, Birtoc Voda, originar din familia dragosestilor din

2 https://ro.wikipedia.org/wiki/Ordinul _Dragonului

% http://www.crestinortodox.ro/secte-culte/ordinul-dragonului-123028.html

27 C. G. Jung, Opere complete 1. Arhetipurile si inconstientul colectiv, trad. Vasile Dem. Zamfirescu, Ed. Trei,
Bucuresti, 2003, p. 53-55.

20

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 9/2016

Maramures, ajuns voievod al Transilvaniei (intre 1493-1499) sub numele maghiar de
Bartolomeu Dragfy, sprijinitor militar (dupa unele surse si cuscru) al lui Stefan cel Mare, in
1497 impotriva lui loan Albert regele Poloniei, a fost printre ultimii exponenti de seama ai
Ordinului Dragonului. Blazonul sdu voievodal este, pand la un punct, identic cu cel al lui
Dragos Voda Descalecatorul Moldovei: deasupra semilunei cazute cu coarnele in sus, o
sageatd indreptata in sus, intre doua stele aurii, pe fond albastru. Blazonul lui Dragfy are in
plus, ca pazitori, de o parte si de alta a stemei, doi dragoni cu capetele de lup si cozile
ingemanate.

Ordinul Dragonului, ca ordin militar crestin, a disparut de pe scena istoriei dupa
Batalia de la Mohacs (Ungaria) din anul 1526, soldata cu o victorie decisiva a otomanilor,
batalie In urma careia Ungaria si-a pierdut statalitatea pentru o suta cincizeci de ani.

21

BDD-A24674 © 2016 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

