
263 
 

Paola Bozzi  
Mailand 

 
 

Im Namen der Dinge: Zur gebrechlichen Einrichtung der 
Welt im Werk Herta Müllers 

 
 

Abstract: In Herta Müller’s work, the materiality of objects does not refer to a static and 
stable zone, but acts as a space of possibilities, which refers to the potential or the dynamics 
of things and constantly encourages or forces new interpretations by the reader. The match 
between the actual, physical object that one can „touch once“, and the meaningful, 
changing thing that one must „let go twice“ produces a peculiar tension between 
enchantment and disenchantment that characterizes the entire production ofMüller. The 
constructive moment of such metaphorical alienation leaves indelible marks and modifies 
the reception of the utterance: the reader is intellectually dynamised, the reading process 
intensified — from objet via objeu to objoie (Ponge). The lust of the sudden, surprising 
double perception of things, the cheerful excitement through the Scary can exert an 
unexpected appeal to the reader and open up new perspectives. 
Keywords: Herta Müller, thing, object, metaphor, Ludwig Wittgenstein, Francis Ponge. 

 
 

In dem Band Der Teufel sitzt im Spiegel findet sich ein Essay mit dem 
Titel Gegenstände, wo die Haut zu Ende ist, in dem Herta Müller folgende 
Alltagsszene aus ihrer Kindheit beschreibt: 

 
Wie überrascht war ich manchmal am Morgen, wie fühlte ich mich gerettet, wenn 
ich die Augen öffnete und sah, daß da, wo die Haut zu Ende war, das Bett, das 
Zimmer begann. Daß die Welt da war. Ich zog Kreise mit den Augen. Immer 
weitere Kreise, den Gegenständen nach. Immer mehr Gegenstände. Und ich konnte 
atmen, weg von der Haut: Überall Gegenstände, wo die Haut zu Ende war. (Müller 
1991: 91) 
 

Durch ihre Materialität und ihre Partikularität erscheinen die hier von 
Müller genannten Dinge zunächst als die reinste Form von Objektivität, als 
Garanten von Präsenz bar aller Bedeutungsüberlagerungen (Bal 1994): 
Dinge ‚an sich‘, die Halt und Struktur geben und deshalb ‚für uns‘ sein 
können. Die von der Autorin aufgerufenen Gegenstände treten aber bald 
‚für sich‘, in ihrem Bedeutungsüberschuss und ihrer Inkommensurabilität 
auf, sind – wie bereits bei Roland Barthes – keineswegs strikte 
Gegenbegriffe zu ihrer imaginären Konstruktion (Barthes 2010: 316). So 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



264 
 

kann die Materialität der Objekte nicht auf eine stabile, wandlungsfreie 
Zone verweisen, sondern fungiert als ein Raum der Möglichkeiten, der auf 
das Potential bzw. die Dynamik der Dinge hindeutet (Brown 2001: 4-5) und 
ständig zu Neuinterpretationen anregt bzw. zwingt. So setzt Müller fort:  

 
Es waren, gleich nach dem Aufwachen, Gegenstände ohne Bedingung. Im ersten 
Augen-Blick nach dem Aufwachen verlangten sie noch nichts von mir. Ja, ich 
wußte, daß sie das nachholen würden, deshalb gab es den Tag. (Müller 1991: 91-
92)1  
 

Vom ‚Aufstand der Dinge‘ in der modernen Literatur ist immer wieder die 
Rede gewesen oder auch vom „Widerstand der Objekte“ (Hegel 1986: 
154)2, der den Gegenständen fast buchstäblich eingeschrieben sei und 
Spannungen, Widersprüche, Positionswechsel und Transformationen 
zwischen Subjekten und Objekten provoziert. Dabei wird nicht immer ganz 
klar, ob die Dinge im Text der Handlung oder den Protagonisten 
Widerstand entgegensetzen, oder ob es vielmehr eine Art Widerständigkeit 
gegen Text und Sprache ist, die sich zu artikulieren versucht. 

Als Ding (ahd. dinc, mhd. dinc, ags þinc, altnord. Þîng) wurden dem 
Deutschen Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm zufolge Volks- 
und Gerichtsversammlungen nach dem alten germanischen Recht 
bezeichnet.3 Diese Bedeutung im Staatswesen (die 13. der Liste) erklärt 
auch deren allzu häufigen Gebrauch und damit die Elastizität ihrer Inhalte. 
Die Unbestimmtheit, die unklare Abgrenzung des einzelnen Begriffsfeldes 
ist noch und sogar in erhöhtem Masse sichtbar, trotz der gewaltsamen 
Einschränkung des zu Bezeichnenden. Heute ist eine Sache, aber vor allem 
ein Ding, einerseits ein mehr oder weniger umrissenes ‚etwas‘ (4., 5., 9. 
Bedeutung im Grimm-Wörterbuch), andererseits (und gerade darin 
offenbart sich die vorhin genannte Sinnweite) dient der Begriff als 
Passepartout-Wort für einen Gegenstand, dessen Namen dem Sprecher im 
Moment entfällt (3. Bedeutung). ‚Ding‘ verliert also in diesem Zusammen-
hang an Bedeutungsdichte, an Selbständigkeit; vermutlich überträgt sich 
sogar die Entwertung des Wortes rückwirkend auf den zu bezeichnenden 
Gegenstand selber, so dass dieser eine leicht depreziative Nuance bekommt 
                                                
1 Extrem zeigt sich das im anderen Kontext des Zwangsarbeitslagers (Müller 2009: 34-35, 
39: „Wir leben so, wie der Zement es will. Er ist ein Dieb, er hat uns gestohlen, nicht wir 
ihn.“) 
2 Die Formulierung stammt aus den ab 1817 gehaltenen Vorlesungen, findet sich formal 
wie sachlich aber schon in den frühen Werken. 
3 Vgl. dazu auch Krause (2005: 88). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



265 
 

und für nichtige, dumme Wesen gebraucht wird („ein dummes Ding“, „ein 
junges Ding“). Unabhängig von diesem Gefüge von Sinnübertragungen 
existiert eine andere Bedeutungsfunktion von ‚Ding‘. So wird auch ein 
gefürchtetes Wesen genannt, oder eine Krankheit, etwas Ungewöhnliches 
also, dessen Namen man sich auszusprechen scheut, um es nicht herbei-
zurufen (10. Bedeutung). Bereits im Heliand werden die bösen Geister 
„dernea wihti“, d. h. „verhüllte Dinger“ genannt (Hoffmann-Krayer/ 
Bächthold-Stäubli 1974: Sp. 1033). Mit dem Begriff ‚Gegenstand‘ hat 
‚Ding‘ darüber hinaus einen völlig neuen Aspekt gemeinsam: den 
philosophischen. Kant gebraucht sehr oft das Ding an sich, indem er von der 
Gesamtheit der Erscheinungsformen absieht, unter welcher es der Mensch 
auffasst. Für eine literarische Betrachtung über die Dinge scheint dieser 
Übergangsmoment in der Erkenntnislehre von ausschlaggebender Bedeu-
tung zu sein. ‚Gegenstand‘, das was dem Menschen entgegen-steht, wider-
steht, ist dem Deutschen Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm 
zufolge seit dem 16. Jahrhundert belegt und entsprang einem 
philosophischen Bedürfnis, das Außermenschliche, Augenfällige zu 
bezeichnen. Heute gleicht sich der engere Begriffskern von Gegenstand, 
Ding und Sache. Die Entwertung der ursprünglichen Bedeutungen und die 
Neubildung der Bezeichnungen für das, was dem Menschen gegenübersteht, 
brachten Ding und Sache, Gegenstand und Objekt in ein engeres 
Verwandtschaftsverhältnis.  

Zurzeit decken sich grosso modo die Begriffssphären dieser Wörter, 
und die Nähe zwischen ihnen und den Menschen im täglichen Leben führt 
weiterhin zu ambivalenten Beziehungen, insbesondere wenn die Grenze 
vom Subjekt zum Objekt überschritten wird. Gegenstände treten aus ihrer 
gewöhnlichen Rolle heraus und können zum Gegenspieler oder 
Verbündeten werden. Seit Jahrhunderten werden personifizierten Dingen 
aller Art böse Absichten beigemessen. Hierher gehört auch die „Tücke des 
Objekts“, ein Begriff, den Friedrich Theodor Vischer in seinem Roman 
Auch Einer (1879) mehrfach verwendet und damit populär machte. In der 
zitierten Passage Müllers geht es aber vielmehr um den „Betrug der Dinge“ 
(Müller 1997b) und ihren alltäglichen Faschismus. Das Verwachsen der 
Personen mit den Dingen, das durch die Dauerhaftigkeit und Einfachheit der 
Gegenstände im Dorf möglich zu sein scheint, zählt bei der Autorin zum 
Mythos ‚Heim‘ bzw. ‚Heimat‘ als S(t)imulation. Während dieser Begriff in 
der repressiven banatschwäbischen Gemeinschaft zum verklärenden 
Terminus wurde und die Reflexion über die eigene Verstrickung in zur Zeit 
des Nationalsozialismus begangene Gräueltaten verhinderte, diente er dem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



266 
 

realsozialistischen Staat Rumäniens und seinen Medien dazu, die Menschen 
trotz aller sozialer Missstände und ethnischer Differenzen in Einigkeit zu 
wiegen. Denn Dinge sind nicht nur reine Präsenz, und ihnen kann als 
Akteuren bzw. Agenten Handlungsmacht zugestanden werden; sie werden 
also als dynamische Größen behandelt, und die an verschiedene Ding-
komplexe angepassten Menschen in ihrer Rolle als Mittätige, Reagierende, 
dinglich vermittelten Sachabläufen Unterworfene: 

 
Der Verfolger muß nicht körperlich da sein, um zu bedrohen. Als Schatten sitzt er 
sowieso in den Dingen, er hat das Fürchten hineingetan ins Fahrrad, ins 
Haarebleichen, ins Parfum, in den Kühlschrank und gewöhnliche, tote Gegenstände 
zu drohenden gemacht. Die privaten Gegenstände des Bedrohten personifizieren den 
Verfolger. (Müller 2003: 138) 
 

In diesem Sinne zeigt der am Anfang zitierte Passus, wie un-heimlich die 
Welt der Objekte sein kann, wie wenig der Mensch als transzendental-
empirische Doublette, als über sich und die Welt verfügendes Subjekt dort 
zu sagen hat, wie sehr die subtile Macht und Gewalt der alltäglichen Dinge 
unterschätzt wird: Der Text enthüllt den Grund inhumaner Natur, auf dem 
der Mensch sich einrichtet, wie Maurice Merleau-Ponty in seinem 
berühmten Aufsatz über den Zweifel bzw. die Bilder Cézannes und ihre 
Beziehung zu den Dingen schreibt (Merleau-Ponty 1966: 23). 

Auch wenn eine solche Dezentrierung einem anthropozentrismus-
kritischen Impuls entspringt, zeitigt dieser einen Effekt der Anthropo-
morphisierung: Müller erregt in ihrem Werk eine wahre Sintflut von 
Anthropomorphismen, man denke nur an Titel wie Barfüßiger Februar, 
Der Fuchs war damals schon der Jäger, Der Mensch ist ein großer 
Fasan auf der Welt, Herztier, Im Haarknoten wohnt eine Dame, 
Atemschaukel. Das Objekt lauert dann geduldig und durchaus mit Tücke 
auf Figuren und Leser, um mit anderen Dingen und Undingen in 
Korrespondenzen zu treten, greift dabei selbst auf die Bedingungen seiner 
Entstehung und Rezeption über. So erzeugt das Spiel zwischen dem 
tatsächlichen, materiellen Gegenstand, den man „einmal anfassen“ kann, 
und dem bedeutungsvollen, sich verändernden Ding, das man dann 
„zweimal loslassen“ (Müller 2003: 106-129) soll, jene Spannung von Ent- 
und Verzauberung, die die gesamte Produktion Müllers kennzeichnet. Sie 
beschreibt immer wieder, wie die nächsten Alltagsgegenstände fremd 
werden, wenn Sicherheiten und Selbstverständlichkeiten wegfallen; sie 
schildert Prozesse des „Fremdelns“ (Eddy 1999: 330) Bekanntem 
gegenüber, das „Fremdeln [...] als Folge mißratener Nähe“ (Müller 2003: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



267 
 

15)4, d. h. die Störung des ‚normalen‘, geschäftigen Hantierens mit den 
Dingen und eine andere Sicht auf die Gegenstände. 

Lehrte spätestens die erkenntnisskeptische Wende der Philosophie die 
Aufhebung der Entsprechung von Ding und Perzeption, so radikalisiert 
Müller diese Einsicht. Vor allem das Sehen, der Blick wird ständig in seiner 
Problematik bewusst gemacht, das Visuelle wird immer wieder fraglich 
(Müller 1991: 75-87: „Das Auge täuscht im Lidschlag“). Zugleich werden 
Gedanken einer Objektivität des Zufälligen entwickelt, die sich aus der 
Befreiung von der normierten und normierenden Blicklenkung ergibt 
(Müller 1991: 19). Der eigensinnige, „Fremde Blick“ einer „erfundenen 
Wahrnehmung“ durchstößt dann die Oberflächenstruktur und ermöglicht 
den Einbruch der Kontingenz in das sanktionierte Sehen. Indem er der 
Dinge – Nagelschere und Nuss, Fahrrad und Küchenstuhl, Türklinke und 
Fenster oder ein zerschnittenes Fuchsfell – in ihrer Materialität ansichtig 
wird, dringt er durch die Anonymität des Gewöhnlichen und die ewige 
Wiederkehr des Alltäglichen hindurch: Die wahrgenommene Welt wird 
dabei nur als eine von vielen möglichen, als akzidentelle Weltversion bzw. 
als Konstrukt ausgewiesen. 

In der Tat spiegeln Müllers Texte jene „gebrechliche Einrichtung der 
Welt“ (Müller 1995b: 7-15), die Ludwig Wittgenstein in seinem Tractatus 
formuliert: „Alles, was wir sehen, könnte auch anders sein. Alles, was wir 
überhaupt beschreiben können, könnte auch anders sein. Es gibt keine 
Ordnung der Dinge a priori.“ (Wittgenstein 1990: 68, Abschn. 5.634)5 Wo 
die Entsprechung zwischen Ding und Perzeption aufgehoben wird, bedeutet 
Schreiben Rückführung der Sprache auf nicht immer sichtbare Diskontinui-
täten durch die Trennungsarbeit des Parzellierens, Isolierens, Analysierens 
(Müller 1991: 25, 81; Apel 1991: 27): Das Insistieren auf dem Wert der 
Teile als Teile, nicht als Teil eines Ganzen oder Bausteine eines größeren 
Bauwerks, ist dabei sowohl ein geduldiges Anarbeiten gegen den großen 
Zusammenhang wie der anhaltende Protest gegen die Idee davon. So 
entwickelt Müller eine ausgeklügelte Technik, die geheime Korrespon-
denzen von Innenwelt und Außenwelt, von Gegenständen und Körpern bzw. 
Wahlverwandtschaften zwischen den verschiedensten Dingen entdeckt und 
                                                
4 In dem Essay Der Fremde Blick oder Das Leben ist ein Furz in der Laterne erklärt 
Müller: „Fremd ist für mich nicht das Gegenteil von bekannt, sondern das Gegenteil von 
vertraut. Unbekanntes muß nicht fremd sein, aber Bekanntes kann fremd werden.“ (Müller 
2003: 136) 
5 Vgl. dazu Müller (1989: 75): „Alles, was Irene sah, war ein Zufall. Es hätte auch anders 
sein können. Und es war auch anders, schon im nächsten Augenblick.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



268 
 

dadurch andere Assoziationsräume schafft (Müller 2003: 9). In der 
Organisation der materiellen Existenz als einem Netz nicht von 
Angrenzendem, sondern von Analogien, Entgegensetzungen, Überein-
stimmungen, entspricht der absteigende Zusammenhang des Angrenzenden 
dem aufsteigenden der Ähnlichkeit, die Identifikation der Nicht-Identität. 
Gegenstände sind dann zirkulierende Fragmente von Bedeutungen, 
gleitende Signifikanten, polyseme Bruchstücke, die allein auf ein 
Zusammentreffen mit anderen im Buch der Geschichte herum-
vagabundierenden Signifikanten warten. Der „Fremde Blick“ trennt, 
zerschneidet sie – und setzt sie neu zusammen. Peter Motzans Begriff einer 
„kombinatorischen Demontage“, mit dem der Literaturwissenschaftler 
bereits 1983 Müllers Schreibtechnik zu charakterisieren versucht hatte 
(Motzan 1983: 68), bezeichnet in prägnanter Weise das Verfahren einer 
solchen zugleich destruktiven wie konstruktiven Aggression. 

Aus Gefundenem wird somit immer wieder Erfundenes: Diesen 
eigensinnigen Produktionsprozess stellen die lyrischen Collagen (Müller 
2000) und die offene Postkartensammlung Der Wächter nimmt seinen 
Kamm (Müller 1993) regelrecht aus.6 Müller lenkt hier das Augenmerk auf 
das Haptische und das Gemachtsein von Kunstwerken, auf ihre 
‚gespeicherte‘ Vergangenheit und ihren Alterswert. Das literarische Werk 
wird dabei im Tätigkeitsmodus als Sache und erst dann als Rezeptions-
ereignis verstanden.7 Bereits die Präsentationsform der Textcollagen auf 94 
Karten in einer Schachtel mit Seidenbändchen zum schadlosen Heraus-
ziehen suggeriert einen netten Geschenkartikel, doch auf der Karte 72 ist zu 
lesen: „ab und zu kommt die Todesangst hält eine Schachtel / erinnert an die 
Straße in den Osten“. Die Texte aus ausgeschnittenen Wörtern ergeben „das 
nachgemachte Leben“ (Karte 81), kleben Wörter wie Angst, Flucht, Krieg 
mit Wörtern des alltäglichen Lebens zusammen in einem Spiel mit 
„Hintersinn“ (Karte 48). Mit den 94 Karten lassen sich neue, eigene 
Collagen (der Collagen) legen wie Patience, in der allerdings die „Angst / 
der / Sanftheit“ (wie es auf der Karte 25 steht) das Muster vorgibt. Erst 
dadurch, dass wir etwas eine Form geben, Sprachbilder schaffen, begreifen 
wir die Existenz, können sie also irgendwie in den Griff bekommen: Das 
                                                
6 Bereits der Band der frühen Essays enthält Collagen (Müller 1991); die Autorin hat aber 
auch Collagenbücher veröffentlicht (Müller 2005). 
7 Eine Sache wird hier spezifisch verstanden als das, was notwendigerweise produziert 
wird; damit ist eine Sache wesentlich poietisch. Dinge, auf der anderen Seite, werden 
verstanden als etwas, das nicht unbedingt von menschlicher Hand hervorgebracht worden 
sein muss. Deshalb kann gesagt werden: Sachen sind poietische Dinge. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



269 
 

Poietische gehört in diesem Sinne zum Fundamentalsten im Leben. „Ich 
habe die Jahre aus dem Osten in einem Bahnhofsschließfach / abgestellt“ 
bekennt die Person auf der Karte 49, die sich in den vorgefertigten Wörtern 
ausspricht, während ihre Biographie zur erlebten Gegenständlichkeit wird. 
„Einmal anfassen, zweimal loslassen“: Am Ende hat man als Leser nicht 
wirklich einen Geschenkartikel in der Hand, nur surreale Collagen von 
Collagen, die brüchige Texten und visuelle Elementen (Ausschnitte von 
Gegenständen, Körpern und Landschaften, Schattenrissen, Schraffuren und 
Zeichnungen) verbinden und Müllers Sinnlichkeit im Umgang mit der 
Materie zeigen. Der Spiegel und andere Journale liefern dafür die Material-
basis; die Schere ist das Werkzeug, das die Zeitungsausschnitte auf die 
kleinste semantische Einheit reduzieren und die literarische Formung bis in 
die Bereiche der Lexembildung und der Morphologie treiben kann. In der 
Tat sind es bei Müller weniger die Wörter selber als vielmehr deren Folge, 
die ‚Bedeutungen‘ herstellt und Prozesse der Bedeutungskonstitution und 
Bedeutungsentzifferung in Szene setzt. Anfassen, Fühlen, Riechen und 
Sehen weisen dabei auf die konkrete und kreative Interaktion von Autor 
bzw. Leser und Material, Körper und Gegenstand, Wort und Schrift hin. 
Eine solche dem Papier gewidmete „Materialzärtlichkeit“ (Heesen 2006: 
18) ermöglicht durch den Respekt für das Papier erst recht den Glauben an 
das Zeichen und das Wort. 

Artefakte, Objekte und Dinge sind sowohl Zeichen als auch keine 
Zeichen. Ihre materielle Seite schließt den Zeichencharakter nicht aus, 
aktiviert ihn aber auch nicht in jedem Fall. Die Zeichenhaftigkeit von 
Dingen lässt sich nicht abtrennen von ihrer materiellen Seite, ist aber durch 
diese auch nicht in ausreichendem Maße bestimmt. Dinge repräsentieren 
und reflektieren einerseits Muster kultureller Ordnung; andererseits 
transformiert das permanente Umordnen der Dinge im Gegenzug auch 
Strukturen kultureller Ordnung. Gerade in diesem Sinne macht die Autorin 
den „Fremden Blick“ auf Alltagsgegenstände zum Programm. Die Tatsache, 
dass nicht selten das Materielle und das Zeichenhafte nicht korrespondieren, 
wirkt irritierend. Dank einer eigensinnigen, höchst sensiblen Perzeption, die 
von den rubrizierenden, kategorisierenden Wahrnehmungsrastern eines 
objektivierenden Blicks nicht eingeschränkt wird, werden die Lücken 
zwischen Benennung und zu Benennendem sichtbar und zum permanenten 
Schreibanlass. Müllers Texte stehen somit diametral dem restaurativen Kult 
des Eigentlichen und jenen poetischen Versuchen gegenüber, eine 
Ursprünglichkeit in der Beziehung von Signifikant und Signifikat zu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



270 
 

restaurieren.8 Vielmehr verweist die „erfundene Wahrnehmung“ als 
Endprodukt auf ein dekonstruierendes Verfahren der Schrift, das die 
Zeichen von ihrer alten Funktion des quid pro quo erlöst und in Bewegung 
geraten lässt. Als Beispiel für diese Verwandlung mag folgende Passage 
dienen: 

 
Die Straßen entlang werden fliegende Rehe tausendfach unerwartet zum Bild, das 
seine Grenzen überschreitet. Aus der Notwendigkeit gesetzt, als Hilfe für eine 
sichere Fahrt aus der Ahnungslosigkeit der Verkehrsplaner in die Ahnung. Sie 
erfinden sich, sie werden zum poetischen Bild. Das Mädchen ist größer als der 
Junge. Es zieht ihn hinter sich her. Dem Mädchen fliegt beim Gehen der Zopf. Auch 
das ist nur ein Verkehrsschild, das Stellen anzeigt, an denen Kinder die Straße 
überqueren. Vor Schulen stürzt sich dieses Bild in das hinein, was man Schule 
nennt. Es sprengt den sachlichen Umgang mit dem Wort „Schule“. (Müller 
1991: 17) 
 

Hier entsteht der Eindruck, dass auch der Dingwelt eine Falle gestellt 
werden sollte. Denn abgebildet wird im zitierten Text das im kreativen 
Prozess der Wortschöpfung beschäftigende Phänomen des „Fremdelns“ vor 
den Gegenständen. Das Schild steht dabei nicht allein in einem dienlichen 
Verhältnis zum Benutzer. Die in der Passage zitierte Kinese verwässert die 
festen Codes der herkömmlichen Verwendungsweisen, indem das Ding 
seinem ursprünglichen Signifikationssystem enthoben wird. Denn es kommt 
darauf an, Dinge und Wörter abzulauschen und nicht, ihnen ein System zu 
unterlegen. Das ist wiederum doch weiter nichts „als der den ‚normalen‘ 
Dingen zugestandene Wahn“ (Müller 1991: 13). Gerade hierin liegt das 
subversive und innovative Potential wilder Semiose. Sie  

 
schafft ‚Inseln der Unordnung‘ innerhalb der sozial verordneten Wahrnehmung, 
immunisiert die Texte damit zugleich gegen die Mechanismen der (ästhetischen und 
politischen) Vereinnahmung, erschöpft sich aber nicht in den Effekten der De-
Semantisierung und Polysemie, sondern öffnet gleichzeitig Freiräume der 
Kreativität. (Eke 2002: 68)9  
 

Es scheint, als entblößen die Dinge ihre magischen Qualitäten in dem 
Moment, in dem sie materiell abwesend sind – und zwar von sich aus, von 
innen. Das darf nicht außer Acht gelassen werden: Im Verlauf des 
ästhetischen Prozesses sind die Dinge abhanden gekommen und durch 
                                                
8 Vgl. Handke (1991: 24): „An dem geglückten Tag sollen die Catskills-Berge die Catskills 
sein, soll das Einbiegen zum Rastplatz das Einbiegen zum Rastplatz sein, soll die 
Sonntagszeitung die Sonntagszeitung sein, soll das Abendwerden das Abendwerden sein.“ 
9 Vgl. zum Thema auch Steinmayr (1997: 148). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



271 
 

Repräsentanten ersetzt worden. „Ceci n’est pas une pipe“: René Magritte 
hat es auf den Punkt gebracht. Erst in diesem Stadium, jenseits der 
Dinglichkeit der Dinge, jenseits ihrer Verfügbarkeit, scheint genau ihr 
Potential zur Anschauung zu kommen und somit ihre Magie, die nun vom 
vertrauten Gegenstand in die Kunst fließt – ein gelungener Kunstgriff. 

Dinge rebellieren gegen ihre reine Funktionalisierung und erzeugen 
Situationen, welche die vermeintliche Herrschaft des Subjekts über die 
Objekte unterlaufen (Müller 1991: 25). Selbstvergessenheit im Sinne einer 
Gleichzeitigkeit größter Aufmerksamkeit und partieller Zerstreutheit ist 
dann in erster Linie die Bedingung der Wahrnehmung von Dingen. Die 
Bildaufnahme des Subjekts (Müller 1991: 97-99) ist dann vom Ichverlust 
bestimmt, während die Textstruktur den Verlust eines Kontextes bzw. 
sinnvollen Zusammenhangs, eines geschlossenen, kohärenten Selbst- und 
Weltverständnisses spiegelt: 

 
Eisblumen spinnen ihr Dickicht über die Fenster. Ich fühle einen schönen Schauder 
auf der Haut. Mutter schneidet mir die Nägel so kurz, daß mir die Fingerspitzen 
wehtun. Ich fühle mit den frischgeschnittenen Fingernägeln, daß ich nicht richtig 
gehen kann. 
Ich gehe immerzu auf den Händen. Ich fühle auch, daß ich mit diesen kurzen Nägeln 
nicht richtig reden und nicht richtig denken kann. Und der Tag ist nichts als eine 
riesengroße Anstrengung. 
Die Eisblumen verschlingen ihre eigenen Blätter, sie haben das Gesicht milchiger 
blinder Augen. 
Auf dem Tisch dampft die heiße Nudelsuppe. (Müller 1984: 43) 
 

Das Menschliche und Dingliche gehen häufig bei Müller entgrenzend 
ineinander über, Grenzziehungen zwischen menschlichen Subjekten und 
Objekten verwischen sich. Das Kind ist hier „außerstande“, sich „ans 
Gewöhnliche zu halten“ (Müller 2003: 14), sieht deshalb detailscharf in die 
Dinge hinein und trifft dort auf deren geheimes und bedrohliches 
Eigenleben bzw. ihr inhärentes „Unmaß“ – ein un-heimliches Phänomen, 
das harmloser Beobachtung nicht zugänglich ist. Es geht dabei vor allem 
um verborgene Konstellationen (Müller 1995b: 54), denn der Tiefenraum 
unter der lebensweltlichen Wahrnehmung der Dinge (Müller 1991: 40-41), 
„der den ‚normalen’ Dingen zugestandene Wahn“ (Müller 1991: 13), „[d]as 
Gedärm unter der Oberfläche ist überall.“ Anders als der Blick, der einen 
ungestörten Umgang mit den Alltagsgegenständen erlaubt, sieht der 
eigensinnige „Fremde Blick“ detailscharf in die Dinge hinein und trifft dort 
auf deren geheimes Eigenleben bzw. ihr inhärentes „Unmaß“ – das ist ein 
un-heimliches Phänomen, das harmloser Beobachtung nicht zugänglich ist. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



272 
 

Es geht hierbei vor allem um verborgene Konstellationen (Müller 1995b: 
54), denn der Tiefenraum unter der lebensweltlichen Wahrnehmung der 
Dinge (Müller 1991: 40-41), „[d]as Gedärm unter der Oberfläche ist 
überall.“ (Müller 1991: 18) Die an der sichtbaren Oberfläche perfekt 
organisierte und stilistisch ausgeklügelte Musterung der Wirklichkeit 
schlägt dann in eine De-Realisierung dieser Wirklichkeit um: Die vertraute, 
aber poröse Wirklichkeit wird derart verfremdet, dass der gähnende und 
grimassierende Abgrund hinter den Dingen sichtbar wird. Literatur wird als 
Arena eines mitunter spektakulären Akts der Erkenntnis inszeniert, in dem 
Lesern deutlich werden soll, dass „Artefakte nicht stillstehen“ (Greenblatt 
1995: 7). Es gibt in diesem Sinne für die Autorin kein „Stillleben“: „Der 
Begriff Stillleben hört sich für mich immer bedrohlich an. Wenn man 
genau, wenn man lange genug hinsieht, tobt etwas unter der Starre.“ (Müller 
1991: 27) Die Entdeckung, dass kleinste Dinge über das Vermögen 
verfügen, ausdrucksvoll, belebt und vernehmlich zu sprechen, verdankt sich 
der Filmtechnik und der Großaufnahme, die bislang entfernte Winzigkeiten 
nah heranholt und ins Bildzentrum stellt. 

Gerade in diesem Sinne produziert Müllers „Mikrologie des 
Nebenbei“ (Bloch 1982: 472) eine Groteske abseits der diskursiv 
analysierenden Schreibformen. Auf der Fluchtlinie des „Fremden Blicks“, 
in dem sich Innen- und Außenperspektive, Erlebtes und Vorgestelltes 
verschränken und die Dimensionen zwischen Detail und Ganzem sich 
verschieben, gerät das Ich in den Sog einer alles erfassenden Auflösung, die 
es verdinglicht: 

 
Die Nacht war am Erfrieren. In den Scheunen schürten leuchtende Katzenaugen das 
Feuer. Es schneite auf umherstreunende Hunde. 
Ich hörte das Schwein. Es stöhnte. 
Sein Widerstand war so klein, daß die Ketten überflüssig waren. 
Ich lag im Bett. Ich fühlte das Messer an meiner Kehle. Es tat mir weh, der Schnitt 
ging immer tiefer, mein Fleisch wurde heiß, es begann zu kochen in meinem Hals. 
Der Schnitt wurde weit größer als ich, er wuchs übers ganze Bett, er brannte unter 
der Decke, er stöhnte sich ins Zimmer. 
Die zerrissenen Eingeweide rollten über den Teppich hin, sie dampften und rochen 
nach halbverdautem Mais. 
Ein maisvoller Magen hing über dem Bett an einem Darm, der immer dünner wurde 
und zuckte. 
Als der Darm abreißen wollte, zündete ich das Licht an. 
Ich wischte mir mit dem Handrücken den Schweiß von der Stirn. 
Ich zog mich an. Meine Hände zitterten beim Zuknöpfen. Meine Ärmel, meine 
Hosenbeine waren wie ein Sack. Meine ganzen Kleider waren wie ein Sack. Das 
ganze Zimmer war wie ein Sack. Ich selber war wie ein Sack. (Müller 1984: 31) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



273 
 

 
Die Verdinglichung, die Leblosigkeit, der Verlust funktionierender Identität, 
die Verwandlung in eine Aufzeichnungsmaschine ist die Bedingung für die 
Entdeckung der Dinge. Dabei ist der dialektische Umschlagpunkt in das 
Surreale immer schon immanent, denn „[d]as Surreale sitzt doch immer in 
der Realität drin. Es ist nichts Draufgesetztes oder Hineingeschobenes, 
sondern etwas Drinsteckendes“ (Müller 2010: 25), wie folgende Textstelle 
exemplarisch darstellt:  

 
Der Agronom hatte einen hellgrauen Anzug mit dunkelgrauem Muster an. Es war 
ein Fischgrätmuster, und es war hell an den Schultern und dunkel am Rückgrat. Der 
Agronom ging mit schwarzen Wirbeln in seinen Fischgräten hinter der Kantorin her. 
(Müller 1987: 14)  
 

Das Kind vergafft sich in dieses Muster, starrt es an, bis es sich zu bewegen 
beginnt, bis es sich lesen lässt nach den magischen Regeln, die im Reich der 
Kinder und der lebendigen Dinge herrschen. 

Die Autorin folgt hier dem unerträglichen visuellen Zwang Kindheits-
erlebnisse zu erinnern, bei denen der banalste Gegenstand die Rolle des 
optischen Provokateurs von Visionen im Wachtraum gespielt hatte, und 
geht der grotesken Symbolik dieses zwanghaften Vorgangs nach. Dabei ist 
die Annäherung zweier wesensfremder Realitäten auf einer augenscheinlich 
dazu ungeeigneten Ebene, der Bildfügung und der verfremdenden 
Fokalisierung, und das daraus resultierende Wunderbare, das Über-
raschende, das Erstaunliche eine grundlegende Technik surrealistischer 
Ästhetik.10 Der surrealistische Weg ist der vom Ich zum Es, sein Ziel ist die 
Irritation des Vorhandenen, die Kultivierung einer systematischen 
Verfremdung, die keinesfalls ausschließlich in den Niederungen, sondern 
in sämtlichen Prosaarbeiten Müllers auszumachen ist. Alle Texte Müllers 
geben mit ihren Bildern Aufschluss über eine Archäologie des Unbewussten 
und graben in fiktionaler Überbietung der Wirklichkeit nach den Bildern des 
Verdrängten, des Tagesrests, des Traums.11 Auslöser ihres Schreibens ist 
aber nicht das Seelenleben der Autorin, sondern das Bedürfnis nach 

                                                
10 Zur eindeutig surrealen Qualität der Prosa Müllers vgl. Becker (1991: 32); Tudorică 
(1997: 92-98) und Renneke (2008: 298-29)9. Nach Stefan Gross (1991: 69) wären die 
Bilder Müllers vielmehr Teil eines universalen, analogischen Symbolismus, in dem Sinne, 
wie ihn, jenseits vom mittelalterlich theologischen Modell, Baudelaire, Mallarmé, 
Maeterlinck und Breton konzipiert haben. 
11 Vgl. z.B. Müller (1984: 12, 31, 58); Müller (1987); Müller (1995a: 24-25); Müller (1994: 
14-1)7; Müller (1997a: 226-227). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



274 
 

Irritation der seit der Kindheit vermittelten Normierungen und 
Wirklichkeitswahrnehmungen (Müller 1991 11-15), die beängstigenden und 
freiheitsbeschränkenden Verhältnisse – im Dorf wie in der Diktatur.12 So 
fragt die freie Assoziation von Worten und Gegenständen nicht nach Sinn 
und Bedeutung, sondern nach Freiheit und Enthaltung der Phantasie, fordert 
auf, das Spiel weiterzuspielen. Die Autorin fordert in diesem Sinne 
unablässig die Einbildungskraft des Lesers und verlangt von ihm zugleich 
eine Antwort, die genauso viel an poetischer, imaginativer Sensibilität wie 
an soziopolitischer (Selbst-)Kritik voraussetzt. 

Die Routine des automatischen Registrierens führt dazu, dass der 
Gegenstand im Alltag ‚verpackt‘ an uns vorbeigeht.13 So wird mit dem 
Blick einer Fremden (der gerade aus Rumänien in die BRD eingereisten 
Irene in Reisende auf einem Bein)14 eine Realität sichtbar, die unsere 
Sehgewohnheiten (vielleicht) nicht mehr wahrzunehmen imstande sind 
(Müller 1989: 25). Es bedarf gerade der bewussten Anstrengung des Blicks 
auf die Dinge des Alltags, um sie wahr-zu-nehmen. Distanz und 
Annäherung, Einklammerung und Verfremdung manipulieren die Erfahrung 
so, dass – obwohl die materielle Seite der Dinge ja gerade verloren geht – 
die irritierende Ambivalenz von Zeichen- und zugleich Nicht-Zeichen-
haftigkeit der Dinge erst auffällt bzw. der Zusammenhang von ‚Ding-an-
sich’ und konkretem Ding unter anderen Aspekten verhandelt wird. Daraus 
ergibt sich eine besondere Form der Transformation, die erstaunlicherweise 
gerade das Sinnliche, Konkrete und Singuläre des Dings, aber keinen 
logischen Zusammenhang zu retten meint: Die Welt erscheint dann als 
chaotisch, zerfallend. Wenn die je partikularen rationalen Interessen zu 
einem irrationalen Ganzen zusammenfließen, dann erscheint es notwendig, 
mit der Methode der surrealistischen Wahrnehmung diesen partikularen 
Vernünftigkeiten auf die Pelle zu rücken (Müller 1989: 107) und sie so 
zusammenzubringen, wie sie tatsächlich sind: surreale Collage (Müller 
1989: 47). 
                                                
12 Vgl. Haines (1998: 17): „Die erste Diktatur, die ich kannte, war das banatschwäbische 
Dorf“. Vgl. auch Müller (1991: 20): „In gewissem Sinn war das, was ich später als 
‚totalitär‘ und als ‚Staat‘ bezeichnete, die Ausdehnung dessen, was ein abgelegenes, 
überschaubares Dorf ist.“ Der „Fremde Blick“ erwächst aus der randständigen Position des 
Kindes und ist keineswegs nur als Folge der Zweisprachigkeit im Allgemeinen zu deuten. 
13 Vgl. Šklovskij (1988: 15): „Die Automatisierung frißt die Dinge, die Möbel, die Frau und 
die Schrecken des Krieges.“ 
14 Die Protagonistin fertigt Collagen an. Reisende auf einem Bein und Der Mensch ist ein 
großer Fasan auf der Welt sind übrigens aus einzelnen Prosastücken montierte Collage-
Romane. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



275 
 

Der Verlust eines gedankenlosen Selbstverständnisses im Umgang mit den 
Dingen ist aber zuerst schmerzhaft und hat fatale Auswirkungen – davon 
erzählt die Autorin in ihren Essays: 

 
Niemand will Selbstverständlichkeit hergeben. Jeder ist auf Dinge angewiesen, die 
einem gefügig bleiben und ihre Natur nicht verlassen. Dinge, mit denen man 
hantieren kann, ohne sich darin zu spiegeln. (Müller 2003: 147) 
In der Dorfsprache – so schien es mir als Kind – lagen bei allen Leuten um mich 
herum die Worte direkt auf den Dingen, die sie bezeichneten. Die Dinge hießen 
genauso, wie sie waren. Und sie waren genauso, wie sie hießen. Ein für immer 
geschlossenes Einverständnis. Es gab für die meisten Leute keine Lücke, durch die 
man zwischen Wort und Gegenstand hindurch schauen und ins Nichts starren 
mußte, als rutsche man aus seiner Haut ins Leere. (Müller 2003: 7) 
 

Müller erzählt dabei auch, wie die alltägliche Angst und Einsamkeit des 
Kindes diese Übereinstimmung zwischen Wort und Ding in Frage zu stellen 
beginnt, wie es neue Bezeichnungen dafür sucht, weil ihm die bestehenden 
nicht zu passen scheinen, und wie aber auch die neu erfundenen Wörter das 
Einverständnis nicht wieder herzustellen vermögen. In der Dorf- und 
Staatssprache schafft die Benennung das Objekt und löscht es zugleich 
wieder aus. Die ergebnislose Suche des Kindes nach neuen Bezeichnungen 
wird als Initiation ins Spiel der erfundenen Wahrnehmung geschildert: „Das 
Material, aus dem die Gegenstände bestehen, erfuhr beim Hinsehen jene 
Zuspitzung, mit der im Kopf der Irrlauf beginnt. Das Gewöhnliche der 
Dinge platzte, ihr Material wurde zum Personal“ (Müller 2003: 49). Genau 
dieses Zusammentreffen von „Fremdem Blick“, von einem Überschuss an 
ästhetischem Sinn (Rohberg 1997: 30) und überschüssiger Materialität bzw. 
Dinghaftigkeit der Gegenstände, die nicht im Dienst des Subjekts aufgeht 
und sich der starren Einsortierung in ein Gefüge widersetzt, nutzt die 
Autorin in ihrer Prosa: Der Text setzt an die Stelle der festgeschriebenen 
Dingbedeutung dessen Einbindung in einen vielschichtigen Kontext und 
unterminiert durch solcherlei bodenlose, weglose und radikale Umcodierung 
die Ordnung der Dinge. In Auflehnung gegen die gewaltsame Herstellung 
und Durchsetzung sozialer Gleichförmigkeit und Wahrnehmungsmaßstäbe, 
gegen Definitionsmächte und totalitäre Machtansprüche, die Gegenstände in 
Dingordnungen formatieren, wird dann jedes Objekt, jedes objet zum objeu: 

 
Es ist derjenige, bei dem das Objekt unserer Emotion zunächst in den Abgrund 
versetzt wird und die schwindelerregende Dichte und Absurdität der Sprache, als 
solche betrachtet, derart gehandhabt werden, daß durch die innere Vervielfachung 
der Bezüge, durch die Verknüpfungen, die sich auf der Ebene der Wurzeln bilden, 
und durch die unter doppeltem Verschluß gehaltenen Bedeutungen jenes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



276 
 

Funktionieren erzeugt wird, das allein über die substantielle Tiefe, über die 
Mannigfältigkeit [...] der Welt Rechenschaft abzulegen vermag. (Ponge 1968: 161) 
 

Der Autorin geht es beim Schreiben nicht um die Abbildung bzw. eine 
Erklärung der Dinge, sondern darum, die Fiktionalität und Konstruktion von 
ihrer Wirklichkeit wahrnehmbar zu machen. Der ‚eigentliche Realismus‘ im 
Müllerschen Werk besteht folglich im (poetologischen) Insistieren auf der 
Herstellung bzw. Bauweise des Werks. So erfährt die These der 
sprachlichen Verfasstheit von Wirklichkeit eine Zuspitzung im Hinblick auf 
die Existenz dergestalt, dass die Sätze und die Wörter, die zugleich Bilder 
sind, aus den eigenen Texten bzw. aus denjenigen anderer Autoren „in die 
Dinge“ hinausgehen und in die Realität eindringen: „Nicht die Bilder im 
Kopf werden wie der Ort, sondern der Ort wird wie die Bilder im Kopf.“ 
(Müller 1991: 53) Die Realität der Dinge spiegelt also bei Müller die 
Fiktion wider und nicht umgekehrt. Raymond Federman schrieb seinerseits, 
„daß es die Fiktion eines Schriftstellers ist, die sein Leben bestimmt und 
nicht notwendigerweise sein Leben seine Fiktion.“ (Federman 1992: 133) 
Müller kann dies nur beteuern: „Es ist die lückenlose Unwirklichkeit, die 
mich, so scheint es, dennoch auffängt.“ (Müller 1991: 34) 

Die Textstrategie Herta Müllers installiert einen fremden, detail-
scharfen Blick als Medium einer sprachlichen Überbietung der Realität, die 
der Phantasie Platz macht und so „das Projekt eines ästhetischen Wider-
stands“ (Eke 1997: 495-496) verwirklicht. In diesem Sinne hebt Müllers 
Sprachartistik die Dinge aus ihrer Alltäglichkeit heraus zum Zwecke der 
poetischen, aber trostlosen und unsentimentalen „Verwandlung des 
Gegebenen“ (Henke 1984) dank eines dezidiert metaphorischen Stils – 
dafür sprechen Wendungen in ihren Texten wie „das Gehirn der Nüsse“ 
(Müller 1987: 24), „das Blut der Melonen“ (Müller 1992: 77), das 
„Proletariat der Blechschafe und Holzmelonen“ (Müller 1994: 37)15, 
„Hungerengel“ (Müller 2009: 14) oder Buchtitel wie Niederungen, 
Barfüßiger Februar, Herztier, Reisende auf einem Bein, Atemschaukel, 
denn „[d]as Fort-Schreiben der Gedanken, das Fort-Schreiben in Worten, ist 
ein Umsetzen der Bilder in Sätze“ (Müller 1991: 83). Metaphern setzen ein 
konstruktives bzw. kreatives Verhältnis zur Sprache voraus und sind in der 
Lage, den Blick zu erneuern, indem sie das „Unerwartete am Bekannten“ 

                                                
15 In diesem Sinne teile ich die Meinung von Anja Maier (2006: 178) nicht, denn Müller 
arbeitet m.E. keineswegs „mit Begriffen, die außerhalb des Erzählkontextes eher banal 
klingen oder, wie die Neologismen ‚Blechschafe‘ und ‚Holzmelonen‘, wenig assoziations-
reich sind.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



277 
 

(Iser 1976: 145) aufdecken und in ihm unbekannte Ansichten allererst 
preisgeben. Müllers Figürlichkeit, die diesem Kriterium durchaus 
entspricht, möchte ich daher nicht als poetisch, sondern als poietisch 
bezeichnen, damit der etymologische Aspekt der Kreativität besser zum 
Ausdruck gelangt. Diese innovative, lebendige Funktion der Metapher wird 
im Fall von Müllers Literatur in kurzen Sätzen virulent: „Das Abteil fuhr. 
Die Scheibe hetzte Bilder“ (Müller 1987: 5). Die Autorin fordert unablässig 
das metaphorische Bewusstsein des Lesers, damit „im Kopf der Irrlauf 
beginnt“ (Müller 2003: 49). Durch eine ungewöhnliche Fügung von Tenor 
und Vehikel wird der Leser für das in den Dingen aufscheinende 
Nichtidentische sensibilisiert, für die den Sinnen gegebene materielle 
Erscheinung der Dinge und die ihnen innewohnende Kraft, diese permanent 
zu transzendieren. Dieses Entfremdungserlebnis ist für das bewusstseins-
mäßige Annähern von Tenor und Vehikel, für die Reduktion ihres 
gegenseitigen Fremdseins – für die Entfremdung verantwortlich. 

Das Sehen, das nur etablierte Ordnungsgefüge erkennt, wird durch die 
Entkopplung des unmittelbaren Gegenstandsbezugs der Sprache auf dieser 
literarischen Ebene geradezu von den sprachgemeinschaftlichen Zwängen 
befreit: „Das, was wir sehen, überschreitet seine Grenzen“ (Müller 1991: 
15). An Müllers Texten, Sätzen, Figuren und Bildern kann in der Tat das 
Vermögen geschult werden, Kipp-Potentiale, d. h. verdeckte Relationen und 
Konstellationen der Dinge auszumachen bzw. neu zu sehen und zu deuten. 
Ihre durch „lebendige Metaphern“ (Ricoeur 1975) angereicherte Sprache 
hält somit für ihre Leser einen Zugang zu einer dynamischen Sichtweise der 
Wirklichkeit bereit, sie ermöglicht die ent-fremdende Konfrontation mit 
einem metaphorischen Ereignis und eine ästhetische Erfahrung, die zum 
„Sehen-als“ avanciert. Es geht dabei keineswegs um eine den Kunst-
schaffenden vorbehaltene Sichtweise. Es sei „ein Mißverständnis der 
Literaturprofis [...] den Fremden Blick für eine Eigenart der Kunst [zu 
halten], eine Art Handwerk, das Schreibende von Nichtschreibenden 
unterscheidet“, schreibt die Autorin (Müller 2003: 144). Ihre poetischen 
Verfahren reichen aber auch weit über die Thematik der spezifischen 
Situation politisch Verfolgter hinaus, weil sie sich mit Wahrnehmungs-
strukturen und mit dem Sehen von Bedeutungen im Allgemeinen befassen. 
Das selbstverständliche, alltägliche ‚Dies-Sehen‘ impliziert in seiner 
(kontextuellen) Determinierung wohl immer eine Art Blindheit für Aspekte, 
die auch gesehen werden könnten, aber in den Hintergrund treten. Unter 
bestimmten Umständen ist es nicht üblich, Objekte anders zu sehen. Die 
Metapher als Perspektive eines „fremden Blicks“ führt uns unterdessen vor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



278 
 

Augen, dass das Angesehene so oder anders betrachtet werden kann – dass 
es auf unterschiedlichste Weise gesehen werden kann, insbesondere wenn es 
in eine Fiktion eingehüllt wird, die seine Bedeutung ändert. In seinen 
Philosophischen Untersuchungen zeigt Wittgenstein, wie das Sehen sich 
seiner selbst bewusst wird, in seiner Hinsicht zutage tritt (1990: 514-544). 
Er spricht vom „Aufleuchten des Aspekts“ (1990: II, 520, 525), Müller vom 
„Aufblitzen und Abtauchen“ der Bilder und einem Sehen, das lieber in 
Worten als in Bildern fortgesetzt wird, denn „[d]as Fort-Schreiben der 
Gedanken, das Fort-Schreiben in Worten, ist ein Umsetzen der Bilder in 
Sätze“ (Müller 1991: 83). 

Die spielerische Auseinandersetzung mit Sichtweisen der Welt ist ein 
Spezifikum der Werke Müllers und eine Form von suspense, die die 
offensichtliche, normierte Bedeutung von Dingen oder Situationen in der 
Schwebe lässt. Die metaphorische Entfremdung gibt bei der Autorin nicht 
selten Anlass zu einer Verlangsamung des Leseprozesses – zu einer 
tatsächlichen Bedrohung des Verstehens: Der Text verliert seine Selbst-
verständlichkeit. Diese spezifische Verlangsamung des Lesens wird darüber 
hinaus von einem Gefühl der Ordnungslosigkeit und Regellosigkeit 
begleitet: Der Leser fühlt sich seines Halts beraubt. Das metaphorische 
Ereignis lässt sich deshalb als chaotisch charakterisieren, insofern das Chaos 
eine schöpferische Potenz aufweist. Infolge des Sichtbarwerdens ihrer 
metaphorischen Natur ergibt die Aussage im Bewusstsein des Lesers einen 
anomischen Zustand, der nicht nur verwirrend und befremdlich, sondern 
auch energiesteigernd und katalytisch wirkt. Die Entfremdung hat in 
interpretatorischer Hinsicht einen explosiven Effekt, der von der 
psychologisch orientierten Tropologie als ein kontinuierlicher Erregungs-
anstieg mit plötzlichem Abfall (arousal jag) bezeichnet wird. In seinem 
Aufsatz „Toward a Psychology of Metaphor“ behauptet Don R. Swanson, 
dass der Rezipient einer metaphorischen Aussage sich durch ihre Wirkung 
zu einem korrektiven Eingriff gezwungen fühle (1979: 162). Die 
Notwendigkeit des Entfremdungserlebnisses für die geistige Aktivierung 
des Rezipienten ist unbestreitbar (Ricoeur 1975: 236). Das entfremdende 
und das konstruktiv-interpretatorische Moment sind prinzipiell miteinander 
verbunden und lassen sich als komplementär, als zwei Seiten derselben 
Münze bezeichnen; in diese Komplementarität passt auch, dass sie simultan 
stattfinden. 

In der Prosa Müllers werden Gegenstände wie beispielsweise Nuss 
oder Nagelschere durch eine Zurschaustellung der Prozesse, anhand derer 
sie mit Bedeutung aufgeladen werden, in ihrer Abhängigkeit vom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



279 
 

jeweiligen, immer anderen Bedeutungskontext, gezeigt. Die ent-fremdende 
Konfrontation stellt dabei das Ergebnis der Konzeptualisierungsstörung wie 
auch die Voraussetzung und den Ausgangspunkt des konstruktiven 
Rezeptionseingriffes dar: In ihr kulminiert mit anderen Worten die 
Verflechtung von aufgezwungener Entfremdung und unausweichlicher 
Deutung, von Erlebnis und ‚Überleben‘ – als Leser. Er findet die Fähigkeit 
wieder, das Konzeptualisierungsmuster des Textes erneut nachzuvollziehen 
– und kehrt zur Sprache des Werks zurück. Das Engagement des Lesers 
bildet hier den Motor nicht für die Weigerung, wie Wolfgang Beutin 
behauptet (2012: 348), sondern für die Fortsetzung der Lektüre, für die 
Neuaktivierung des literarischen Prozesses. Die Wirkungsambivalenz, 
welche die Metaphorik zur Schau trägt, ermöglicht dabei nach Aristoteles 
einen Vergleich zwischen Metapher und Rätsel (2002: III, 1405b 4-6; 1982: 
1458a 25-29; Ricoeur 1975: 39). Auf sie können wir nach Ricoeurs Vorbild 
den zwingenden Appell zur Deutung, der von Müllers Metaphorik ausgeht, 
zurückführen: Wenn der Leser sie anerkennt, wird er (als Rezipient) zur 
lustvollen Verwertung der Figürlichkeit gedrängt. So fesselt die Autorin die 
Leser an ihre Texte: Seit Anfang der 90er Jahre und der Übersetzung ihrer 
Werke in mehr als 20 Sprachen gehört Müller zu den wichtigen Autoren im 
internationalen Literaturbetrieb. 

Das Entfremdungsgefühl verschwindet aber in keinem Fall; nur wird 
ihm ein (interpretatives) Pendant entgegengestellt. Der Leser erlebt nun die 
virtuelle Wirklichkeit der Dinge im literarischen Werk grundsätzlich anders 
als vor der metaphorischen Entfremdung; zugleich wird seine Lust am 
Lesen ihrer Unschuld, ihrer (naiven) Einheitlichkeitsorientierung, ihres 
Verlangens nach Harmonie weitgehend beraubt: Der Leser richtet sich auf 
das Gefährliche, auf das Risiko, auf den metaphorischen Abgrund selber. 
Die Texte der Autorin stellen ein großes Potential an metaphorischen 
Weltdeutungen bereit, die uns Leser eine Distanz zu kulturellen Sinn-
entwürfen und neue Perspektiven eröffnet. Es geht letztendlich um eine 
„neue Ordnung der Worte und der Dinge“ (Henke 1984). So können wir die 
konkrete Welt im Lichte ihrer unrealisierten Möglichkeit sehen: „Überall, 
wo Menschen sich befinden, oder hinsehen, werden sie selbst, wird das, was 
sie sehen, eine Möglichkeit für das Unvorhersehbare“ (Müller 1991: 18). 
Der konstruktive Moment einer solchen metaphorischen Entfremdung 
hinterlässt unauslöschliche Spuren und modifiziert dadurch prinzipiell die 
Rezeption der sprachlichen Äußerung: Der Leser ist geistig dynamisiert, der 
Leseprozess intensiviert. Der konzeptuelle Friede und die sich auf ihn 
stützende, schlichte Freude am Lesen werden rücksichtslos zerstört, und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



280 
 

dennoch tritt ein neues, komplexeres Lustempfinden in den Vordergrund – 
vom objet über das objeu zur objoie (Ponge 1967: 126-128): die Lust der 
plötzlichen, überraschenden Doppelwahrnehmung der Dinge, die heitere 
Aufregung durch das Beängstigende, das eine ungeahnte Anziehungskraft 
auf den wachen Leser Müllers ausübt und ihm neue Perspektiven eröffnet. 

 
Literatur 

 
Apel, Friedmar (1991): Schreiben, Trennen. Zur Poetik des eigensinnigen 

Blicks bei Herta Müller. In: Norbert O. Eke (Hrsg.): Die erfundene 
Wahrnehmung. Annäherung an Herta Müller, Paderborn: Igel, 22-
31. 

Aristoteles (1982): Poetik, Stuttgart: Reclam. 
Aristoteles (2002): Rhetorik. Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 4., 

Berlin: Akad.-Verl. 2002. 
Bal, Mieke (1994): Telling Objects. A Narrative Perspective on Collecting. 

In: John Elsner/ Roger Cardinal (Hrsg.): The Cultures of Collecting, 
London: Reaktion Books, 97-115. 

Barthes, Roland (2010): Mythen des Alltags, Berlin: Suhrkamp. 
Becker, Claudia (1991): „Serapiontisches Prinzip“ in politischer Manier. 

Wirklichkeits- und Sprachbilder in „Niederungen“. In: Norbert O. 
Eke (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung Annäherung an Herta 
Müller, Paderborn: Igel Verlag, 32-41. 

Beutin, Wolfgang (2012): Preisgekrönte: Zwölf Autoren und Autorinnen 
von Paul Heyse bis Herta Müller, ausgewählte Werke, sprach-
kritisch untersucht, Frankfurt/Main: Lang, 339-360. 

Bloch, Ernst (1982): Das Prinzip Hoffnung, Bd. 1, Frankfurt/Main: 
Fischer. 

Brown, Bill (2001): „Thing Theory“. In: Critical Inquiry 28, 1-22. 
Eddy, Beverly D. (1999): „‚Die Schule der Angst‘. Gespräch mit Herta 

Müller, den 14. April 1998“. In: The German Quarterly 72/4, 329-
340. 

Eke, Norbert O. (1997): „‚Sein Leben machen / ist nicht, / sein Glück 
machen / mein Herr‘. Zum Verhältnis von Ästhetik und Politik in 
Herta Müllers Nachrichten aus Rumänien“. In: Jahrbuch der 
deutschen Schiller-Gesellschaft XLI, 481-509. 

Eke, Norbert O. (2002): „Schönheit der Verwund(er)ung. Herta Müllers 
Weg zum Gedicht“. In: Text + Kritik 155, 64-79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



281 
 

Federman, Raymond (1992): Surfiction. Der Weg der Literatur, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Greenblatt, Stephen (1995): Schmutzige Riten. Betrachtungen zwischen 
den Weltbildern, Frankfurt/Main: Fischer. 

Grimm, Jacob und Wilhelm: ding bis dingen. In: Deutsches Wörterbuch. 
16 Bde. in 32 Teilbänden, Leipzig 1854-1961. Quellenverzeichnis 
Leipzig 1971, Bd. 2, Sp. 1152 bis 1169 http://woerterbuchnetz.de/-
DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GD02497#XGD024
97 [31.08.2015]. 

Grimm, Jacob und Wilhelm: gegenstand bis gegenstellung. In: Deutsches 
Wörterbuch. 16 Bde. in 32 Teilbänden, Leipzig 1854-1961. 
Quellenverzeichnis Leipzig 1971, Bd. 5, Sp. 2263 bis 2269 
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&le
mid=GG04493#XGG04493 [31.08.2015]. 

Gross, Stefan (1991): Dem Schmid ist Glut ins Aug gespritzt. Von realen 
und erfundenen Teufeln. Zur Erzählung „Die grosse schwarze 
Achse“. In: Norbert O. Eke (Hrsg.): Die erfundene Wahrnehmung 
Annäherung an Herta Müller, Paderborn: Igel Verlag, 60-73. 

Haines, Brigid (1998): Gespräch mit Herta Müller. In: Brigid Haines 
(Hrsg.): Herta Müller, Cardiff: Univ. of Wales Press, 14-24. 

Handke, Peter (1991): Versuch über den geglückten Tag. Ein 
Wintertagtraum, Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Heesen, Anke te (2006): Der Zeitungsausschnitt. Ein Papierobjekt der 
Moderne, Frankfurt/Main: Fischer. 

Hegel, Georg W. F. (1986): Vorlesungen über die Ästhetik I. Werke. 
[1817-1829], Bd. 13, Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Henke, Gebhard (1984): „Poetischer Ausbruch aus dem engen Banat. Herta 
Müllers Prosa-Debüt ‚Niederungen‘“. In: Süddeutsche Zeitung, 
12.04.1984. 

Hoffmann-Krayer, Eduard/ Bächthold-Stäubli, Hans (1974): Handwörter-
buch des Deutschen Aberglaubens, Berlin: de Gruyter. 

Iser, Wolfgang (1976): Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer 
Wirkung, München: Fink. 

Krause, Arnulf (2005): Die Geschichte der Germanen, Frankfurt/Main: 
Campus. 

Maier, Anja (2006): „Gegenstände, wo die Haut zu Ende ist“. Dinge und 
Körper in Herta Müllers Prosa. In: Philip Bracher/ Florian Hertweck: 
Materialität auf Reisen: zur Kulturellen Tranformation der 
Dinge, Berlin: LIT, 175-196. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



282 
 

Merleau-Ponty, Maurice (61966): Sens et non-sens [1948], Paris: 
Gallimard, 15-33. 

Motzan, Peter (1983): „ ‚Und wo man etwas berührt, wird man verwundet‘. 
Zu Herta Müller: Niederungen“. In: Neue Literatur 3, 67-72. 

Müller, Herta (1984): Niederungen, Berlin: Rotbuch. 
Müller, Herta (1987): Barfüßiger Februar, Berlin: Rotbuch. 
Müller, Herta (1989): Reisende auf einem Bein, Berlin: Rotbuch. 
Müller, Herta (1991): Der Teufel sitzt im Spiegel. Wie Wahrnehmung 

sich erfindet, Berlin: Rotbuch. 
Müller, Herta (1992): Der Fuchs war damals schon der Jäger, Reinbek: 

Rowohlt. 
Müller, Herta (1993): Der Wächter nimmt seinen Kamm. Vom 

Weggehen und Ausscheren, Reinbek: Rowohlt. 
Müller, Herta (1994): Herztier, Reinbek: Rowohlt. 
Müller, Herta (1995a): Der Mensch ist ein großer Fasan auf der Welt 

[1986], Reinbek: Rowohlt. 
Müller, Herta (1995b): Hunger und Seide, Reinbek: Rowohlt. 
Müller, Herta (1997a): Heute wär ich mir lieber nicht begegnet, Reinbek: 

Rowohlt. 
Müller, Herta (1997b): Heimat oder Der Betrug der Dinge. In: Gisela Ecker 

(Hrsg.): Kein Land in Sicht. Heimat – weiblich?, München: Fink, 
213-219. 

Müller, Herta (2000): Im Haarknoten wohnt eine Dame, Reinbek: 
Rowohlt. 

Müller, Herta (2003): Der König verneigt sich und tötet, München: 
Hanser. 

Müller, Herta (2005): Die blassen Herren mit den Mokkatassen, 
München: Hanser. 

Müller, Herta (2009): Atemschaukel, München: Hanser. 
Müller, Herta (2010): Lebensangst und Worthunger. Im Gespräch mit 

Michael Lentz (Leipziger Poetikvorlesung 2009), Frankfurt/Main: 
Suhrkamp. 

Ponge, Francis (1967): Le Savon, Paris: Gallimard. 
Ponge, Francis (1968): Stücke. Methoden. Ausgewählte Werke. Dt. von 

Gerd Henninger, Frankfurt/Main: Fischer. 
Renneke, Petra (2008): Poesie und Wissen. Poetologie des Wissens der 

Moderne, Heidelberg: Winter. 
Ricoeur, Paul (1975): La Métaphore vive, Paris: Éd. Du Seuil. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag



283 
 

Rohberg, Thomas (1997): Bildlichkeit und verschwiegener Sinn in Herta 
Müllers Erzählung „Der Mensch ist ein großer Fasan auf der Welt“. 
In: Ralph Köhnen (Hrsg.): Der Druck der Erfahrung treibt die 
Sprache in die Dichtung. Bildlichkeit in Texten Herta Müllers, 
Frankfurt/Main: Lang, 27-42. 

Šklovskij, Viktor (1988): Kunst als Verfahren. In: Juri Striedter (Hrsg.): 
Russischer Formalismus, München: Fink, 3-35. 

Steinmayr, Markus (1997): „Ich wollte in der Tiefe der Bilder 
verschwinden“ – Bildlichkeit als Lust am Text. Ein Versuch über 
Herta Müllers „Der Teufel sitzt im Spiegel oder Wie Wahrnehmung 
sich erfindet“. In: Ralph Köhnen (Hrsg.): Der Druck der Erfahrung 
treibt die Sprache in die Dichtung. Bildlichkeit in Texten Herta 
Müllers, Frankfurt/Main: Lang, 139-153. 

Swanson, Don R. (1979): Toward a Psychology of Metaphor. In: Sheldon 
Sacks (Hrsg.): On Metaphor, Chicago: Univ. of Chicago Press, 161-
164. 

Tudorică, Cristina (1997): Rumäniendeutsche Literatur (1970-1990): Die 
letzte Epoche einer Minderheitenliteratur, Tübingen: Francke. 

Wittgenstein, Ludwig (71990): Tractatus logico-philosophicus. Tage-
bücher 1914-1916. Philosophische Untersuchungen. Werk-
ausgabe, Bd. 1., Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A24610 © 2015 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

