
159 
 

Laura Cheie 
Temeswar 

 
 

Im Steingarten deutscher Dichtung. Günter Eichs lyrische 
Zwischenräume 

 
 

Abstract: Due to his sinology studies, Günter Eich is one of the few important German 
writers who had direct access to the Chinese literature and the Asian cultural space. The 
influence of Chinese and Japanese thinking on his work has early been remarked and 
analysed by the literary critics, especially emphasising the reception of Zen Buddhism, 
Daoism and haiku in his poetry. This study sets out to demonstrate that the German writer 
is more a researcher of the intermediary, hybrid spaces, in which the personal synthesis of 
the European spirit – active, critical, scientist – and that of the Asian conception on the 
world, with its contemplative wisdom, that may lead to new forms of literature, mirror the 
oscillation between sense and nonsense, different genres and cognitive structures – between 
epigram and haiku, „definition“ and „meditation“–  and the ingenious mergers of these.   
Keywords: hybrid spaces, European spirit and Asian cultural space, „definition“, 
„meditation“, epigram, haiku. 

 
 

Mit seinem Gedicht Inventur gilt der Kahlschlagdichter Günter Eich als 
einer der radikalsten Erneuerer deutschsprachiger Nachkriegslyrik. Sein viel 
gelobter Lakonismus ließ sich zunächst als ein quasi manifestartiger 
Ausdruck des Engagements lesen, Dichtung nach Auschwitz neu zu 
definieren. Und tatsächlich forderte Eich, zusammen mit anderen 
dichterischen Stimmen der 1940er Jahre1, „Wahrheit“ statt „Schönheit“ in 
der Literatur. In einem 1947 verfassten Text meinte Eich diesbezüglich, 
dass der Dichter zwar nicht zum Journalisten zu werden bräuchte, aber 
„alles was er schreibt, sollte fern sein jeder unverbindlichen Dekoration, 
fern aller Verschönerung des Daseins“, denn: „Ich will nicht sagen, dass es 
keine Schönheit gibt, aber sie setzt Wahrheit voraus. Der Zwang zur 
Wahrheit, das ist die Situation des Schriftstellers“ (Eich 1973: 393-394). 
Zur dichterischen Gestaltung der „Wahrheit“ gehört, laut Eich 1949, eine 

                                                
1 Vgl. Wolfgang von Weyrauchs postulierende Aussage im Nachwort seiner 1949 
herausgegebenen Anthologie: „Die Schönheit ist ein gutes Ding. Aber Schönheit ohne 
Wahrheit ist böse. Wahrheit ohne Schönheit ist besser.“ (Zit. nach Alexander von 
Bormann. In: Barner 1994: 78) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



160 
 

auf Wirkung abzielende Genauigkeit und die starke Komprimierung der 
lyrischen Sprache. Bezüglich der letzteren antwortet der Dichter auf eine 
Frage nach dem Einfluss seines Sinologiestudiums auf seine Lyrik wie 
folgt:  

 
Ja, auch ich empfinde eine gewisse Verwandtschaft überhaupt des Gedichts zu 
einem chinesischen Schriftzeichen, worin also der Sinn konzentriert ist, wo nicht 
alphabetisch oder lautlich das Wort ausgedrückt wird, sondern durch ein Sinnbild; 
also in äußerster Komprimierung. (Eich 1973: 397) 
 

Günter Eich gehört zu den wenigen deutschsprachigen Schriftstellern, die 
chinesische Lyrik im Original lesen und sogar kunstvoll ins Deutsche 
übersetzen konnten. Mitte der 20er Jahre fing Eich ein Sinologiestudium in 
Berlin an, das er in Paris fortsetzte, doch nie abschloss. Die Beschäftigung 
aber mit der chinesischen Sprache und Dichtung blieb und führte zu einer 
beträchtlichen Anzahl von 95 Übertragungen chinesischer Lyrik aus einem 
Zeitraum von tausendfünfhundert Jahren (Kraushaar 2002: 240-248). 
Trotzdem sprach sich Eich in einem 1927 verfassten und eindeutig betitelten 
Essay, Europa contra China, gegen die kontemplative chinesische und für 
die aktive europäische Kultur aus:  

 
Der Chinese will sich anpassen, der Europäer zwingt der Natur sein Werk auf, das 
ist der einzige, der notwendige, wenn vielleicht auch resignierte Standpunkt. Denn 
zurück können wir nicht. Dies kann nur Sehnsucht sein: Nichts zu wissen, wie ein 
Baum zu blühen, wie ein Tier namenlos zu sterben. Wir sind Menschen und haben 
nichts zu schaffen damit, wir können nicht blühen und mit im großen Strome sein, 
wir sind uns selber anderes schuldig. [...] Europas Weg ist die Tapferkeit im 
Sinnlosen. Vielleicht ist das wenig, aber das Chinesentum und alles andere ist noch 
weniger. (Eich 1973: 313)  
 

Diese klare Positionierung – die kategorische Parteinahme für Europa und 
vor allem die scharfe Kritik der asiatischen Kultur – sollte sich in den 60er 
Jahren, nach mehreren Lesereisen nach Indien, Thailand, Hongkong und 
Japan, wo er einige Wochen blieb, ändern. Allerdings ist dieser Wandel in 
der Wertung der Zivilisationen nicht so radikal, wie von der Forschung 
angenommen wird2. Er führte vielmehr zu einer Suche und Gestaltung von 
                                                
2 Das Gedicht Fußnote zu Rom ist für viele Forscher der eindeutige Beweis für Eichs 
Abwendung von der europäischen und Zuwendung zur asiatischen, vor allem japanischen 
Kultur. Auf die Beziehung seiner Dichtung insbesondere ab 1962 zum Zen-Buddhismus, 
zur Zen-Meditation und jene der Gedichtformen zum japanischen Haiku wurde 
diesbezüglich mehrfach verwiesen. Siehe: Yamane (1983); Alber (1992); Kraushaar 
(2002).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



161 
 

hybriden poetischen Zwischenräumen, wie wir in der vorliegenden Arbeit 
zeigen wollen. Der Unterschied zwischen der europäischen und der chinesi-
schen Kultur spiegelt sich besonders offenkundig in Sprache und Schrift, 
über welche Eich 1950 in einem verhalten-lehrenden Ton meint:  

 
Wer von der Sprache spricht, spricht vom Geiste eines Volkes. [...] Wollen wir den 
Gegensatz zwischen unseren abendländischen Sprachen und der Sprache Chinas, 
zwischen unserem und dem östlichen Geist auf eine Formel bringen, – wobei wir 
uns klar sind, daß solche Formeln der verwirrenden Vielfalt der Erscheinungen nicht 
völlig gerecht werden, – so können wir sagen: Unsere Sprache zerlegt, – wir sind 
geneigt die Welt zu analysieren, der östliche Mensch bewahrt die Einheit, ihm liegt 
alles Zergliedern fern; unsere Sprache zielt auf den wissenschaftlichen Menschen, 
die chinesische auf den weisen. (Eich 1973: 316)   
 

Eine derartige Feststellung hat für den Schriftsteller Eich eine sicherlich 
auch poetisch relevante Bedeutung3. Dass beispielsweise Wissenschaft und 
das logisch-analytische Denken von eminenter Wichtigkeit für Eichs 
Dichtung sind, kann man bereits seinen verschiedenen Umschreibungen und 
Definitionen der Literatur und besonders der Lyrik entnehmen. So schon die 
sehr explizite Erklärung moderner Genauigkeit in einem Essay aus dem 
Jahre 1949:  

 
Jedes echte Buch der Gegenwart schließt, ohne daß auch nur mit einem Wort die 
Rede davon sein müßte, Ergebnisse der Psychologie, der Physik, der 
Geschichtsbetrachtung usw. mit ein, gleichgültig, ob es sich um einen Roman oder 
einen Gedichtband handelt. Wo gibt es die ‚allgemeinverständliche‘ Sprache dafür? 
Entscheidend scheint mir die Genauigkeit. Valéry ist genau und unverständlich, 
ähnlich wie ein Lehrbuch der Atomphysik. (Eich 1973: 395)4   
  

Damit lobt Eich nicht eigentlich die wissenschaftlichen Inhalte, deren 
Ergebnisse allerdings immer in der Literatur mehr oder weniger bewusst 
präsent seien, sondern vielmehr das exakte Erfassen verschiedenster 
Phänomene der Realität. Oder, mit Eich gesprochen, die genaue Art und 
                                                
3 In dem Text Der Schriftsteller vor der Realität (1956) bekennt Eich in einer 
Selbstdefinition als Schriftsteller: „Ich bin Schriftsteller, das ist nicht nur ein Beruf, 
sondern die Entscheidung, die Welt als Sprache zu sehen.“ (Eich 1973: 441)  
4 Für Korte gehört die von Eich schon in seiner frühen Lyrik angestrebte und dichterisch 
umgesetzte Präzision zur besonderen Qualität seiner Kahlschlag-Lyrik: „Nicht der 
unprätentiöse Sprachduktus an sich und die im Sujet der Gedichte vermittelte Alltäglichkeit 
bestimmen Eichs Kontrafakturen, sondern die Präzision, mit der der geschichtliche 
Moment des Jahres 1945 aus vereinzelten, isolierten Erfahrungen aufscheint. Im 
bewußtgemachten Umgang mit ihnen entfaltet sich Eichs kritische Perspektive.“ (Korte 
1989: 14) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



162 
 

Weise, „Echtes zu erkennen“, auch wenn das meinen würde, „den Mut 
auf(zu)bringen auch gegen den Leser zu schreiben“ (Eich 1973: 395). Das 
Beschreiben der Lyrik durch wissenschaftliche Begriffe verstärkt sich beim 
deutschen Kahlschlagdichter in den 1950er Jahren, in denen die Ideen der 
Reduktion und Präzision zum Tenor seiner poetologischen Überlegungen 
avancieren. Gedichte betrachtet Eich in der Rede Der Schriftsteller vor der 
Realität (1956) „als trigonometrische Punkte oder als Bojen, die in einer 
unbekannten Fläche den Kurs markieren“ (Eich 1973: 441), mit der 
Schlussfolgerung: „Für diese trigonometrischen Zeichen sei das Wort 
‚Definition‛ gebraucht“ (Eich 1973: 442). Wissenschaft und wissen-
schaftliches Denken bleiben stets in seiner Dichtung, bis zu den 
„Maulwürfen“, durch mehr oder weniger diskrete Verweise präsent. Diese 
vermehren sich sogar ab den 1960er Jahren. Das Einsetzen wissen-
schaftlicher Fachsprache: „Einsichten aus Pervitin“ (Die Herkunft der 
Wahrheit, ZdA), „Mein Cortisongesicht“, „mein Elektroschock“ (Gemischte 
Route, AuS), „Schlieffenplan“ (Und, AuS), „eine Primzahl“, „Renaissance-
treppen“  (Alte Postkarten, AuS), „Morphiumtraum“ (Sein Buch und seinen 
Tod lesen, AuS), „Relais einbauen“ (Entwicklung, AuS), „Geometrischer 
Ort“ (AuS), „Äquinoktium“, „Indogermanisch“ usw.; die namentliche 
Erwähnung von Forschern und wissenschaftlichen Theorien oder Werken 
wie die Naturforscherin und Künstlerin Maria Sibylla Merian (Alte 
Postkarten, ZdA), die Ärzte John Cheyne und William Stokes (Ryoanji, 
AuS), den Philosoph und Mathematiker Leibniz, „Meyers Lexikon“ und 
„Brehms Tierleben“ (Abschliessend, AuS) u.a.; die Nennung von 
historischen und kulturellen Persönlichkeiten: Napoleon und seine 
Josephine, Madame Pompadour, Clausewitz, „meine Kennedys / meine 
Chruschtschows“ (Rauchbier, AuS), Bakunin, Laotse, Marx, Wittgenstein, 
Schiller, Hölderlin, Lenau, Catull, Chandler, Dashiell Hammett, Hart Crane, 
Johann Gottfried Seume, Huchel, Händel, Beethoven, Schubert, der 
Schachmeister Aljechin usw.; das Erwähnen von wissenschaftlichen Fach-
bereichen: „Regenlachen, gefüllt / mit Biologie“ (Bankette nicht befestigt, 
ZdA), „Meteorologie beendet“ (Pfeffers Ernte, AuS), „Geologie betreiben 
in den verworfenen / Ablagerungen des Augenblicks / die Abfolge Zeit 
wiederherstellen / aus der löslichen Chemie“ (Des Toten gedenken, AuS), 
„Ornithologie, Schönschreiben“ (Ryoanji, AuS), „Optik“ (NSP), Geometrie 
und Algebra, Chirurgie (Unsere Eidechse), Kybernetik etc.; oder von 
wissenschaftlichen Bezeichnungen von Krankheiten: „die Welt geht / ohne 
Verwaltung zugrunde / und an ungelösten / urologischen Problemen“ 
(Pfeffers Ernte, AuS) zeigen den Dichter Eich als „wissenschaftichen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



163 
 

Menschen“. Und auch wenn diese Verankerung im europäischen 
szientifischen Geist bei Eich nicht ungebrochen ist5, so reicht sie doch 
nachweislich bis in sein Spätwerk hinein.  

Eine Konstante ist gleichfalls die Dimension des Engagegements. 
Hatte er in den 1920er Jahren Europas aktive, konstruktive Welt-
anschauung, dessen „Tapferkeit im Sinnlosen“ gelobt und sich implizit im 
Namen dieser Gesinnung „contra China“ gestellt, so verlangt er in den 
1940er Jahren Stil als „Explosivstoff“ (Eich 1973: 395-396). Ende der 
1950er Jahre fordert Eich in einer der kritischsten Büchner-Preis-Reden eine 
Dichtung, die sich der gelenkten Sprache und der vielfältigen Manipulation 
durch die politische Macht entziehen sollte. Die Rede endet mit einem 
resoluten Auftrag an die Literatur:  

 
Wenn unsere Arbeit nicht als Kritik verstanden werden kann, als Gegnerschaft und 
Widerstand, als unbequeme Frage und als Herausforderung der Macht, dann 
schreiben wir umsonst, dann sind wir positiv und schmücken das Schlachthaus mit 
Geranien. (Eich 1973: 454)  
 

Auch das Driften zum „Blödsinn“ in den 1960er Jahren, nach seiner 
Asienreise, verbindet Eich mit einem klaren Engagement. In einem 
Interview aus dem Jahre 1967 sagt der sich nun als eine Art Nonsensdichter 
„im dadaistischen Sinne“ begreifende Autor:  

 
Ich sehe meine politische Funktion in der Möglichkeit, eine Zementierung zu 
verhindern. Das scheint mir im politischen Sinne eine wichtige Sache zu sein, daß 
die Sprache im Fluß bleibt, daß sie nicht für reaktionäre Parolen verwendet werden 
kann. [...] Gerade weil ich finde, daß Sprache unbenutzbar sein sollte, halte ich diese 
ganz extremen Dichtungsformen, die mit Buchstaben und sonstwas arbeiten, heute 
für ungeheuer wichtig und komischerweise auch für politisch wichtig. (Eich 1973: 
409) 

                                                
5 Die temperierte Meinung Frank Kraushaars zu Eichs doppelt verankerter dilemmatischer 
Erkenntnisproblematik ist u.E. zu begrüßen. In Bezug auf das Gedicht Verspätung aus 
dem Band Anlässe und Steingärten (1966), in welchem die Verse: „Laotse begegnete mir 
/ früher als Marx. / Aber eine / gesellschaftliche Hieroglyphe / erreichte mich im linken 
Augenblick, / der rechte war schon vorbei“ erscheinen, meint Kraushaar: „Hinter dem 
zunächst eher äußeren Gegensatz zweier kultur- und zeitfremder Namen verbirgt das 
Gedicht vielmehr den Kontrast – Konflikt? – zweier Erkenntnisweisen: der wissen-
schaftlichen Gesellschaftskritik des Marxismus und der kontemplativen Bewußtseinskritik 
des philosophischen Daoismus. Allerdings war diese Scheidung von äußerer und innerer 
Wirklichkeit in Eichs Poetik niemals konfliktlos, auch wenn die ironische Selbstgewißheit 
des obigen Textes aus den sechziger Jahren darüber hinwegtäuschen könnte.“ (Kraushaar 
2002: 238)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



164 
 

 
Und etwas weiter redet er alles andere als das Wort eines kontemplativen 
Buddhisten:  

 
Ich weiß nicht genau, ob ich eine Funktion habe in der Literatur, aber ich habe eine 
gewisse Absicht, und zwar die Absicht des Anarchischen, denn mit allem was ich 
schreibe, wende ich mich im Grunde gegen das Einverständnis mit der Welt, nicht 
nur mit dem Gesellschaftlichen, sondern auch mit den Dingen der Schöpfung, die 
ich also ablehne. (Eich 1973: 410) 
 

Diese Option für den Widerspruch wird Eich noch in einem seiner letzten 
Gespräche 1971 mit fast den gleichen Worten bestärken: „Ich bin engagiert 
gegen das Establishment; nicht nur in der Gesellschaft, sondern in der 
ganzen Schöpfung“ (Eich 1973: 414). Bezeichnenderweise antwortet er im 
selben Interview auf die Frage, ob es einen Sinn hätte, sich gegen die Natur 
zu wenden, mit der Aussage: „Wahrscheinlich keinen. Aber ich 
beanspruche das Recht auf Opposition. – Jeder ist doch heute 
einverstanden!“ (Eich 1973: 415). Bis zum Ende will auch Eich seinen 
eigenen (europäischen) Weg der Tapferkeit im Sinnlosen gehen. Allerdings 
ist Eichs Wahrnehmung der asiatischen Kultur nicht konstant geblieben und 
das hat ebenso deutliche Spuren in seiner Dichtung und Poetik hinterlassen.  

Bereits im Band Botschaften des Regens (1955) erscheinen das 
kleine Gedicht Japanischer Holzschnitt, das den diskreten Humor des 
Haikus spiegelt und sich in der zweiten Fassung auch der Form japanischer 
Lyrik nähert6, und das 1950 entstandene Fränkisch-Tibetische(r) 
Kirschgarten, bei dem der Titel auf eine Suche nach hybriden Räumen 
verweist. Mit dem Interesse für Haikus steht Eich allerdings auch in einer 
gewissen Tradition moderner deutscher Lyrik, denn für die japanische 
Kurzdichtung, das altjapanische fünfzeilige Tanka, vor allem aber für das 
dreizeilige Haiku begannen sich deutschsprachige Dichter schon Ende des 
19. Jahrhunderts, im Zuge der Rezeption des französischen 
Impressionismus, zu begeistern7, darunter Paul Ernst, Peter Altenberg, 

                                                
6 Vgl. Sekiguchi 2010:  http://www.inst.at/trans/17Nr/1-12/1-12_sekiguchi%2017.htm 
[30.12.2013] 
7 In einem diesbezüglich zusammenfassenden Aufsatz bemerkt Sabine Sommerkamp, dass 
die Kenntnis dieser Dichtung und direkte Einflüsse bei einzelnen deutschen Lyrikern seit 
etwa 1890 nachgewiesen werden können, vor dem Hintergrund der politischen Etablierung 
Japans: „Der Impressionismus, der von Frankreich seinen Ausgang nahm und sich in allen 
Bereichen der Kunst manifestierte, die allgemeine Japan-Begeisterung um 1900 und nicht 
zuletzt die politische Lage nach dem Sieg Japans im russisch-japanischen Krieg 1904/05 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



165 
 

Alfred Mombert oder Arno Holz. In den 20er Jahren des vergangenen 
Jahrhunderts entdeckte Rainer Maria Rilke das Haiku mit der „in ihrer 
Kleinheit unbeschreiblich reife(n) und reine(n) Gestaltung“ (Zit. nach 
Sommerkamp 1992: 79). Franz Blei, Klabund und Iwan Goll bemühten sich 
ebenfalls in den 1920er Jahren das Haiku dem deutschen Publikum 
näherzubringen. 1925 definiert Franz Blei das Haiku als „ein Bildchen im 
kleinsten Raum mit einem pointierten Akzent in der dritten oder auch schon 
in der zweiten Zeile“ (Zit. nach Sommerkamp 1992: 81). Iwan Goll erwähnt 
es indirekt in einem Aufsatz aus dem Jahre 1921 und empfiehlt es als 
Modell für die Lyrik einer neuen Zeit und eines neuen Tons. Die Rezeption 
der japanischen Kurzlyrik sollte die Wendung vom pathetischen Ton des 
expressionistischen Gedichts zum einfachen, verständlichen und selbst-
verständlichen, welcher in den 1920er Jahren, den Jahren der Neuen 
Sachlichkeit, dominant werden sollte, herbeiführen (Anz/ Stark 1982: 616). 
1926 wird Iwan Goll in einem dem Haiku gewidmeten Aufsatz auf diese 
Kleinform japanischer Lyrik zurückkommen. In einer Zeit, die, so Goll, den 
Bauunternehmern gehört, ebenso wie der Technik, der schwedischen 
Gymnastik oder den Weltrevolutionen (Kaes 1983: 440), die also 
pragmatisch, fortschrittlich, robust, aber auch skeptisch ist, erklärt er das 
Haiku als eine Blitzdichtung der „neuen Nerven“, eine Art angreifende und 
ergreifende lakonische Dichtung, die vielmehr dem Geist des Epigramms 
als jenem der japanischen Kurzdichtung nahekommt (Kaes 1983: 440). 
Trotzdem bleibt die Beschäftigung mit dem Haiku Ende des 19. und Anfang 
des 20. Jahrhunderts eher auf wenige Autoren und Texte beschränkt. Sie ist 
aber symptomatisch für die lakonische Ausrichtung der Lyrik im 
Expressionismus und hat einen signalhaften Charakter in der Entwicklung 
des deutschsprachigen Gedichts zur kleinen und konzisen Form (Cheie 
2010: passim).  

Im Falle Eichs wird der Wandel zu einem neuen Ton und einer stark 
verknappten Form der Dichtung im 1964 erschienenen Band Zu den Akten 
geortet, worin das Gedicht Fußnote zu Rom quasi manifestartig für eine 
alternative (japanische) Kultur zu werben scheint. „Eine Absage an das 
bisher Gewesene und eine Anspielung auf den Neuansatz sind mit 
charakteristisch lakonischer Knappheit vereinigt in dem Gedicht Fußnote zu 
Rom“, meint Egbert Krispyn (1970: 88-89). Diese Absage an das Gewesene 
ist, laut Müller-Hanpft, nicht nur poetologisch, sondern auch historisch und 

                                                                                                                       
weckten in Deutschland ein Gefühl geistiger Affinität und Identität, das unter anderem zur 
literarischen Nachahmung anregte“ (Sommerkamp 1992: 80). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



166 
 

kulturell zu betrachten, als Ausdruck eines nachexpressionistischen Kultur-
pessimismus und der Suche nach einem Kulturkreis, „der für den Europäer 
neu und historisch unbelastet ist. Dieses kulturelle Mißtrauen komprimiert 
Eich nun in der Formel: ‚Lachreiz vor Säulen‘.“, so Müller-Hanpft (1972: 
153).8 Vom bleibenden Eindruck des japanischen Steingartens, den Eich 
1962 in Kyoto erlebt hat und dem er in seinem nächsten Band, Anlässe und 
Steingärten (1966), ein Gedicht (Ryoanji) widmen wird, soll, laut Hans 
Mayer, die ausgesprochene Artistik seiner neuen Dichtungen und der 
Wandel seines Naturgefühls herrühren9. Auch Heinz F. Schafroth 
interpretiert die Fußnote zu Rom als einen wesentlichen Textzeugen für 
Eichs neue Einstellung zum West-Ost-Gefälle und für seine Faszination vor 
der fernöstlichen „Anti-Natur“ als Ort der Meditation10. Das eröffnet die 
Perspektive auf ein meditatives lyrisches Ich im Sinne des Zen-
Buddhismus, wie von Keiko Yamane eingehend dargestellt (Yamane 1983: 
passim).  Die Geste der Verweigerung beherrscht tatsächlich Eichs Gedicht 
Fußnote zu Rom und die lakonische Form verleiht ihr eine zusätzliche, 
sentenzartige Härte:  

 
Fußnote zu Rom 
 
Ich werfe keine Münzen in den Brunnen, 
ich will nicht wiederkommen. 
 

                                                
8 Im Gegenteil spricht in der jüngeren Eich-Forschung Sigurd Martin von einem 
chinesischen Einfluss auf Eichs Formeln: „Dem chinesischen Einzelwort entsprechen am 
ehesten die nur aus einem Wort bestehenden Formeln, wenn auch alle übrigen eher als 
Wort, denn als Satz aufzufassen sind. Alle vier Einwort-Formeln (Nr. 16, 17, 21, 22) sind 
wie das Zeichen für ming Komposita“ (Martin 1995: 255) Eigentlich spiegeln die 
konkurrierenden Einflüsse auf die Eichschen „Formeln“ ihre doppelte Verankerung in der 
europäischen und asiatischen Kultur.  
9 „Wenn Eich, wie er bekannte, an jenen japanischen Gebilden vor allem die hohe 
Künstlichkeit bewunderte, nämlich das Schaffen von Gegennatur mit Hilfe von Natur, doch 
so, daß dieser Natürlichkeit bloß die Lieferung von Material zugebilligt blieb, während 
alles andere dem subjektiven Schöpfertum gedankt werden mußte: dann sollten wohl auch 
seine eigenen Texte als höchst artistische Erzeugnisse verstanden werden.“ (Mayer 1973: 
106-107) 
10 „Die abendländische Kultur ist erlebt als das unreflektiert, unmeditiert Tradierte und 
Übernommene. Dem gegenüber die japanischen Steingärten kunstvolle Anlagen 
verschiedener Steinsorten und –formen. Auch sie bedeuten Verfestigung, aber eine, hinter 
der Meditation steht. Sie anzulegen ist bereits ein Akt der Meditation, und sie sind gedacht 
als Orte einer Meditation, die auf das Ganze der Welt zielt, während in der ‚versteinerten‘ 
Kultur des Abendlandes ‚zuviel Welt ausgespart‘ ist.“ (Schafroth 1976: 35-36) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



167 
 

Zuviel Abendland, 
verdächtig. 
 
Zuviel Welt ausgespart. 
Keine Möglichkeit 
für Steingärten. (Eich 1991: 136) 

 
Doch beim genauen Lesen des Textes merkt man, dass die Verweigerung 
Abschied und Warnung meint, wobei die Warnung vor der selbstherrlichen 
Einseitigkeit europäischen Kultur- und Weltbildes die ausgeprägtere 
Botschaft ist. Die Kritik an der die asiatische Welt aussparenden 
Perspektive lässt zugleich den Schluss zu, dass Eich nicht für einen 
radikalen Wandel im Sinne der wiederum einseitigen Zuwendung zur 
japanischen Kultur eintritt, sondern vielmehr die Berücksichtigung beider 
Kulturen anstrebt. Nach seiner Asienreise 1962 und der Entdeckung vor 
allem der japanischen Kultur sucht Eich vielmehr nach poetisch gestaltbaren 
Zwischenräumen, in welchen Paradoxa und verschieden verankerte Bilder 
und Strukturen umgewertet und kreativ eingesetzt zu neuen poetischen 
Formen führen sollen. Neben den (europäischen) Ideen des Engagements 
und des Gedichts als „Definition“ beginnen sich (asiatische) Gedanken zur 
insbesondere poetischen Bedeutung des Schweigens und der Dichtung als 
Meditation zu etablieren. „Aber zum Dialog gehört die Pause, zum 
Sprechen das Schweigen. [...] Ich muß also schreiben, daß die Worte das 
Schweigen einschließen“, schreibt Eich 1962 (Eich 1973: 306). Und 1968 
lautet eine seiner Vorstellungen von Dichtung in den „Thesen zur Lyrik“: 
„Gedichte, die meditiert, nicht interpretiert werden müssen“ (Eich 1973: 
413). In dem Interview aus dem Jahre 1971, in dem er erneut seinem 
kämpferischen Engagement gegen das Establishment in der ganzen 
Schöpfung und seinem Anspruch auf Opposition einen kategorischen 
Ausdruck verleiht11, heißt es gleichzeitig: „Meine neueren Texte geben 
keine Gedanken mehr wieder. Sie sind bereits Meditationen“ (Eich 1973: 
414). Dass sich für den späten Eich entgegengesetzte Haltungen nicht 
ausschließen, dokumentieren seine „Thesen zur Lyrik“: „Elfenbeinerner 
Turm und Engagement, Simplizität und Experiment schließen sich nicht 
aus“, meint Eich, und auf Gedichte bezogen möchte er solche schreiben, „in 
denen man sich zugleich ausdrückt und verbirgt“ (Eich 1973: 413). Dies 

                                                
11 Zu den Bekenntnissen dieses Gesprächs gehört auch jenes, dass ihm Provokation 
durchaus sympathisch sei: „Sie können natürlich sagen: ‚Eich ist ein ganz schlechter 
Schriftsteller.‘ – Aggression ist mir sympathisch.“ (Eich 1973: 415)   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



168 
 

mag als Oszillation zwischen gegenläufigen Konzepten angesehen werden, 
für den Dichter der „Anlässe und Steingärten“ und der „Maulwürfe“ ist es 
der Weg durch hybride Zwischenräume – die gerade dadurch nichts 
aussparen wollen – zu neuen Formen der Dichtung, die ihre mehrfache 
Verwurzelung zugleich zeigen und verbergen oder vielmehr verfremden.  

Symptomatisch diesbezüglich ist der ironische Kleinzyklus von 
Kurzgedichten mit dem Titel Lange Gedichte, im Band Anlässe und 
Steingärten. Eich reagierte damit zunächst auf eine Lyrikdebatte der 60er 
Jahre um die poetische und politische Legitimität des langen vs. kurzen 
Gedichts (Vgl. Cheie 2010: 67-69). Von den neun zwei- bis sechszeiligen 
Gedichten des Zyklus nähern sich vor allem drei dem japanischen Haiku. 
Vorsicht, Zwischenbescheid für bedauernswerte Bäume und Ode an die 
Natur sind Dreizeiler, die jene für klassische Haikus traditionelle Bindung 
an Natur und Jahreszeiten aufweisen, allerdings die vorgeschriebene Anzahl 
von 17 Silben, verteilt nach dem Schema 5 – 7 – 5, nicht einhalten. 
Außerdem sind diese Texte von einem ironischen Humor getragen, der auf 
aktuelle Debatten, europäische Genres oder Denkstrukturen Bezug nimmt. 
Vorsicht kommt der Form und dem japanischen, spielerisch-nachdenklichen 
Humor des Haikus am nächsten.  

 
Vorsicht 
 
Die Kastanien blühn. 
Ich nehme es zur Kenntnis, 
äußere mich aber nicht dazu. (Eich 1991: 173) 
 

Das Gedicht verweist zugleich lakonisch-schmunzelnd auf eine Debatte um 
die als eskapistisch eingestufte Naturlyrik12 und zeigt sogar, laut Korte, eine 
gewisse Art von Engagement, das nicht auf Appell und Aufrütteln, sondern 
auf Verweigerung ausgerichtet ist13. Deshalb betrachtet Korte einen Text 
wie Vorsicht eher als Epigramm (Korte 1989: 87) oder genauer als ein 
epigrammatisches Zeitgedicht (Korte 1989: 123). Tatsächlich bemüht sich 
Eich in diesem eingedeutschten Haiku einen poetischen Zwischenraum für 

                                                
12 Müller-Hanpft (1972: 165) setzt dieses Gedicht mit Brechts Kritik am fehlenden 
Engagement der Naturlyrik in Zusammenhang, „weil es (das Naturgedicht laut Brecht, 
L.C.) ein Schweigen über so viele Untaten einschließt!“ 
13„Engagiert ist diese Dichtung nicht in dem Sinne, daß sie für etwas streitet, also 
appellieren, warnen, aufrütteln will. Eichs Engagement bleibt auf Verweigerung gerichtet 
und hat keine Appellstruktur wie jene gegen Ende des Jahrzehnts aufkommende 
Agitpropliteratur.“ (Korte 1989: 87) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



169 
 

Engagement und Meditation zu gestalten. So setzt Eich die für die 
japanische Kurzdichtung typische meditative Lakonik der Sprache ein, um 
zeitbezogene, deutsche Inhalte anzudeuten, in einem Gedicht, in dem „man 
sich zugleich ausdrückt und verbirgt“ (Eich 1973: 413).  

Einer noch komplexeren Erklärung bedarf die Struktur des Gedichts 
Zwischenbescheid für bedauernswerte Bäume, bei dem schon der Titel auf 
Fachsprache der Verwaltung oder Geschäftskorrespondenz verweist (vgl. 
Spillner 2005: 179):  

 
Zwischenbescheid für bedauernswerte Bäume 
 
Akazien sind ohne Zeitbezug. 
Akazien sind soziologisch unerheblich.  
Akazien sind keine Akazien. (Eich 1991: 174) 
 

Dieser Dreizeiler führt die Idee des Gedichts als Definition ad absurdum, 
gleichzeitig aber auch die angedeutete Struktur eines Syllogismus (Vgl. 
Cheie 2010: 114-117). Offensichtlich ist für Peter Horst Neumann die 
satirische Dimension dieses Textes, den er als Beitrag zur Debatte um die 
Funktion der Literatur, genauer um den „politisch-emanzipatorischen“ 
Gebrauchswert des Ästhetischen in den 60er Jahren interpretiert (Neumann 
1981: 14). In diesem Sinne sei das kleine Gedicht Eichs eine ironische 
Antwort auf die Forderung nach der gesellschaftlichen Relevanz von Natur-
lyrik. Christian Kohlroß (2000: 188) hingegen deutet auf eine Parodie der 
lyrischen Sprache hin. Keine Kritik, sondern Meditation, meint Keiko 
Yamane, genauer erreiche Eich mit der letzten Zeile seines „Zwischen-
bescheids“ eine Zwischenstufe der Zen-Meditation (Yamane 1983: 156)14. 
Doch auch in diesem Fall baut der Text eher einen hybriden Verweisraum 
auf kulturell verschieden verwurzelte Formen und Denkmodelle. In einer 
haiku-ähnlichen, meditativen Verknappung und einem diesbezüglich 
ironisch gemeinten Zyklus der „langen Gedichte“ einverleibt, versucht der 
poetische „Zwischenbescheid“ Sinn und Unsinn, Provokation und 
Meditation konstruktiv zu vereinen. Ende der 60er Jahre bekennt Eich eine 
Entwicklung seiner Lyrik vom Ernst zum Unsinn als Ausdruck eines 
eigenen, man könnte sagen eines engagierten Humors:  

 

                                                
14 Yamane geht von einer Anlehnung der Langen Gedichte an das japanische Haiku aus, 
dessen Blütezeit mit dem Höhepunkt des Zen-Buddhismus im 17. und 18. Jhd. 
zusammenfällt. (Yamane 1983: 133)   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



170 
 

Ich würde sagen, ich habe mich vom Ernst immer mehr zum Blödsinn hin 
entwickelt, ich finde also das Nichtvernünftige auf der Welt so bestimmend, dass es 
auch in irgendeiner Weise zum Ausdruck kommen muss. Ich kann also den tiefen 
Ernst, den ich früher gepflegt habe, nicht mehr verstehen und kann ihn auch nicht 
aushalten, vielleicht kann man das, was ich heute mache, auch Humor nennen, aber 
ich würde es wirklich im dadaistischen Sinne anschauen, nämlich, dass der Blödsinn 
eine ganz bestimmte wichtige Funktion in der Literatur hat, vielleicht auch eine 
Funktion des Nichteinverständnisses mit der Welt. (Eich 1973: 408) 
 

Unsinn wird von Eich vor allem in seiner späten Lyrik und in den 
„Maulwürfen“ als Gegenentwurf zur und Schutz vor Manipulation und 
(sprachlicher) „Zementierung“ eingesetzt, ist also stets mit Engagement 
verbunden. Literarischer Unsinn hat dabei selbst eine gewisse Ambivalenz, 
denn er bedeutet keineswegs das absolute Fehlen des Sinns, sondern 
vielmehr seine Verfremdung in unkonventionellen Ausdrücken. Intendierter 
Unsinn, wie jener in der Literatur, stellt „eine Möglichkeit subjektiven 
Widerstandes gegen die Macht der äußeren Verhältnisse dar“ und wird oft 
„als Parodie des klassifizierenden Denkens“ funktionalisiert, meint Stefan 
Horlacher (Horlacher 2003: 301). Also als Parodie einer unzuverlässigen, 
weil klischierten oder manipulativen Vernunft und ihrer Ausdrucksweisen. 
Literarischer Unsinn kann somit als sprachliches antiautoritäres Verhalten 
eingesetzt werden, da er zwar mit bekannten Sinnelementen und erkenn-
baren Formen und Strukturen der Vernunft arbeitet, doch diese auf 
unerwartete Weise kombiniert und zuordnet. Damit baut auch der 
literarische Nonsens einen eigenartigen Zwischenraum der Bedeutung auf, 
in dem Verweigerung und Affirmation zunächst das Denken flexibilisieren 
und schließlich zu einem verdeckten Sinn führen können (vgl. Cheie 2010: 
116-117). Eichs Artikulation seiner im Unsinn verfremdeten Kritik im 
Zwischenbescheid für bedauernswerte Bäume zielt auf Formen und 
Strukturen europäischen rationalen, ja wissenschaftlichen Denkens, auf die 
früher gelobten Definitionen und auf das logische Schließen, die somit als 
problematisch entlarvt werden. Der angebliche „Blödsinn“ dieses „Haikus“ 
hat eine irritierende und damit provozierende Wirkung auf den Leser. Durch 
die wiederholte Nennung von Akazien kann aber der Text zugleich einen 
meditativen Impuls auslösen.  

Ein deutlicherer Zusammenschluss europäischer und japanischer 
Textgattungen bringt die Ode an die Natur:  

 
Ode an die Natur 
 
Wir haben unsern Verdacht  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



171 
 

Gegen Forelle, Winter 
und Fallgeschwindigkeit. (Eich 1991: 175) 
 

Mit der Kennzeichnung dieses Textes als „Ode“ scheint Eich an die 
deutsche Tradition dieser Hochstildichtung, beginnend mit Goethe, Schiller 
und Hölderlin, anzuknüpfen. Doch nichts von dem kleinen Gedicht bestätigt 
diese Zuordnung zum klassischen Lobgesang. Es ist vielmehr das genaue 
Gegenteil eines Hymnus über die Herrlichkeit der Natur oder die 
Ergriffenheit des Ichs angesichts natürlicher Phänomene. Auch die Kürze 
deutet nicht mehr, wie etwa in Hölderlins „epigrammatischen Oden“, auf 
Erhabenheit, sondern ist, wie Knörrich meint, ein Ausdruck der 
Ernüchterung.15 In diesem Sinne ist die Bezeichnung „Ode“, wie der Titel 
des Zyklus, in dem dieses Gedicht steht, eine ironische und der Inhalt des 
angeblichen Lobliedes eine verdeckte Kritik, die lediglich von der 
verhaltenen Geste der Verweigerung, dem Verdacht gegen Pflanzen-, 
Tierwelt und physikalische Gesetze, angedeutet wird. Das lässt sich 
verifizieren, wenn man die ursprüngliche Fassung des Gedichts heranzieht: 

 
Ich habe meinen Verdacht 
vor (Holunder und) Forelle (, 
vor Sommer) und Winter 
und vor der Fallgeschwindigkeit. 
 
(Ich will mit Menschen leben. 
Noch ihr schrecklichstes Wort 
ist besser als die Sprache der Schöpfung.) 
 
Ich will leben 
ohne Einverständnis. (Eich 1991: 504) 
 

Deutlich, ja geradezu pathetisch sind hier die Opposition des lyrischen Ichs 
gegen das Establishment der Schöpfung und seine grundsätzliche 
Verweigerung des Einverständnisses ausgedrückt. Doch die vehemente 

                                                
15 Vgl. Knörrich zur Ode in der modernen Literatur: „Dabei geht es immer nur um die 
Parodierung oder Destruierung der Gattung, um den Widerruf ihrer ideologischen 
Implikate wie z.B. in der folgenden Ode an die Natur von Günter Eich […]. Die 
Verdächtigung der Natur, bei deren Anblick dem zeitgenössischen Skeptiker nicht immer 
geheuer ist, richtet sich gleichermaßen gegen ihre Geschöpfe (und seien sie so harmlos wie 
die Forelle) wie gegen ihre jahreszeitlichen Abläufe und ihre Gesetze. So kann sie nicht 
länger Gegenstand einer erhabenen Schreibweise werden, und Kürze ist nicht mehr deren 
‚anerkanntes Kennzeichen‛, sondern die formale Alternative dazu: Reduktion, Lakonismus 
als Ernüchterung.“ (Knörrich 21991: 278-279) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



172 
 

Kritik an der verdächtigen Sprache der Natur sowie den heftigen 
Widerspruch gegen unreflektierte Zustimmung tilgt der Dichter in der 
lakonischen, unterkühlten und verschwiegenen Endfassung der Ode. Diese 
nähert sich nun formal dem japanischen Haiku und versucht, durch die 
Verkürzung auf eine bloße Andeutung des Aufbegehrens, das Schweigen 
und die Meditation über das Ausgesprochene einzuschließen. Der Text wird 
erneut zu einem Gedicht, in dem sich der Dichter ausdrückt und verbirgt, 
das einen trotzigen, rebellischen, eher typisch europäischen Geist mit einer 
asiatischen Verhaltenheit zu verbinden versucht.  

Einen stärkeren meditativen, zugleich aber auch befremdlichen 
Charakter entwickeln Eichs sogennante „Maulwürfe“, die Texte seines 
Spätwerks, die auf eigene Art zwischen Kurzprosa und Lyrik, Sinn und 
Unsinn oszillieren. Sieht man sich diese Texte genauer an, so merkt man, 
dass sie an den von den Gedichten in Anlässe und Steingärten 
angedeuteten Zwischenräumen weiterbauen. Dass die späte Lyrik Günter 
Eichs und seine „Maulwürfe“ eng verbunden sind, wurde mehrmals 
bestätigt, allen voran von Günter Eich selbst, der diese Texte unter anderem 
„Gedichte in Prosa“ nannte16. Sabine Alber meint ebenfalls, dass ein Vers 
wie „Akazien sind keine Akazien“ bereits die „Maulwurfsprache“ spreche, 
d. h. eine Sprache, die von der Erfahrung der Zen-Meditation wesentlich 
geprägt sei (Alber 1992: 82)17. Andere hingegen sehen im Widerspruch 
gegen die Schöpfung einen gemeinsamen Nenner dieser „Gegentexte“ 
(Eggert 1999: 162). Tatsächlich versucht Eich in seinen „Maulwürfen“ über 
Sinn in der Form des „Blödsinns“ zu meditieren und Engagement als 
Narrheit zu verfremden, so schon programmatisch 1968, im Text Präambel:  

 
Was ich schreibe, sind Maulwürfe, weiße Krallen nach außen gekehrt, rosa 
Zehenballen, von vielen Feinden gern als Delikatessen genossen, das dicke Fell 
geschätzt. Meine Maulwürfe sind schneller als man denkt. [...] Andern Nasen einige 
Meter voraus. [...] Meine Maulwürfe sind schädlich, man soll sich keine Illusionen 
machen. (Eich 1991: 318) 
 

Doch dass die Maulwürfe an dritte, hybride Wege meditieren, nach 
Zwischenräumen des dichterischen Ausdrucks suchen, zeigt deutlich der 
Text Dreifache Post mit der Vorstellung eines chinesischen Lenaus:  

 

                                                
16 Vgl. dazu den Kommentar von Axel Vieregg in: Eich 1991: 430-431.  
17 Sigurd Martin (1995: 326-333) spricht auch von einer Anlehnung der „Maulwürfe“ an 
die chinesische Emblematik. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



173 
 

Lenau, der berühmte chinesische Dichter der Sung-Dynastie, hat tief auf mich 
gewirkt. Meine Vorliebe für kurzzeilige Übelstimmung stammt ganz von ihm, ja, 
ich hätte den Nebel ohne ihn nie bemerkt, Lenau hat mir die Augen geöffnet, 
während ich vorher nur mit den Ohren sah. (Eich 1991: 412) 
 

Lenau, der berühmte deutschsprachige Dichter des europäischen spät-
romantischen Weltschmerzes, war, wie Eich, ein Naturlyriker, für den Natur 
keinen Trost und keine Hoffnung mehr spenden konnte und dessen Werk 
von melancholischer Skepsis und Rebellion zugleich geprägt ist18. 
Allerdings, sich Lenau als Dichter des chinesischen Mittelalters vorzustellen 
bedeutet eine Engführung von Zeiten, Kulturen und Autoren, die zum einen 
der ursprünglichen These eines „Europa contra China“ flagrant wider-
spricht, zum anderen einen poetischen Raum für hybride, vermittelnde, ja 
paradoxe Denk- und Sprachmöglichkeiten eröffnet. Die „kurzzeilige 
Übelstimmung“ stammt so nicht eigentlich nur vom deutschen Lyriker, 
sondern auch von all jenen chinesischen Dichtern der Sung-Dynastie, die 
Eich mitdenkt und die er ganz besonders zu würdigen scheint. Zu seinen 
Übertragungen aus dem Chinesischen gehören 37 Einzeltexte verschiedener 
Autoren der Sung-Dynastie, davon solche, welche diskret an Lenaus 
herbstliche Melancholie erinnern. Zum Beispiel das Gedicht Der Herbst des 
Dichters Su Schi:  

 
Der Herbst   
 
Sieh, es ist Herbst, denn in die Flamme 
stürzen die Falter nicht mehr, 
Kälte und Regen gibt uns die Nacht, 
ach, mehr gibt sie uns nicht. 
Denn auch das Blut ward trübe und alt 
und die Worte der Liebenden  
tönen nicht mehr,  
es ist, als wäre auch das für immer gestorben.  
Ward nicht schon grau das Haar,  
grau wie der Nebel, der die Sterne verdeckt?  
Ich glaube nicht an den Frühling,  
es wird nur noch Herbst geben für mich,  
und der Winter wird mich mit Eis bedecken.  
Ach, ich träume schon meinen Tod voraus, 
wie ein Baum, der trauernd sein Laub abwirft. (Eich 1973: 367-368) 
 

                                                
18 Siehe zur Dialektik der Melancholie Lenaus: Schmidt-Bergmann (1984).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



174 
 

Mit dem chinesischen Lenau kehrt Eich somit zu seinen Anfängen auf 
einem drittem Weg zurück, der Europa und China, die europäische und die 
asiatische Kultur weder durch Opposition noch durch Einseitigkeit erfasst, 
sondern zusammendenkt. Dieser hybride Weg bleibt dadurch in einem inter-
kulturellen und poetischen Zwischenraum, in dem eindeutige Fixierungen 
vermieden werden, um kreative Übergänge und somit neue lyrische Aus-
drücke zu ermöglichen. Zur Eichschen Poetik dieses Zwischenraums gehört, 
wie besprochen, die subversive Oszillation zwischen Sinn und Unsinn, 
„Definition“ und „Meditation“, wie auch die doppelte Verwurzelung der 
poetischen Vorstellungen und Gattungen in verschiedenen, europäischen 
und asiatischen Kulturen. Mit Gedichten, wie jene der Anlässe und 
Steingärten oder den hybriden, quasi surrealen Vorstellungen der 
„Maulwürfe“ schreibt eigentlich der Dichter weitere „Fußnoten zu Rom“, 
indem er aber die Kritik an der Aussparung von Welt durch Schöpfungen 
ersetzt, die an den neuen Fugen der Weltanschauung arbeiten.  

 
Literatur  
 
Alber, Sabine (1992): Der Ort im freien Fall. Günter Eichs Maulwürfe 

im Kontext des Gesamtwerkes, Frankfurt/Main u.a.: Peter Lang 
(Europäische Hochschulschriften: Reihe I, Deutsche Sprache und 
Literatur, Bd. 1329). 

Bormann, Alexander von (1994): Frühe Nachkriegslyrik (1945-1950). In: 
Wilfried Barner u.a. (Hrsg.): Geschichte der deutschen Literatur 
von 1945 bis zur Gegenwart, München: C. H. Beck, 76-89. 

Cheie, Laura (2010): Harte Lyrik. Zur Psychologie und Rhetorik 
lakonischer Dichtung in Texten von Günter Eich, Erich Fried und 
Reiner Kunze, Innsbruck: Studienverlag.  

Eich, Günter (1973): Gesammelte Werke, hrsg. v. Heinz F. Schafroth, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Eich, Günter (1991): Gesammelte Werke in vier Bänden, Bd. I: Die 
Gedichte. Die Maulwürfe, hrsg. v. Axel Vieregg, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp. 

Eggert, Hartmut (1999): „Sprache beginnt, wo verschwiegen wird“. Zur 
Poetik Günter Eichs. In: Hartmut Eggert/ Janusz Golec (Hrsg.): 
„…wortlos der Sprache mächtig“. Schweigen und Sprechen in 
der Literatur und sprachlicher Kommunikation, Stuttgart/ 
Weimar: Metzler, 159-167.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



175 
 

Goll, Iwan (1982): Das Wort an sich. Versuch einer neuen Poetik. In: 
Thomas Anz/ Michael Stark (Hrsg.), Expressionismus. Manifeste 
und Dokumente zur deutschen Literatur 1910-1920, Stuttgart: 
Metzler, 613-617 (1. Veröffentlichung in: Die neue Rundschau 
32/1921).  

Goll, Yvan (1983): Hai-Kai. In: Anton Kaes (Hrsg.): Weimarer Republik. 
Manifeste und Dokumente zur deutschen Literatur 1918-1933, 
Stuttgart: Metzler, 439-440 (1. Veröffentlichung in: Die literarische 
Welt, 46/1926).  

Goll, Yvan (1983): Liederkämpfe in Madagaskar. In: Anton Kaes (Hrsg.): 
Weimarer Republik. Manifeste und Dokumente zur deutschen 
Literatur 1918-1933, Stuttgart: Metzler, 440-441 (1. Veröffentli-
chung in: Die literarische Welt, 4/1927).  

Horlacher, Stefan (2003): Nonsense. In: Gert Ueding u.a. (Hrsg.): 
Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 6: Must-Pop, 
Tübingen: Niemeyer, 301-307. 

Knörrich, Otto (21991): Die Ode. In: Otto Knörrich (Hrsg.): Formen der 
Literatur in Einzeldarstellungen, Stuttgart: Kröner  (Kröners 
Taschenbuchausgabe Bd. 478), 272-280.  

Kohlross, Christian (2000): Theorie des modernen Naturgedichts. Oskar 
Loerke – Günter Eich – Rolf Dieter Brinkmann, Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 

Korte, Hermann (1989): Geschichte der deutschen Lyrik seit 1945, 
Stuttgart: Metzler. 

Kraushaar, Frank (2002): In anderen Sprachen. Dichten und Übersetzen am 
Leitbild klassischer chinesischer Literatur bei Bertolt Brecht und 
Günter Eich. In: Zhang Yushu/ Hans-Georg Kemper (Hrsg.): 
Wenxue zhi lu – Literaturstraße, Cinesisch-deutsches Jahrbuch für 
Sprache, Literatur und Kultur, Bd. 3, Beijing, 223-248.  

Krispyn, Egbert (1970): Günter Eichs Lyrik bis 1964. In: Susanne Müller-
Hanpft (Hrsg.): Über Günter Eich, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 69-
89.  

Martin, Sigurd (1995): Die Auren des Wort-Bildes. Günter Eichs 
Maulwurf-Poetik und die Theorie des versehenden Lesens, St. 
Ingbert: Röhrig. 

Mayer, Hans (1973): Exkurs zu einem Gedicht von Günter Eich. In: 
Siegfried Unselnd (Hrsg.): Günter Eich zum Gedächtnis, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 104-109.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag



176 
 

Müller-Hanpft, Susanne (1972): Lyrik und Rezeption. Das Beispiel 
Günter Eich, München: Hanser.  

Neumann, Peter Horst (1981): Die Rettung der Poesie im Unsinn. Der 
Anarchist Günter Eich, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Schafroth, Heinz F. (1976): Günter Eich, München: Beck.  
Schmidt-Bergmann, Hansgeorg (1984): Ästhetismus und Negativität. 

Studien zum Werk Nikolaus Lenaus, Heidelberg: Winter 
(Frankfurter Beiträge zur Germanistik). 

Sommerkamp, Sabine (1992): Die deutschsprachige Haiku-Dichtung von 
den Anfängen bis zur Gegenwart. In: Tadao Araki (Hrsg.): Deutsch-
Japanische Begegnung in Kurzgedichten, München: Iudicium, 79-
91. 

Spillner, Bernd (2005): Interlinguale und interkulturelle Aspekte der 
Handelskorrespondenz. In: Eva C. van Leewen (Hrsg.): 
Sprachenlernen als Investition für die Zukunft. Festschrift für 
Heinrich P. Kelz zum 65. Geburtstag, Tübingen: Narr, 169-182.  

Yamane, Keiko (1983): Asiatische Einflüsse auf Günter Eich. Vom 
Chinesischen zum Japanischen, Frankfurt/Main u.a.: Peter Lang 
(Europäische Hochschulschriften: Reihe I, Deutsche Sprache und 
Literatur, Bd. 691). 

 
Internetquellen 
 
Sekiguchi, Hirioaki: Asien-Rezeption (China und Japan) von Günter Eich 

und ihre Bedeutung, Trans. Internet-Zeitschrift für 
Kulturwissenschaften 17 (Februar 2010). Online unter: 
http://www.inst.at/trans/17Nr/1-12/1-12_sekiguchi%2017.htm; 
[30.12.2013] 

 
 
Abkürzungen der Gedichtbände Günter Eichs:  
 
AuS = Anlässe und Steingärten 
ZdA = Zu den Akten 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:37 UTC)
BDD-A24604 © 2015 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

