
141 
 

Sigurd Paul Scheichl 
Innsbruck 

 
 

Das „Heilige Experiment“ – ein totalitäres Experiment? 
 
 

Abstract: The subject of Fritz Hochwälder’s successful (but now forgotten) play (in 
German: Das heilige Experiment) of 1943, written in exile in Switzerland, is the end of 
the Jesuit state in Paraguay in 1767, which was suppressed by the Spanish King and by the 
general of the Jesuit order in Rome. Hochwälder concentrates the action in a few hours and 
writes a play corresponding to classicist rules. While it was often taken as a contribution to 
neo-Catholic literature in the years after the overthrow of national socialism, it should 
rather be understood as a text on conflicts between individual conscience and politics. 
Although the author sympathizes with the Jesuits, who are treated unjustly, he insists on 
totalitarian features of their religious state and in fact presents a conflict between two forms 
of totalitarian rule.  
Keywords: Fritz Hochwälder, totalitarianism, Jesuits, drama 

 
 

Einem Irrtum dürfen die Leser oder der Zuschauer von Fritz Hochwälders 
Heiligem Experiment nicht, zumindest heute nicht mehr unterliegen: Das 
Stück ist kein religiöses Drama – obwohl „heilig“ im Titel steht und obwohl 
es seine großen Erfolge in den späten vierziger und den fünfziger Jahren 
feierte, in denen Claudel, Graham Greene, Gertrud von Le Fort und der 
junge Böll als katholische Dichter im Mittelpunkt des Interesses einer 
literaturinteressierten Öffentlichkeit im deutschen Sprachraum standen. Zu 
Hochwälders Funktion als österreichischer ‚Staatsdramatiker’ der 1950er 
und 1960er Jahre hat die Möglichkeit einer religiösen Deutung seines ersten 
und erfolgreichsten Dramas gewiss viel beigetragen, passte sie doch in das 
stark von der Kirche mitgeprägte Klima der kulturpolitischen Restauration 
der frühen Zweiten Republik.  

In der Tat steht Das Heilige Experiment 1963 in dem von niemand 
Geringerem als Reinhold Schneider mit dem Essay Theologie des Dramas 
eingeleiteten, in einem programmatisch katholischen Verlag (Hegner in 
Köln) erschienenen Sammelband von 6 Dramen mehrerer Autoren (neben 
Hochwälder Péguy, Wilder, MacLeish, Dürrenmatt und Edzard Schaper) 
Homo viator. Modernes christliches Theater (Band 2); Hochwälder muss 
mit der Aufnahme seines Stücks in diese Anthologie einverstanden gewesen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



142 
 

sein. Dazu passt, dass eine Hochwälder-Gesamtausgabe – zu Lebzeiten des 
Autors – im katholischen Grazer Styria-Verlag erschienen ist und dass er im 
Werk von Charles Moeller (1961)1 über Literatur und Christentum im 20. 
Jahrhundert, mit einer sehr eigenwilligen Zusammenstellung von Autoren, 
behandelt wird.  

Dennoch – und trotz den Schlussszenen – ist eine christliche Deutung 
des Heiligen Experiments eine Fehldeutung, ist das Thema des „Schau-
spiels“ ein anderes. Viel mehr als um die Bewährung des Christen in der 
Welt geht es hier um Ursprünge und Elemente totalitärer Herrschaft, 
wie der deutsche Titel von Hannah Arendts politikwissenschaftlichem 
Klassiker (1951, deutsch 1955) lautet, oder noch allgemeiner um „die 
moralische Disqualifikation des Politischen“ (Bolterauer 1999: 244).  

Ein Blick auf die Entstehungsumstände des Dramas ist dabei 
erhellender als die Rezeption, zumal als die österreichische Rezeption nach 
dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Der Emigrant Hochwälder (1911-1986) 
hat das Drama ab etwa 1940 in der vom nördlichen Nachbarn bedrohten 
Schweiz (vgl. Scheichl 2008) geschrieben, zu einem Zeitpunkt, zu dem die 
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus auch für dieses Land 
existenziell gewesen ist. Einer der wenigen Zürcher Gesprächspartner des in 
Zürich nach eigener Aussage „in völliger Einsamkeit“ (Hochwälder 1966) 
lebenden Hochwälder war Jean Rudolf von Salis (1901-1996), Historiker an 
der Eidgenössischen Technischen Hochschule und als Publizist ein 
expliziter Kritiker Hitler-Deutschlands. Eine erste Fassung des Heiligen 
Experiments war Ende 1940 abgeschlossen, unter dem Titel „Die Jesuiten 
in Paraguay“. Sie scheint sich von der uns bekannten, am 24. März 1943 am 
Theater Biel-Solothurn, einer kleinen Bühne, uraufgeführten Fassung nicht 
unwesentlich zu unterscheiden (über dieses Stück bzw. diese Fassung vgl. 
Baker 2001: 18-19, 136-137).2 (Der scheinbar christliche Charakter des 
Stücks mag schon bei der Uraufführung wichtig gewesen sein, denn der von 
diesem Theater bediente Kanton Solothurn ist mehrheitlich katholisch.)  

Schon die Wahl des Sujets ist wohl mit der politischen Situation zu 
erklären: Allein ein historischer Stoff gestattete eine halbwegs ungefährliche 
und von der Schweizer Zensur zugelassene und zulassbare Anspielung auf 
das aggressive Nachbarland und sein politisches System. Das etwas außer 
Mode gekommene Genre des ‚historischen Dramas’ (dazu Müller Salget 
2000, der den ‚Nachzügler’ Hochwälder nicht erwähnt) war freilich für den 

                                                
1 Von mir nicht eingesehen.  
2 Hochwälders Nachlass befindet sich in der Wien Bibliothek im Rathaus.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



143 
 

Autor nichts Neues, der sich schon in seinen (unveröffentlichten) Stücken 
aus den 1930er Jahren darin versucht hatte; dass Dramen mit historischen 
Stoffen wie die von Hans Sassmann und Josef Wenter sich im Hochwälder 
vertrauten Wiener Theater der 1930er Jahre großer Beliebtheit erfreuten, 
mag ihm die Entscheidung für diese Form zusätzlich erleichtert haben.3  

Aber wie kommt ein im protestantisch geprägten Kanton Zürich – der 
vielleicht in der Figur des calvinistischen Mynheer Cornelis eine Spur 
hinterlassen hat – lebender, politisch links stehender österreichischer Jude 
auf das doch entlegene Thema des südamerikanischen Jesuitenstaats? Eine 
sentimentale Erinnerung an das stark von den Jesuiten geprägte katholische 
Österreich wird man angesichts von Hochwälders Biografie wohl aus-
schließen können. Das wenig demokratische Jesuitenverbot in der 
Schweizer Bundesverfassung von 1847 mag Hochwälder an den Orden 
erinnert haben, zumal im Dezember 1938 und im März sowie im August 
1939 Schweizer Zeitungen, darunter die vom Autor möglicher Weise 
gelesene sozialdemokratische Tagwacht gegen eine allzu freundliche 
Aufnahme der von Hitler aus Österreich vertriebenen Jesuiten durch die 
Schweiz polemisierten (Imhof et al. 1999: 107, Anm. 451; 135, Anm. 537). 
Auf jeden Fall wusste Hochwälder, dass der Orden dem National-
sozialismus besonders verhasst, eine beliebte Zielscheibe der nationalsozia-
listischen Propaganda gewesen ist; eine grundsätzlich positive Sicht auf die 
Jesuiten – mit der wir es hier zweifellos zu tun haben – war daher von 
vornherein auch antinationalsozialistisch.  

Eine denkbare Quelle ist René Fülöp-Millers erfolgreiches, 
Hochwälder vielleicht noch aus Wien bekanntes Sachbuch Macht und 
Geheimnis der Jesuiten (Leipzig: Grethlein 1930 bzw. Berlin: Knaur 
1932).  

Definitives über die Stoffwahl lässt sich derzeit nicht sagen, doch kam 
dem Jesuitenorden eine gewisse Aktualität zu. Von den deutschen Jesuiten 
im Widerstand dürfte man 1943 in der Schweiz noch nichts gewusst haben, 
zumal ein näherer Kontakt Hochwälders zu christlichen Gegnern des 
Nationalsozialismus eher unwahrscheinlich ist. (Die Rezeption des Schau-
spiels in Deutschland und besonders in Österreich nach 1945 dürfte 
hingegen durch das Thema ‚Jesuiten’ beeinflusst worden sein; noch 1991 
ließ der dezidiert katholische Intendant des Tiroler Landestheaters Das 

                                                
3 Reinhold Schneiders Wahl eines historischen Stoffs für sein explizit kirchliches Drama 
Der große Verzicht (1950; uraufgeführt 1958) ist wohl kaum ein Zeugnis der Wirkung 
von Hochwälder, doch eine interessante Parallele.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



144 
 

Heilige Experiment inszenieren, anlässlich des 500. Geburtstags des Hl. 
Ignatius von Loyola, des Gründers des, für Innsbruck sehr wichtigen, 
Ordens, vielleicht die bisher letzte Aufführung von Hochwälders Drama.)  

Selbst wenn diese Anregungen für das Stück durch die damalige 
Situation der Societas Jesu zu konstruiert sein sollten, beweisen jedenfalls 
einige sprachliche Details die Verankerung des Dramas in der politischen 
Aktualität. Gleich zu Beginn müssen die Kaziken den Jesuiten Gehorsam 
versprechen, mit den Worten: „Wir wollen den Vätern in allen Dingen 
Gefolgschaft leisten“ (I, 1; 86).4 Dass Hochwälder hier, an der exponierten 
Stelle der ersten Szene des ersten Akts, durch die Wortwahl aktualisierend 
auf den nationalsozialistischen Sprachgebrauch anspielt, in dem ‚Gefolg-
schaft’ eine besondere Bedeutung hatte, scheint schon deshalb wahr-
scheinlich, weil er beim anfänglich gebrauchten Synonym ‚Gehorsam’, das 
keine politischen Konnotationen hat, hätte bleiben können.  

„Gefolgschaft“ gehört in dem Drama zur Sprache der Jesuiten, doch 
auch die Spanier gebrauchen, kaum verhüllt, ein Wort aus der Sprache der 
Nationalsozialisten. Der spanische Visitator de Miura zitiert am Ende des 
I. Akts seinen Befehl: „Für die Dauer der Verhandlung hat der Visitator die 
Jesuiten in schützende Haft zu nehmen!“ (I, 10; 95) Diese nicht geläufige 
Wendung soll offensichtlich an die nationalsozialistische ‚Schutzhaft’ 
erinnern, die wie die Verhaftung der Jesuiten „ohne Grund“ (95) erfolgen 
konnte und erfolgte; vielleicht wird „schützende Haft“ statt ‚Schutzhaft’ aus 
Rücksicht auf die Zensur gebraucht, um die politische Anspielung auf die 
deutschen Verhältnisse ein wenig zu verhüllen. Ein drittes Wort aus dieser 
Sprachwelt fällt wiederum bei den Jesuiten, in I, 1 (86): „Eigennutz“, eine 
Anspielung auf den oft zitierten Absatz 24 des nationalsozialistischen 
Parteiprogramms: „Gemeinnutz geht vor Eigennutz“. 

Für die aktualisierende Funktion dieser Stellen spricht, dass 
Hochwälder seinem Schweizer Publikum eine gewisse Informiertheit über 
die im Nachbarland gebräuchlichen Schlagworte zutrauen konnte, auch die 
Kenntnis nationalsozialistischer Praktiken wie der ‚Schutzhaft’ und des 
Fällens von Urteilen vor der Ermittlung der Fakten (II, 1; 96f.) bzw. der 
Konstruktion von Fakten zur Rechtfertigung von widerrechtlichem 
Handeln, nicht zuletzt – schon in der zweiten Hälfte des Weltkriegs – die 
Praxis der Geiselerschießungen, von denen am Ende die Rede ist (V, 1; 
137).  

                                                
4 Die Seitenzahlen beziehen sich auf Hochwälder 1975.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



145 
 

Zuerst noch einige Bemerkungen zur Form des Dramas, um 
traditionell philologisch von den äußeren Merkmalen des Werks her seine 
thematischen Schwerpunkte zu erarbeiten. Das Schauspiel, auf das die 
Bezeichnung „klassizistisches Ideendrama“ (so der treffende Titel von 
Vogelsang 1956)5 recht gut zutrifft, ist der Tradition gemäß fünfaktig. 
Hochwälder, der hier jede formale Innovation vermeidet und Illusions-
theater schreibt, hält sich streng an die (pseudo-)aristotelischen Regeln, 
deren Wirkung kalkuliert eingesetzt wird. Die Wahrung der Einheit von Ort 
und Zeit verdichtet die Kette der Ereignisse; auch die Einheit der Handlung 
ist gegeben, obwohl in Rückblenden die Fabel bis zu den von Philipp III. zu 
Beginn des 17. Jahrhunderts den Jesuiten erteilten Privilegien zurückreicht 
und vor allem die anderthalb Jahrhunderte der Missions- und der sozialen 
Arbeit in Paraguay zur Fabel gehören. Der Autor montiert in den Dialogen 
ohne Rücksicht auf die historische Abfolge Episoden aus verschiedenen 
Zeiten der Jesuitenmission in Paraguay, die jedoch durchwegs nicht 
erfunden sind. Dramentechnisch ist ihm mit Verfahrensweisen der Tradition 
ein Meisterstück an Konzentration und Geschlossenheit gelungen.  

Die Handlung, der Ereignisse aus dem Jahr 1767 zugrunde liegen, 
besteht darin, dass aus – zum Teil unterschiedlichen – politischen Gründen 
der spanische König, der Papst und der Jesuitengeneral den Beschluss, den 
südamerikanischen Jesuitenstaat aufzulösen, durchsetzen wollen, ganz 
unabhängig davon, dass die gegen den Orden und insbesondere gegen die 
südamerikanischen Patres erhobenen Vorwürfe sich als Verleumdungen 
erwiesen haben. Die Patres in Buenos Aires wollen sich gegen diesen 
Beschluss auch im Interesse der ihnen vertrauenden Indios zur Wehr setzen, 
doch ein Legat des Jesuitengenerals erinnert sie an den unbedingten 
Gehorsam, den sie als Angehörige des Ordens geschworen haben. Alle 
auftretenden Figuren sind auf diese Handlung bezogen (weshalb es keine 
Frauenfiguren gibt).  

Da schon sehr bald aus dem Munde Cornelis’, des Geschäftspartners 
aus den Niederlanden, die erste Vorausdeutung fällt: „Ihr seid verloren.“ 
(I, 8; 93), wird die Spannung früh von der Entscheidung über das 
Fortbestehen des Jesuitenstaats umgelenkt auf die Reaktionen der Patres 
gegenüber dem ungerechten Urteil. Die Zuschauer erwartet bald nicht mehr 
eine Antwort auf die (ohnehin schon von der Geschichte beantwortete) 

                                                
5 Der (von mir nicht eingesehene) Aufsatz Vogelsangs erschien in einem Jahresbericht des 
Gymnasiums, das Hochwälder besucht hatte, allerdings hat er den Schulbesuch vor der 
Matura abgebrochen.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



146 
 

Frage: Wird der König aufgrund der Fakten die Fortführung des ‚Heiligen 
Experiments’ in Paraguay gestatten? Vielmehr müssen sie sich fragen: 
Werden die Jesuiten dem König gehorchen oder zur Verteidigung ihrer 
Utopie und der ihnen vertrauenden Indios (vergeblichen) Widerstand 
leisten? Dieses Thema wird durch die Technik der Spannungserzeugung mit 
den Mitteln des Dramas in das Zentrum des Schauspiels gerückt.  

Zu dessen klassizistischer Struktur gehört ferner, dass – mit 
Ausnahme der Kaziken – alle Figuren der gleichen sozialen Schicht an-
gehören und dass sie alle die traditionelle Literatursprache gebrauchen, mit 
wenig Differenzierung zwischen den Figuren; beim Wiederlesen ist man 
geradezu überrascht, dass das Stück doch nicht den Blankvers verwendet, 
sondern Prosa. Manchmal gerät der Stil der Repliken sogar recht steif; etwa 
in III, 1 (120), wo der niederländische Kaufmann zum Provinzial sagt: 
„Schade nur, daß Ihr – kein Calvinist seid!“ Der Sinn für sprachliche 
Doppeldeutigkeiten, der im wenig späteren Öffentlichen Ankläger (1947) 
zu spüren ist – etwa in der Szene zwischen Fouquier-Tinville und dem 
Henker Sanson (I, 5) mit ihren aus Sansons Beruf bezogenen Wortspielen – 
und noch mehr in späteren Stücken wie dem Himbeerpflücker (dazu 
Scheichl 1993), in dem Hochwälder auch mit dem Wechsel der Stil-
schichten spielt, ist in diesem ersten erfolgreichen Drama des Autors noch 
kaum bemerkbar; unter den wenigen Ausnahmen sind die eben zitierten 
vorsichtigen Anspielungen auf die Sprache der Nationalsozialisten und de 
Miuras letzte Replik im IV. Akt (135). Variationen der Stilschicht sind 
überhaupt nicht festzustellen. Es kommt eben nicht auf realitätsnahes 
Sprechen an, sondern auf die Ideen.  

Die Figurenkonstellation stellt der relativ homogenen Gruppe der 
Patres um den Pater Provinzial (zu der auch der Handelspartner aus 
Rotterdam gehört) zwei antagonistische Gruppen gegenüber: einmal den 
vom König entsandten Visitator Don Pedro de Miura mit seinen Begleitern 
und den Legaten des Jesuitengenerals, Querini, die als gleichwertige Gegner 
der Jesuiten von Buenos Aires gezeichnet sind. Hochwälder, der in seinen 
Dramen nie „Recht und Unrecht schematisch einzelnen Kontrahenten des 
dramatischen Prozesses“ zuordnet (Weigel 1959: 16), unterstreicht diese 
Gleichwertigkeit dadurch, dass er den kultivierten de Miura als einen alten 
Freund des Provinzials einführt. Die andere Gruppe der Feinde der Jesuiten 
in Paraguay ist freilich eindeutig negativ dargestellt: die spanischen Guts-
besitzer, die aus rein materiellen Gründen den Untergang des sozialen 
Experiments der Jesuiten fordern. Diese Karikaturen böswilliger 
Kapitalisten – wiederum im Gegensatz zum calvinistischen Geschäftsmann 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



147 
 

aus den Niederlanden – werden durch diesen ironisch als „Die Sieger“ 
(V, 2; 137) charakterisiert und damit auch explizit-figural abgewertet. Hier 
kann man anders als bei der Darstellung des Visitators von Schwarz-Weiß-
Zeichnung sprechen – da dieser Gegner (wie der Legat des Jesuitengenerals) 
sich der Ungerechtigkeit seines Vorgehens bewusst ist, sich aber höheren 
politischen Zielen unterordnen muss, während die „Sieger“ nur in brutalem 
Eigeninteresse handeln.  

Cornelis, der zum Teil die Funktion einer Kommentatorfigur hat (und 
vielleicht deshalb als konfessioneller und nationaler Außenseiter eingeführt 
wird), hält freilich gegen Ende eine anti-spanische Tirade (V, 2; 137-138), 
in der er die blutrünstige Geschichte des spanischen Weltreichs unterstreicht 
und das Ende der spanischen Macht in Lateinamerika prophezeit – eine 
Tirade, von deren eigentlicher Funktion noch die Rede sein wird, die im 
Stück zunächst die Sympathie für die Jesuiten in Paraguay intensiviert und 
das Bild der spanischen Politik noch düsterer macht.  

Zwei weitere Details zur Figurenkonstellation: Hochwälders Drama 
ist ein reines Männerstück. Soll das, aus der Perspektive der vierziger Jahre 
mindestens, bedeuten, dass Machtfragen, Fragen der politischen Moral reine 
Männerfragen sind? Nachzudenken wäre darüber.  

Das zweite Detail: Schon aus den Namen im Personenverzeichnis 
geht die Internationalität des Ordens hervor; die auftretenden Angehörigen 
des Ordens sind offenbar spanischer, deutscher, ungarischer und irischer 
oder englischer (nicht aber indianischer) Herkunft. Im Zeitalter des 
Nationalismus erzeugt Hochwälder auch dadurch Sympathie für die 
Jesuiten. Aber selbstverständlich ist kein einziger der Patres indianischer 
Abstammung.  

Zur Figurendarstellung ist abschließend zu sagen, dass die Figuren 
relativ wenig individualisiert sind, in erster Linie als Angehörige der 
jeweiligen Gruppe auftreten. Auch das ist auf die Thematik des Stücks 
abgestimmt: Die Zuschauer sollen nicht so sehr auf individuelle Probleme 
einzelner Figuren achten, sondern die Figuren als Repräsentanten der 
antagonistischen Positionen sehen. Vielleicht ist dieses Absehen vom 
persönlichen Schicksal zumal des Pater Provinzials der Grund dafür, warum 
Hochwälder als Gattungsbezeichnung „Schauspiel“ und nicht ‚Trauerspiel’ 
oder ‚Tragödie’ gewählt hat.  

Dass die Sympathielenkung für die Jesuiten in Südamerika dadurch, 
dass sie Opfer manifester Ungerechtigkeit sind, ein christliches, ja 
katholisches Verständnis des Dramas gefördert hat, ist nicht weiter 
verwunderlich. Dazu kommen der Titel, der Schluss des Dramas mit der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



148 
 

Franz Xaver-Symbolik, den an das Ende von Grillparzers Bruderzwist 
erinnernden Schuldbekenntnissen, der Aktschluss des IV. Akts – de Miura 
resümiert: „Ja. Wir sind am Ziel. […] Das Reich Gottes ist beim Teufel!“ 
(IV, 8; 135) – , das Zitat aus dem Matthäus-Evangelium am Ende. Querinis 
Worte:  

 
[...] wir haben uns um äußeren Erfolges willen selbst in die Netze der Macht 
verstrickt [...] Diese Welt aber ist ungeeignet zur Verwirklichung von Gottes Reich. 
(III, 2; 122)  
 

lassen das Schauspiel in der Tat auf den ersten Blick als ein christliches 
erscheinen. (Ich kann mich bei diesen Szenen übrigens des Eindrucks 
mangelnder Authentizität der religiösen Sprache nicht erwehren.)  

Dennoch erscheint mir diese christliche Deutung nur partiell richtig, 
zumindest unvollständig. Gewiss: Dadurch dass er das Unrecht gegenüber 
der friedlichen Utopie der Jesuiten in den Mittelpunkt rückt, zwingt uns 
Hochwälder fast dazu Partei zu ergreifen für die Patres – umso mehr als er 
unsere Kenntnis der grausamen Praktiken der Spanier in ihrem süd-
amerikanischen Kolonialreich voraussetzen kann. „Der Staat der Jesuiten, 
der im Recht ist, muss zerstört werden, weil er das Unrecht der anderen 
offenbart.“ (Bolterauer 1999: 244) Wir sind so geneigt die gleichwohl 
deutlich hervorgehobenen unheimlichen Züge der Sozialutopie in Paraguay 
zu übersehen, die eben nicht nur „christlich orientierten Praxis uneigen-
nützig operierender Kommunen“ (so Bolterauer 1999: 242) ist.  

Gewiss bedroht – so Pater Oros – „die weltliche Macht“ „unsern [!] 
Staat in Paraguay“ (I, 3; 89); aber Ausübung von Macht ist auch den Patres 
in ‚ihrem Staat’ nicht fremd. Was Villano (II, 2; 101) über die Organisation 
des Jesuitenstaates sagt:  

 
Der ganze Staat wird regiert von hundert Patres. Hundert Jesuiten herrschen über 
hundertfünfzigtausend Indios. [...] Zwei Jesuiten herrschen. [...] Die Indios sind 
nichts – eine Herde von Unmündigen. Die Patres sind alles: Beamte, Richter, 
Antreiber, Lehrer, Befehlshaber. Der Indio ist gänzlich unfrei. [...]. (101)6,  
 

kommt zwar aus dem Mund einer Figur, die in der Konstruktion des Stücks, 
überhaupt an dieser frühen Stelle, auf der falschen Seite steht, die aber doch 
bereits in der vorhergehenden Szene als sachlich urteilend eingeführt 
worden ist. Zudem werden Villanos Aussagen durch den Provinzial der 
Jesuiten im Grunde bestätigt: Hochwälder lässt diesen zwar – euphemistisch 
                                                
6 Hervorhebungen von mir.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



149 
 

– nicht „herrschen“, sondern „gebieten“ sagen und aus der Liste der 
Funktionen der Patres die „Antreiber“, die „Befehlshaber“ und die „Lehrer“ 
streichen, um sie durch „Handwerker“ und „Bauern“ zu ersetzen, aber den 
Sachverhalt bestreitet er letztlich nicht, auch er spricht von „unserer 
absoluten Herrschaft“ (ebenda). Dass mehrfach von der wachsenden Aus-
dehnung des Jesuitenstaats die Rede ist (II, 2; 102 und II, 8; 116) – der 
damit ein wesentliches Merkmal mit imperialistischen Staatsgebilden 
gemeinsam hat – und dass dieses friedliche Land auch eine von einem 
ehemaligen Teilnehmer an den Türkenkriegen, dem Pater Oros, geführte 
Armee hat, ein straff gegliedertes (II, 7; 112) Volksheer, unterstreicht die 
Parallelen zwischen dem ‚Heiligen Experiment’ der Gesellschaft Jesu und 
weltlichen Staatsgebilden.  

Die Verhältnisse in Paraguay spiegeln zudem die Organisation des 
Jesuitenordens mit seiner Hierarchie und seiner im Drama mehrfach 
erwähnten absoluten Gehorsamspflicht. Am Ende muss der Provinzial, der 
sich gegen die Forderungen Madrids wehren könnte, die Befehle aus Rom 
mit dem gleichen Gehorsam befolgen, den er von seinen Patres und von den 
Indios in Paraguay fordert.  

Immerhin: Auf dem, was die Jesuiten in Paraguay tun, ruht das Licht 
einer sozialen Utopie; das Wort „Utopia“ kommt in dem Schauspiel auch 
vor, freilich mit negativer Bedeutung, im Munde des Bischofs von Buenos 
Aires, eines Gegners der Jesuiten: „Man hat unter dem Vorwand der 
Religion eine Utopia aufgerichtet, […]“ (II, 3; 105). Es gibt in Paraguay 
keine Todesstrafe; es gibt keine Geldwirtschaft; auch keine „Schulden-
wirtschaft“ (I, 6; 91); jeder bekommt, was er braucht; die Indios arbeiten in 
diesem Staat gern, weil sie nicht „als Sklaven unter der Peitsche“ arbeiten 
müssen (II, 6; 111). Diese „absolute Herrschaft“ quält – anders als die 
spanischen Vizekönige – die ihr unterstellten Menschen nicht und beutet sie 
nicht aus, sondern will ihnen helfen. Gerade dadurch ist übrigens der Staat 
der Jesuiten auch ökonomisch erfolgreich; Cornelis kauft gern dessen gute 
Produkte. Insofern empfinden die ZuschauerInnen selbstverständlich 
Sympathie für dieses andersartige Staatsgebilde, zumal auch mit weiteren 
Mitteln, etwa dem Motiv des bereits vor der Untersuchung gefällten Urteils, 
das Unrecht der anderen Seite nachdrücklich unterstrichen wird. Für die 
Zuschauer hat „Utopia“ dann doch eine positive Bedeutung, anders als für 
den, der es ausspricht.  

Dieser anderen Seite fehlen solche mildernden Züge: Das Regime des 
fernen spanischen Königs ist autoritär und ungerecht, obendrein wird uns 
vor Augen geführt, wie sehr es sich in den Dienst der Interessen brutaler 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



150 
 

Ausbeuter stellen lässt. Papst und Jesuitengeneral entscheiden im Interesse 
kurzfristiger politischer Interessen und im Sinne von Abstraktionen, ohne 
jede Rücksicht auf die Betroffenen: „Es geht um den Bestand des Ordens – 
und Ihr sprecht von hundertfünfzigtausend Menschen!“ (III, 2; 124), sagt 
Querini, der scheinbar so sanfte Legat des Jesuitengenerals. Zweifellos 
haben wir für diese Vorgangsweise, die die bestehenden Verhältnisse vor-
behaltlos akzeptiert, weniger Sympathie als für den Zukunftsentwurf der 
Jesuiten, die sich für „hundertfünfzigtausend Menschen“ in Paraguay 
verantwortlich fühlen, sie gut behandeln und sich für sie einsetzen; aber 
manches in dem Schauspiel zwingt uns dazu die spanischen Interessen und 
die Position der Ordensleitung (kurz vor dem Verbot des Ordens) ernst zu 
nehmen.  

Deren Vertreter sind ja nicht die geldgierigen Gutsbesitzer und 
Geschäftsleute von Buenos Aires, die uns drastisch vor Augen geführt 
werden, sondern der redliche Villano und vor allem der Visitator Don Pedro 
de Miura, der Studienfreund des Jesuitenprovinzials; Vertreter der Kirche ist 
nicht nur der eifersüchtig auf seine Rechte und seine Macht pochende 
Bischof, der sich auf die uns bereits als geldgierig bekannten „angesehenen 
Spanier“ (II, 3; 104) stützt (und dessen Urteile über den Jesuitenstaat sich 
nicht als ganz falsch erweisen), sondern die Kirche, genauer: Der 
Jesuitengeneral ist auch durch den Legaten Querini vertreten, der die harten 
Entscheidungen Roms „ganz sanft“ (III, 2; 121) ausspricht und, anders als 
die Vertreter der anderen Mächte, moralisch begründet.  

Der Jesuitenprovinzial hat so mit seinem Experiment nicht einfach 
Recht, wie man zunächst zu glauben geneigt ist. Wenn man die durch die 
harten Urteile am Schluss noch verstärkte emotionale Parteinahme für die 
zu Unrecht verfolgten Patres zurückstellt und den Konflikt rational zu 
analysieren versucht, beginnt man zu ahnen, dass auch die andere Seite 
Recht, zumindest einige richtige Argumente haben könnte, so unsauber ihre 
Bundesgenossen erscheinen mögen.  

Wir haben es im Grunde nicht mit zwei totalitären Systemen zu tun, 
dem des Papstes und dem des fernen spanischen Königs, sondern mit drei.7 
Ein viertes totalitäres System wird immerhin erwähnt, von dem Jesuiten 
Querini: „Wodurch unterscheidet sich noch der Staat der Jesuiten von der 
Genfer Republik des Erzketzers Calvin?“ (III, 2; 123). Dieser Hinweis ist 
                                                
7 Baker (2001: 134) fordert eine Unterscheidung zwischen dem autoritären System der 
Jesuiten und dem totalitären des spanischen Kolonialismus; dem kann man zustimmen, 
soweit Paraguay betroffen ist, doch ignoriert diese Position die auf Gehorsam und 
Unterwerfung beruhende Struktur des Jesuitenordens als Ganzen.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



151 
 

mehr als eine Konzession an das Schweizer Publikum; Stefan Zweig hatte 
1936 in Castellio und Calvin oder ein Gewissen gegen die Gewalt, einem 
Hochwälder vielleicht bekannten Werk, die Genfer Verhältnisse als 
Inbegriff des Totalitären dargestellt, durchaus mit Blick auf die politische 
Aktualität.  

Nicht anders als der König einer-, der Papst und der Jesuitengeneral 
(sowie Calvin) andererseits fordern auch die Jesuiten in Paraguay absoluten 
Gehorsam. Hochwälder führt uns bereits in der 1. Szene die Aufnahme der 
beiden Kaziken in den Jesuitenstaat vor, bei der sie dem Pater Provinzial 
vor allem – noch vor dem Verzicht auf den Götzendienst und die Viel-
weiberei – Gehorsam versprechen müssen: „Wir wollen den Vätern in allen 
Dingen Gefolgschaft leisten.“ (I, 1; 86) Auch von seinen Ordensbrüdern 
fordert der Provinzial absoluten Gehorsam, wenn er ohne Rücksicht auf 
persönliche Umstände Pater Berendt in eine „neue Siedlung“ versetzt (I, 2; 
87). Vom „Gebieten“ der Jesuiten in Paraguay war schon die Rede. Dass 
das Jesuiten-Collegio in Buenos Aires eine „Negerwache“8 (I, 2; 87. III, 3; 
125) hat, mag schließlich ein diskreter Hinweis darauf sein, dass auch die 
Jesuiten Sklaven hatten. Ich erinnere an das Vorkommen von „Gefolg-
schaft“ und „Eigennutz“ in der Sprache der Patres.  

Absoluten Gehorsam im Sinn der Ordensregeln fordert dann der Legat 
Querini seinerseits vom Provinzial, der, das sollte man nicht übersehen, 
seine tödliche Verletzung erleidet, als er in Erfüllung dieser Gehorsams-
pflicht versucht dem Kampf ein Ende zu machen – und der von jenen 
verletzt wird, die im Widerspruch gegen diese Gehorsamspflicht das 
zumindest auf den ersten Blick so sympathisch dargestellte Heilige 
Experiment des Jesuitenstaates mit der Waffe in der Hand verteidigen. 

Diese Gehorsamspflicht ist nicht vereinbar mit dem Gewissen der in 
Paraguay wirkenden Patres. Am Beginn des III. Akts fordert der Jesuiten-
provinzial:  

 
In solchem Fall Widerstand zu leisten ist Forderung der Religion. […] Ausgespien 
wären wir aus Gottes Mund, wenn wir zögerten, unseren freien Willen zum 
Widerstand anzuspornen! (III, 1; 119)  
 

Man beachte das Wort „Widerstand“ und die Betonung des „freien 
Willens“. Pater Oros, der ehemalige Soldat, argumentiert selbst nach dem 
Befehl des Legaten aus Rom am nachdrücklichsten für den Widerstand „an 
der Seite der Armen, der Schwachen und Unterdrückten“ (IV, 3; 132) – der 
                                                
8 Das Wort ‚Neger’ hatte 1943 im Deutschen noch keine abwertende Stilfärbung.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



152 
 

Provinzial hört noch sterbend „die Stimme des Widersachers in meinem 
Herzen“ (V, 3; 139), die Stimme des Gewissens (das wir nicht als 
„Widersacher“, also als Teufel, verstehen können) gegen das Gelübde des 
Gehorsams.  

Am Ende des Schauspiels bricht auch Don Pedro de Miura 
zusammen, weil er dem Befehl des Königs gefolgt ist und nicht der Stimme 
seines Gewissens, die mit Mt 16, 26 spricht: „Was hülfe es, wenn ich die 
ganze Welt gewönne, und nähme doch Schaden an meiner Seele“ (V, 4; 
140). Auch er leistet keinen Widerstand, obwohl er weiß, dass er das 
Unrecht vertritt. Diese Analogie zu seinem einstigen Freund, dem Pater 
Provinzial, ist für die Thematik des Dramas höchst wichtig, in dem es mehr 
um Gewissensentscheidungen geht als um eine durch Willkür und durch 
Intrigen der Reichen vernichtete christliche Sozialutopie. Sowohl das eine 
totalitäre System – das des Jesuitenordens im Allgemeinen und das der 
Jesuiten in Paraguay im Besonderen – als auch das andere, das des Königs, 
fordern absoluten Gehorsam; die integren Vertreter beider Systeme zer-
brechen an dem Widerspruch zwischen diesem Gebot und ihrem Gewissen. 
Der Parallelismus zwischen de Miura und Pater Fernandez wie die Um-
lenkung der Spannung von der Frage nach dem Fortbestand des 
Jesuitenstaates hin zum Umgang der Ordensmänner mit dem ungerechten 
Urteil sind starke Argumente für diese Deutung, zu der die bewundernde 
Haltung des Calvinisten Cornelis gegenüber dem zunächst zu Widerstand 
bereiten Pater Provinzial passt („Schade nur, daß Ihr – kein Calvinist seid!“, 
III, 1; 120).  

Als der Flüchtling Hochwälder am Heiligen Experiment schrieb, 
kämpften rund um die Schweiz die Armeen eines Regimes, das von seinen 
Soldaten eben diesen absoluten Gehorsam forderte und ihnen einredete, sie 
täten ihre Pflicht, wo sie in Wahrheit, oft gegen ihr Gewissen, himmel-
schreiendes Unrecht taten – um für ihren Diktator ‚die ganze Welt zu 
gewinnen’. Es ist schwer vorstellbar, dass der Verfolgte Hochwälder nicht 
das Gewissen über den Gehorsam gestellt haben sollte.  

So rückt über die Frage der Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer 
religiös fundierten Utopie hinaus auch vom Entstehungskontext des Werks 
her die 1943 brennend aktuelle Frage des individuellen Gewissenskonflikts 
(und damit des Widerstandsrechts) ins Zentrum des Stücks (vgl. Baker 
2001: passim). Es plädiert bei aller Bewusstheit der moralischen Probleme 
eindeutig für die freie Entscheidung des Gewissens gegenüber einem noch 
so wohlwollenden totalitären System. Ein solches ist auch ein Orden, in 
dessen Mittelpunkt nicht die freie Entscheidung des Gewissens steht, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



153 
 

sondern das Prinzip „Gehorcht!“, mit dem noch der sterbende Pater 
Provinzial nicht fertig wird (V, 3; 139). Am Prinzip von „Gehorsam“ und 
„Gefolgschaft“ scheitert das utopische Experiment der Patres im Grunde 
mehr als an den Intrigen der spanischen Sklaventreiber. Zur Aktualität 
dieses Themas im Jahre 1943 habe ich bereits einiges gesagt. „Nicht im 
mißverstandenen Ewigkeitswert der dargestellten menschlichen Probleme, 
sondern in ihrer aktuellen zeitgenössischen Beziehung zur Gegenwart der 
Kriegs- und Nachkriegszeit lag die besondere Wirkung“ des Heiligen 
Experiments (Schoß 1988: 485).  

Für ein solches Verständnis spricht schließlich der schon erwähnte 
Ausbruch des calvinistischen Kaufmanns Cornelis gegen den sehr gereizt 
reagierenden de Miura (V, 2; 137-138) in einer der letzten Szenen. Er höhnt 
über die Siege der Spanier „mit dem Schwert“ – von denen nicht mehr viel 
geblieben sei und noch weniger bleiben werde:  

 
Eure ostindischen Besitzungen – wo sind sie geblieben? Wir Niederländer sind eure 
Lehensherren geworden – wir, die ihr zu Tausenden verbrannt habt, […] wir haben 
euch beerbt! (138)  
 

Die Stelle drückt ein realistischeres Zukunftsszenario aus, als es die 
paraguayanische Utopie ist: Das spanische koloniale System könnte 
überwunden werden durch eine halbwegs demokratische Nation, wie es die 
– calvinistischen – Niederlande ansatzweise im 18. Jahrhundert gewesen 
sind. (Dass die zitierte Calvin-kritische Formulierung Querini in den Mund 
gelegt und dadurch als Figurensprache relativiert wird, stützt die Bedeutung 
dieser Replik Cornelis’ für die Deutung des Dramas.)  

Die karikierende Zeichnung der spanischen Kolonialherren und das 
manifeste Unrecht, das den Jesuiten geschieht, auch die Faszination durch 
die soziale Utopie haben einen strukturellen Widerspruch im Drama zur 
Folge, der zu dessen religiöser Deutung beigetragen hat: Über unserer 
Anteilnahme am Schicksal der Patres im Collegio zu Buenos Aires nehmen 
wir die unheimliche Seite des Gehorsamsprinzips zu wenig wahr.  

Legitimer als eine kirchliche Interpretation von Hochwälders Stück 
scheint mir das demokratische Verständnis des Werks, das eher vom 
Gewissen als von der christlichen Utopie und ihren Gegnern handelt.  

Trotz seiner Sympathien für die Linke dürfte dem Dramatiker bewusst 
gewesen sein, dass die stalinistische Sowjetunion, der entscheidende Gegner 
des nationalsozialistischen Deutschen Reichs, entgegen dem humanen 
Programm des Kommunismus ein totalitärer Staat gewesen ist. Die 
Hypothese, dass der Konflikt zwischen dem totalitären Handeln der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



154 
 

spanischen Partei und dem totalitären System der Patres in Paraguay diese 
große politische und militärische Auseinandersetzung spiegeln könnte, mag 
zu gewagt sein; ganz ausschließen möchte ich ein solches Verständnis des 
auf Aktualität zielenden Schauspiels nicht. Eine biografische Erfahrung des 
Autors könnte ebenfalls eine Spur im Drama hinterlassen haben: 1938 war 
er ja nicht aus einem demokratischen Staat geflohen, sondern aus einer 
Diktatur, die sicherlich weniger brutal als die Hitlers, gleichwohl eine 
Diktatur war; obendrein berief sie sich auf die katholische Kirche. 
Hochwälder kannte also die Auseinandersetzung zwischen zwei totalitären 
Systemen, von denen das eine ein bisschen weniger inhuman war als das 
andere. 

Mehr als das ‚heilige Experiment’ des 17. und 18. Jahrhunderts 
werden in diesem Drama aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs auf jeden Fall 
Probleme menschlichen Verhaltens in totalitären Systemen verhandelt. Dass 
mein Beitrag für das Programmheft zu einer Innsbrucker Aufführung des 
Stücks (Scheichl 1991), in dem ich ähnliche Überlegungen zum eben auch 
totalitären Charakter des Jesuitenexperiments in Paraguay wie in diesem 
Aufsatz anstellte, von der Intendanz zensiert wurde, beweist die 
Verfestigung der katholischen Lektüre des Stücks. Aber bei allem Respekt 
vor den Jesuiten, den Hochwälder hier an den Tag legt – eine Hommage an 
den Orden ist dieses Schauspiel über die Verstrickung der Menschen, auch 
der Jesuiten, in die Mechanismen der Macht nicht. Wie immer man den 
konkreten Bezug zur Zeitgeschichte verstehen will, Hochwälder dient auch 
die Gesellschaft Jesu des 18. Jahrhunderts als Exempel für seine 
„moralische Disqualifikation des Politischen“ (Bolterauer 1999: 244).9  

Der Widerspruch zwischen der gängigen Lektüre seines bekanntesten 
Werks als eines katholischen Stücks und dessen eigentlichem Thema hat der 
Rezeption Hochwälders nicht genützt. Mit dem Ende des restaurativen 
Klimas in Österreich war für die vermeintlich christliche Thematik des 
Heiligen Experiments kein Platz mehr und damit auch nicht für den Autor, 
                                                
9 Als erste Einführung in das Werk des Dramatikers leistet Hagestedt (1994) gute Dienste. 
Die bisher umfangreichste literaturwissenschaftliche, den Nachlass einbeziehende Unter-
suchung zum Autor, Baker (2001), behandelt einen speziellen, aber für ihn signifikanten 
Aspekt. Der Sammelband mit Aufsätzen von Richard Thieberger (1982), dem Schulfreund 
und späteren Übersetzer von Hochwälder ins Französische, enthält mehrere wertvolle 
Beiträge über den Autor. Als zeittypischen Text stellt das Stück Schmidt-Dengler (1995) 
auf einigen bemerkenswerten Seiten vor. Zu nennen sind ferner der von Hermann Böhm 
(1991) zusammengestellte Katalog der Wien Bibliothek und Schoß (1988). In jüngster Zeit 
widmet Grafenstein (2015) Hochwälder einige wenige Seiten, zu seinem Helmbrecht-
Drama.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



155 
 

den man vor allem mit diesem „Schauspiel“ identifiziert hat. Dazu kommt 
der Sieg innovativer Verfahrensweisen in der Literatur und besonders im 
Drama, der das Interesse an dem formal konservativen Werk Hochwälders 
trotz dessen Qualitäten rasch hat schwinden lassen. Er ist geradezu der 
Inbegriff der literarischen Formen geworden, die vom schnellen Wandel der 
Literatur in Österreich um 1965 marginalisiert worden sind. Seit den 
achtziger Jahren wird er so gut wie nicht mehr gespielt, auch die Literatur-
wissenschaft interessiert sich kaum für ihn.10 Zu seinem 100. Geburtstag 
2011 fand eine kleine Tagung statt11, doch kein Theater konnte sich zu einer 
Aufführung eines Dramas von ihm entschließen. Auch die Entdeckung des 
in den 1930er Jahren geschriebenen Romans Donnerstag im Nachlass und 
seine Veröffentlichung (1995) hat das Interesse am Autor nicht wieder-
beleben können.  

Doch ein Blick auf Werke, die nicht mehr im Kanon sind, kann sich 
lohnen; dass Das Heilige Experiment in einer schwierigen Zeit als eines 
der Meisterwerke der neuesten Literatur in Österreich galt, ist so 
bezeichnend für die Literaturgeschichte und die Geschichte dieses Landes 
wie sein Verschwinden aus dem öffentlichen Bewusstsein. An dem im 
Übrigen dieser Aufsatz nichts ändern wird.  

 
Literatur 

 
Primärliteratur 

 
Hochwälder, Fritz (1975): Das heilige Experiment. In: Ders.: Dramen, 

Bd. 1, Graz : Styria, 83-149.  
Hochwälder, Fritz (1966): Über mein Theater. In: Hermann Böhm (Hrsg.) 

(1991): Fritz Hochwälder. Ausstellung der Wiener Stadt- und 
Landesbibliothek, Wien, VIII.  
 

                                                
10 Wie sehr der Autor aus dem Bewusstsein der Öffentlichkeit geschwunden ist, beweist die 
Ankündigung des Buchs von Grafenstein 2015 durch den Verlag im Internet; zwar wird er 
in den Stichworten als erster von mehreren (wenig bekannten) Dramatikern genannt – aber 
in der Schreibung „Hochwälter“.  
11

 Sie fand, organisiert von Julia Danielczyk und Ursula Seeber, an der Wien Bibliothek im 
Rathaus und im Literaturhaus Wien statt; dieser Aufsatz ist eine stark überarbeitete Fassung 
meines Vortrags bei diesem Symposium, in die auch Anregungen durch die Diskussion 
eingegangen sind.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



156 
 

Sekundärliteratur 
 

Baker, R. Paul (2001): A Question of Conscience. The Dramas of Fritz 
Hochwälder, Dunedin: University of Otago (Otago German 
Studies 15).  

Böhm, Hermann (Hrsg.) (1991): Fritz Hochwälder. Ausstellung der 
Wiener Stadt- und Landesbibliothek, Wien.  

Bolterauer, Alice (1999): Tragischer Konflikt oder literarische Beobachtun-
gen zum Politischen? Überlegungen zu Fritz Hochwälder. In: Janusz 
Golec (Hrsg.): Der Schriftsteller und der Staat. Apologie und 
Kritik in der österreichischen Literatur, Lublin: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, 241-255.  

Grafenstein, Silvia von (2015): … und hiengen an einem boum … Schuld 
und Sühne im Spiegel der Zeit. Untersuchungen zur produktiven 
Helmbrecht-Rezeption im neueren deutschen Drama, Hamburg: 
Kovac (Dissertation München 2014) (Schriften zur Germanistik 53).  

Imhof, Kurt/ Ettinger, Patrik/ Boller, Boris (1999): Flüchtlinge als Thema 
der öffentlichen politischen Kommunikation in der Schweiz 1938-
1945, Bern: Unabhängige Expertenkommission Schweiz – Zweiter 
Weltkrieg (Beiheft zum Bericht Die Schweiz und die Flüchtlinge zur 
Zeit des Nationalsozialismus. Online unter: http://www.uek.ch/de/ 
publikationen1997-2000/polkom.pdf [27.08.2015].  

Hagestedt, Lutz (1994): Fritz Hochwälder. In: Kritisches Lexikon zur 
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, München: Text und 
Kritik.  

Moeller, Charles (1961): Littérature du XXe siècle et christianisme. 
Bd. 4: L’espérance en Dieu Notre Père: Anne Frank, Miguel de 
Unamuno, Gabriel Marcel, Charles Du Bos, Fritz Hochwälder, 
Charles Péguy. 2. Aufl. Paris: Casterman.  

Müller-Salget, Klaus (2000): Historisches Drama. In: Reallexikon der 
deutschen Literaturwissenschaft 2, Berlin: de Gruyter, 55-58.  

Scheichl, Sigurd Paul (1991): „‚Und Ihr haltet Euch noch immer für 
unschuldig?’ Zum Verständnis von Hochwälders ‚Heiligem 
Experiment’“. In: Tiroler Landestheater. Spielzeit 1991/92. 
[Programmheft] Nr. 2: Fritz Hochwälder: „Das Heilige 
Experiment“, 6-10.  

Scheichl, Sigurd Paul (1993): „Calais … das ist dort, wo man übern Kanal 
fährt und speibt.“ Das Werk von Fritz Hochwälder zwischen Kon-
vention und Erneuerung – am Beispiel des „Himbeerpflückers“. In: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag



157 
 

Karlheinz F. Auckenthaler (Hrsg.): Die Zeit und die Schrift. 
Österreichische Literatur nach 1945, Szeged: Universität, 73-94 
(Acta Germanica 4); auch in: Karlheinz F. Auckenthaler (Hrsg.): 
Lauter Einzelfälle. Bekanntes und Unbekanntes zur neueren 
österreichischen Literatur. Bern: Lang 1996, 401-427.  

Scheichl, Sigurd Paul (2008): Fritz Hochwälder – une carrière austro-
helvétique de dramaturge. In: Emmanuel Cherrier/ Karl Zieger 
(Hrsg.): Une Suisse – des exils, Valenciennes: Presses Universitaires 
de Valenciennes, 211-221 (Recherches Valenciennoises 26). 

Scheichl, Sigurd Paul (2009): Fritz Hochwälder. Die Entwicklung des 
Dramatikers vom Heiligen Experiment über den Himbeerpflücker 
zum Befehl. In: Malgorzato Leyko/ Artur Pelka/ Karolina Prykowska-
Michalak (Hrsg.): Felix Austria – Die Dekonstruktion eines 
Mythos? Das österreichische Drama und Theater seit Beginn des 
20. Jahrhunderts, Fernwald: Litblockin, 274-293.  

Schmidt-Dengler, Wendelin (1995): Bruchlinien. Vorlesungen zur 
österreichischen Literatur 1945 bis 1990, Salzburg: Residenz, 39-
42.  

Schoß, Dieter (1988): Fritz Hochwälder. In: Horst Haase/ Antal Mádl 
(Hrsg.): Österreichische Literatur des 20. Jahrhunderts. Einzel-
darstellungen, Berlin: Volk und Wissen, 480-497, 831-833. 

Thieberger, Richard (1982): Gedanken über Dichter und Dichtungen. 
Essays aus fünf Jahrzehnten, Bern: Lang.  

Vogelsang, Hans (1956): „Fritz Hochwälders klassizistisches Ideendrama“. 
In: Jahresbericht 1955/56 des Bundes-Gymnasiums Wien 8 
(Piaristen-Gymnasium). 

Weigel, Hans (1959): Vorwort. In: Fritz Hochwälder: Dramen I, München: 
Langen-Müller o. J., 9-20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:48 UTC)
BDD-A24603 © 2015 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

