Cora Dietl
GieRen

Christlicher — deutscher — schlesischer Ritter: Die Zeichnung
Christophs von Zedlitz in Tobias Kobers Tragddie Idea
militis vere Christiani (1607)

Abstract: Tobias Kober’s tragedy Idea militis vere Christiani proofs to be the proper
work of a poet laureate: At first glance, it is very ,national”, but it very clearly
distinguishes between different grades of identity: All figures of the play display a regional
identity, but in their actions they are determined by bonds of loyalty between ruler and
liegeman. The ideal of a nobleman is to be totally loyal to God and to the Emperor, and this
is why in the end they are depicted as superior to Jews and Ottomans, who either do not
have an emperor, or aren’t loyal to their god.

Keywords: nationality, identity, religion, dialect, liege, historic drama, 17" century,
Zedlitz, Kober, Christian knight.

1. Eine Tragodie auf dem ,,Boden deutscher Nation*

Wir schreiben das Jahr 1529. Sultan Solyman (Sileyman) belagert Wien.
Da (berkommen ihn Skrupel. War es richtig, auf den Rat des
siebenbirgischen Woiwoden Zapolya zu hdren? So wagte er zu tun, was
noch kein Osmanenherrscher zuvor wagte:

DaR wir vns hie vor die Wienstad

Mit vnser macht gelé&gert han /

Vnd vnser Zelt lassen auffschlan

Auffn boden Deutscher Nation. (Kober 1970: 18,6-9)

In einem fremden Land zu lagern, erklart Solyman, sei nicht das Problem,
das seien sie gewohnt von ihren Eroberungen von ,,Griechsch Weissenburg /
Offn / Gran / RodiR* (Kober 1970: 21,96), aber hier sei es etwas anderes.
Ibrahim Bassa versucht ihn zu trésten, selbst wenn man von der Stadt Wien
unverrichteter Dinge abziehen musste, so sei doch der Feldzug bis hierher
erfolgreich genug gewesen:

63

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



[...] Ist doch gnug

Verrichtet worden diesen Zug /

In dem wir der Vngrischen Kron /

Vnd auch der Deutschen Nation

Bewiesen habn / was in der that

Steck hinter dero Majestat /

Vnd derr vnvberwiindlichn macht. (Kober 1970: 21,111-117)

Auf Solymans Bedenken hin, dass das doch dem Ruf der Osmanen
abtraglich sei, beschwichtigt Ibrahim Bassa:

Eur Majestat wol auch dencken dran /

Was sie vor ein Feind vor sich han /

Nemlich nicht Weibr aus Asia /

Sondrn Ritter aus Germania /

Die Blum vnd Kern der Christenheit /

So sich von jugendt auff zum streit

Mit Harnisch / waffen / Schwert vnd gschol3

Ausrist / auch besser sitzt zu Rol3 /

Als jrgend ein Volck auff der Erdn. (Kober 1970: 22,123-131)

Dass die hier vorliegende Darstellung der Belagerung Wiens weder objektiv
noch neutral sein mochte, durfte bereits aus diesen ersten Zitaten deutlich
geworden sein. Die Tragddie Idea militis vere Christiani des Tobias Kober
aus Gorlitz ist, wie es scheint, durch einen aulRerordentlichen Nationalstolz
des Dichters gepragt. Die deutsche Nation, vor der selbst der allseits
gefurchtete Sultan Sileyman Respekt hat, und das deutsch-germanische
Volk, das von klein auf zum Krieg erzogen ist und im Vergleich dazu die
turkischen Truppen wie Weiber aussehen l&sst, lobt Kober in hdchsten
Tonen. Deutlich leuchtet hinter dem hier gezeichneten Germanenbild die
humanistische Rezeption der Germania des Tacitus auf (vgl. Krapf 1979;
Mdiller 2001: 94-97).

2. Das Werk eines poeta laureatus

Tobias Kober gehort zu den eher unbekannten poetae laureati des Heiligen
Romischen Reichs. Wohl um 1570 in Gorlitz (Schlesien) geboren, hatte er
ab 1588 in Helmstedt (Zimmermann 1926: 72) und Leipzig studiert und
wurde 1595 zum Doktor der Medizin promoviert (Scherer 1882: 359).
Spétestens ab 1593 als poeta laureatus virtuell an den Kaiser gebunden
(Flood 2006:1031), wurde er nach der Promotion Leibarzt Erzherzog
Maximilians und war (mit krankheitsbedingter Unterbrechung) 1596-1603

64

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Feldarzt im kaiserlichen Heer in Ungarn eingesetzt (Scheibelauer 1970: 9).
Hier entstand seine Beschreibung der Belagerung Budas im Jahr 1598, die
er im Jahr darauf in Leipzig zum Druck brachte, versehen mit einer
Widmung an das Erzbistum Magdeburg und seinen neu gewéhlten
lutherischen Administrator Christian Wilhelm von Brandenburg, um ihm,
dem Verteidiger des Christentums, die Schrecken der osmanischen
Belagerung vor Augen zu fuhren (Kober 1599: Praefatio). Nach dem Ende
des Langen Turkenkriegs schlieBlich erschien Kobers Tragddie Idea militis
vere Christiani (Kober 1607) im Druck, zu einer Zeit, als Tobias Kober als
Stadtarzt und Schullehrer im schlesischen Lowenberg tatig war. In der
Schule dirfte er auch die Tragddie aufgefihrt haben (Scheibelauer 1970: 6-
10). Im Jahr 1612 wird Kober noch einmal in Odenburg erwéhnt; danach
gibt es keine Zeugnisse mehr von ihm (Flood 2006: 1031).

Es ist nicht bekannt, wann, wo oder wofiir Kober zum poeta laureatus
gekront wurde. Heinrich Maibaum (Maibaum 1685: >2<') verweist im
Zusammenhang mit der Dichterkronung auf die 1594 bei Jakob Lucius in
Helmstedt gedruckte Komddie Hospitia sive Kakokerdophagos
Comoedia Nova (VD16 K 1492), welche in kritisch-ironischem Ton den
Wucher und Missbrauch von Gitern anprangert (Scheibelauer 1970: 44).
Vielleicht fand Kober aber auch die Aufmerksamkeit des Kaisers durch
seine 1593 in Leipzig® gedruckte lateinische Troja tragoedia ex libro
secundo Aeneidos Virgilianae, welche eine Parallele zwischen dem
Dithmarschen-Krieg von 1559% und dem Trojanischen Krieg zieht
(Scheibelauer 1970: 42). Mit diesem Drama bewies Kober, dass er es
verstand, antike Themen und literarische Muster publikumswirksam fur
aktuelle politische Zwecke aufzubereiten. Das konnte ihn auf jeden Fall
zum kaiserlichen poeta laureatus qualifizieren.

Nach eigenen Angaben plante Kober 1595 einen Planetenzyklus von
sieben lateinischen Dramen, die jeweils einem Planeten gewidmet sein
sollten (Scheibelauer 1970: 246). Keineswegs alle der geplanten Dramen
sind erhalten und so darf bezweifelt werden, ob Kober seinen Plan wirklich
umsetzte. Geplant waren: Sol sive Marcus Curtius (gedruckt in Leipzig bei
1595, VD 16 K 1494), Luna sive Carolus Burgundus, Mercurius sive
Constantinopolis, Venus sive Pyramus et Thisbe, Mars sive Zedlicius,
ein Jupiter und ein Saturn; locker gesellt sich zu diesem Planetenzyklus

! Flood (2006: 1031) vermutet auch, er sei in Leipzig zum Dichter gekrént worden.
2 Scheibelauer (1970: 16) erwahnt auch eine Descriptio belli Dithmarsici Kobers aus dem
Jahr 1593; ich konnte kein erhaltenes Exemplar dieses Drucks nachweisen.

65

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



die Komodie Hospitia, die von Pluto eingefuhrt wird (Scherer 1882: 359).
Mit dem Planetenzyklus reiht sich Kober zundchst in die Tradition der
astrologischen Planetenbiicher ein, die ab dem 15. Jh. (etwa in Konrad
Kyesers Bellifortis) eine militartechnische und panegyrische Komponente
erhielten (Schmidtchen/ Hils 1985: 477-484), so wie auch Konrad Celtis in
seiner Rhapsodia (vgl. Dietl 2005: 198) den Kaiser im Bild des von den
Planeten Umkreisten lobt. Zugleich stellt er sich auch in die Tradition einer
Verknipfung von Astrologie und Dichtkunst, wie sie in den Amores des
Konrad Celtis postuliert wird (vgl. Robert 2003: 462-482): Die Poesie als
erste Philosophie erklart die kosmischen VVorgange, die nicht zuletzt auf die
Weltpolitik wirken.

Offensichtlich plante der poeta laureatus also eine Reihe von
politischen Dramen zum Lobe des Reichs, des Kaisers und der Poesie; die
nicht Gberlieferte lateinische Tragodie Mars sive Zedlicius war Teil dieser
Reihe. Auf ihrer Grundlage entstand spater die deutsche Tragoedia, wie
bereits im Titel erklart wird: ,ldea Militis Vere Christiani. Tragoedia Von
des RittermeRigen Heldens Christoffs von Zedlitz / etc. Hardeckischen
Fendrichs etc. Anno 1529. im Herbst- und Weinmonat / bey wehrender
Beldgerung der Stad Wien / vberstanden / Aus warem Historischen bericht
vnd griinden / vmbstendiglichen vormals ins Latein bracht / jetzo in Deutsch
verfasset™.

An die Stelle des Planeten und Kriegsgotts Mars ist in der deutschen
Fassung die Idee der wahren militia Christi getreten, wie sie Paulus im
Epheserbrief (Eph 6,13-17) entfaltet. Aus dem 16. Jh. ist einer Reihe von
allegorischen Dramen (ber den Miles Christianus bekannt: u.a. die
Comoedia von dem geistlichen Kampf christlicher Ritterschaft von
Alexius Bresnicer 1553 oder Friedrich Dedekinds Der Christlich Ritter
1575, beide beruhend auf dem Enchiridion militis Christi des Erasmus
von Rotterdam von 1503, in dem die Heilige Schrift und das Gebet als die
Waffen des christlichen Ritters gegen Anfechtungen aller Art beschrieben
werden (Scheibelauer 1970: 237). Trotz des Titels, der sehr an diese
Tradition der allegorischen Dramen anklingt, will Kober aber etwas deutlich
anderes schreiben. Ihm geht es nicht um eine allegorische Gestalt und ihm
geht es auch nicht um einen Kampf im Ubertragenen Sinne, sondern er stellt
genau auch diesen ,wenig realistischen* geistlichen Kampfdarstellungen
einen ,wahren* christlichen Ritter entgegen, der als ,,ldea” Vorbild fiir alle
sein kann — und zwar in der tatigen Umsetzung der Idee des wahren
christlichen Rittertums auf dem Schlachtfeld.

66

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Christoph von Zedlitz, den Kober als Exempelfigur gewahlt hat,
stammt aus einer alten schlesischen Adelsfamilie, die im 16.-17. Jh. in
Lowenberg residierte. Christoph, dessen Geschichte schon friih Eingang in
die anekdotenhafte Dichtung fand (Pseudo-Realis 1846: 422), war im
Tlrkenkrieg 1529 bis 1532 in Ofen und Wien Fahnrich des Johannes Graf
von Hardegg, der einen Teil der Gsterreichischen Truppen leitete. Beim
turkischen Sturm auf Wien 1529 und spater noch einmal 1532 geriet er in
turkische Gefangenschaft (Bermann 1853: 90). Man habe insbesondere
seinen schweren Harnisch und seine Geschicklichkeit in diesem bewundert
und Suleyman soll auch von seiner Festigkeit Uiberzeugt gewesen sein, mit
der er alle Angebote, bei Annahme des muslimischen Glaubens ein Hofamt
zu erhalten, ablehnte. Als Solyman ihn freilie, soll er ihn angeblich einen
vergifteten Sirup trinken lassen haben, an dem Zedlitz Jahre spéter in
Breslau starb. Eine so langsame Wirkung des Gifts hat allerdings schon die
Historiographie im 19. Jh. bezweifelt (Bermann 1853: 91).

Kobers Tragodie erzahlt die Geschichte der Gefangennahme und
Gefangenschaft Christophs von Zedlitz wéhrend der Belagerung Wiens bis
zu seiner Freilassung als Vergifteter und dem Abzug der Turken von Wien.
Gewidmet ist sie dem Haus Zedlitz, mit Hinweis darauf, dass Kaiser Karl V.
bei seinem Feldzug nach Frankreich seinen Hofhistoriker Paolo Giovio
aufforderte, alle Geschehnisse getreu festzuhalten, da

[...] alle mihe / vnkosten / gefahr vnd anders / so des Bluttigen Martis eigenschafft
mit sich bringet / mertheils vmbsonst sein wirde / wann solche nicht auffs Papier
gebracht / vnd in frischem gedachtnuf3 / zu vnsterblichem lobe der triumphirenden
erhalten wirden. (Kober 1970: 3)

Derlei Formulierungen kennen wir bereits aus dem Gedéchtniswerk
Maximilians 1. (vgl. Mdaller 1982): Erst die Geschichtsschreibung und
Geschichtsdichtung macht die Heldentaten der Feldherren und der
Kampfenden sinnvoll, weil sie sie der Memoria einschreibt. Genau diesem
Zweck, dem Lob der Memoria des Hauses Zedlitz, will die Tragddie dienen.

Dem Muster der Planetendramen entsprechend ertoffnet Mars die
Tragddie. In einem langen Prolog betont er seine Macht. Er erinnert an die
wichtigsten Ereignisse in den Turkenkriegen seit 1501 und lobt Christoph
von Zedlitz, der ein rechter Sohn des Mars sei, der sich ,bewiesen al3 ein
Man / Wiedr den Erbfeind”“ (Kober 1970: 11,58-59). Seine Geschichte
werde hier erzahlt,

67

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Auff dal sich spiegel jederman

an diesr idea militis

Vere Christjani, daf Er wil3

Wie Er sich in glick vnd vngliick

Dem Vaterland am besten schick. (Kober 1970: 13,114-118)

Die Vorstellung, dass die Tragddie dazu diene, dass der Zuschauer — hier
mit ,,Er* direkt angesprochen — sich darin spiegele und erkenne, was er der
patria schulde, entspricht der Dramentheorie des Konrad Celtis (Dietl 2005:
37). Auch hier bewegt sich Kober damit ganzlich im Rahmen des von einem
poeta laureatus Erwarteten. Allerdings fragt sich hier der Rezipient,
inwiefern nun der Held Vorbild fir ihn sein soll: Ist er, wie der Titel
andeutet, ein Held im Glauben oder ist er, wie Mars selbst betont, ein
Kriegsheld? Ist er ein Vertreter der militia Christi oder des Vaterlands, des
schlesischen Adels oder des Hauses Zedlitz, wie in der Widmung
angekindigt? Die religitse, die Reichs-, die Regional- und die Standes-
identitdt werden in der Tragddia mehrfach miteinander verhandelt und
genau darin geht Kober deutlich Uber die Muster seiner Vorganger als
poetae laureati hinaus.

3. Das Idealbild eines miles Christi: Identitatsstiftung durch Religion

Der ,,wahre* Miles Christi, der bei der Verteidigung der Stadt Wien gegen
die Osmanen gefangengenommen wird, erklart, als er zu Solyman gefiihrt
wird und Ibrahim Bassa ihn ermahnt, dass er als Gefangener dem tirkischen
,Kaiser” Reverenz zu erweisen habe:

Ich bin ein RitterBman vnd Christ /
Weil keinen Herrn als meinen Gott /
Vnd meinen Keysr / Hilf Herr aus noth. (Kober 1970: 41,58-60)

Die Doppelidentitat Christophs von Zedlitz ist eindeutig angezeigt: Er ist
Ritter und Christ, er ist Gott und dem Romischen Kaiser unterstellt. Den
erneuten Hinweis Ibrahims, dass er aber Gefangener sei, kontert er mit dem
Hinweis, nur der Leib sei gefangen, nicht die Seele (Kober 1970: 41,63-64),
er tue nichts anderes als ,,Was mir gebuhrt als einem Christen* (Kober
1970: 41,68). Je mehr er bedrangt wird, umso deutlicher schiebt sich die
christliche Identitat in den Vordergrund. Jetzt betet er zu Gott und bittet um
Beistand,

68

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Damit ja all mein mutt vnd sinn

Dahin allzeit gerichtet sein /

DaR es gereich zum lobe dein /

Vnd daR es auch zum besten grath

Der hochbedrengetenWienstad. (Kober 1970: 42,77-80)

Zedlitz nimmt hier die Haltung eines christlichen Mértyrers ein, dem es
nicht um sein eigenes Leben, sondern um das Lob Gottes geht, das er nur
mit von Gott geschenkter constantia wahren kann. Wien zu retten wird
geradezu zum gottlichen Auftrag. Im Folgenden widersteht er treulich allen
Versuchen, ihn zum Islam zu bekehren — und lockt umgekehrt Bekenntnisse
heimlicher Christen heraus. Da ist der Kerkermeister Bribeeg, der bekennt,
ein aus Ungarn entfihrter Christ zu sein, der gerne zu den Christen
Uberlaufen wirde (Kober 1970: 50,26-29). Sofort hat Bribeeg das Vertrauen
des Zedlitz, er gibt ihm die Losung fur den Eintritt in die Stadt — und im
Folgenden agiert Bribeeg als Informant fir das christliche Heer in Wien.

Ein ganz anderer Fall ist Ibrahim Bassa, der geheime Rat Solymans.
Als im vierten Akt Solyman ihn beauftragt, Zedlitz zum islamischen
Glauben zu bekehren, argumentiert er gegenlber Zedlitz, dass der Gott des
im Krieg siegreicheren Volks der machtigere sein misse. Diese geradezu
alttestamentarisch wirkende Argumentation weist Zedlitz mit dem
Argument zuriick, dass die Starke eines Heeres nichts tber die Starke eines
Gottes aussagt (Kober 1970: 91,40-44). Ibrahims pragmatisches Argument,
dass ein Glaubenswechsel zu Herrschaft und Macht verhelfe, lockt
schliel3lich ein klassisches Mértyrer-Bekenntnis aus Zedlitz heraus:

Denn das sag ich an diesem ort /

DaR ich viel lieber Tausendt Tod /

Ja die schrecklichste pein vnd not /

Ausstehen wolt / eher ich mein HErr

Mit einem wortlin wolt vnehrn (Kober 1970: 91-92, 54-58).

Auf Drohungen Ibrahims hin bekennt er weiter seinen Glauben und seine
Entschlossenheit, bei seinem Bekenntnis zu bleiben. Jetzt gibt Ibrahim zu,
dass er Christ sei:

Ob ich schon bin ein Albaneser /

Vnd du ein Deutscher Schlesier /
Sind wir doch beyde Christen Leut. (Kober 1970: 93,87-89)

Ibrahim unterstellt Zedlitz mit diesen Worten, dass er gar nicht aufgrund
religidser Grinde eine Differenz wahrnehme, sondern aufgrund regionaler

69

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



und nationaler: Zedlitz ist Deutscher und Schlesier, er Albaner. Er erklart
nun aber die religidse Identitat als die hoher stehende Verbindung. Damit
entspricht er genau der Uberzeugung des Zedlitz, der zuvor Gott und an
zweiter Stelle den Kaiser als seine ldentifikationsfaktoren genannt hat.
Zedlitz ist daher zuerst hochst erfreut, einen Christen im Kern des Hofes
Solymans zu finden, was dem Fremden letztlich das Fremde nimmt. Um
aber die Macht Solymans zu untergraben, wére es in seinen Augen wichtig,
den Glauben offentlich zu bekennen, nicht etwa heimlich (Kober 1970:
93,94). Ibrahims Erklérung, er helfe den Christen heimlich, indem er
Solyman entsprechende Ratschlage erteile und Verratereien entgegenwirke,
Uberzeugt freilich Zedlitz: Alles, was die Macht der Osmanen untergrabt,
dient letztlich der Sache Gottes; Gott lohne ihm dies sicherlich. Von der in
seiner Situation heiklen Gegenuberstellung zwischen Christentum und Islam
= Bindung an das Osmanische Reich lenkt Ibrahim rasch ab. Er berichtet
von dem Verrat des Juden Mauschel in Wien — und tbergibt Zedlitz einen
Brief Mauschels als Beweismittel. Indem er so versucht, das Judentum mit
moralischer Fragwirdigkeit (Verrat) zu identifizieren, sucht er eine neue
Form der ldentifikation auf der Ebene der Moral, die nicht eindeutig
christlich, nur eindeutig nicht-jidisch markiert wird und von regionalen
Bindungen unabhangig ist.

Mauschel ist die Negativfigur des Dramas schlechthin. Genauso fiihrt
er sich im ersten Akt selbst ein:

GEm dat die Goim Ey Ey Adnay /

Dal mir das nicht ein kurtzweil sey /

Das d’Goim einmal ein Blutbad han /

Die vnbeschnittnenlosen Man!

Ey / Ey/ Schelmachey / Juch das ist recht /
Vor lachen ich zerbersten mécht /

Dal auch die frechen Christen hund
Beldgert sind zur gutten stund /

Sonst miist stets Tyts vnd Vespasjan
Jerusalem bel&gert han.

Wer ist nu Tyts? ists nicht der Turck?

Ey daR er euch all hing vnd wirg /

Wie wil ich in das Feustle lachn /

Wenn man dem Goim wird Kragn abmachn.
Denn vnser heilig Volck vnd Geschlecht
Der Hebreer / hat sich mit recht /

Fur dem Feind zubesorgen nicht. (Kober 1970: 23,1-17)

70

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Mauschels Identitat ist zunachst eine religidse. Er verachtet die ,,Goim“, die
Unglaubigen, die Unbeschnittenen, die Christen und charakterisiert sich
dabei als hasserfillt und unmoralisch. Er sieht die Juden durch den Angriff
der Osmanen nicht bedroht, die Aggression richte sich allein gegen
Christen. Als der lachende Dritte im Religionskrieg also scheint das Juden-
tum aus der Schusslinie zu sein. Mauschels ldentitat ist keine lokale,
sondern eine ethnische: Das ,heilig Volck vnd Geschlecht, als ,,Hebreer*
bezeichnet, ist ein VVolk, das nicht nur durch den Glauben, sondern durch die
Sprache geprégt ist — und v.a. durch das Selbstverstandnis als VVolk, das eine
gemeinsame Geschichte und Bindung an Jahwe und Jerusalem hat. Die
Zerstorung Jerusalems durch die Romer soll hier gerdcht werden, wenn die
Tlrken Wien zerstoren. Spéter fragt Mauschel Bribeeg nach seinen
,Brudern den Hebraern / Inn Ofen* (Kober 1970: 59,67-68) und ist ent-
sprechend entsetzt, als er erfahrt, dass der ,,Bluthund* sie alle toten lief3,
nachdem sie ihm doch stets das Beste gegonnt hatten (Kober 1970: 60,77).
Damit wird noch einmal deutlich, dass er sich in keiner Weise mit der ihn
umgebenden Stadt oder dem Reich identifiziert; dem Feind des Reichs hat
er und hat sein ,,Volk* stets das Beste gewunscht; mit den Juden in Ofen
fuhlt er sich verbridert, nicht mit der Stadt Wien — und seine Solidaritat mit
den Tirken endet sofort, sobald Juden bedroht sind — oder im spateren
Verlauf der Handlung, sobald er sein Geld fir den Verrat bekommen hat.
Der Text spart nicht an antijlidischen Ressentiments; nicht auf sie sei aber
im gegebenen Kontext der Fokus gelegt, sondern auf die markante (aus
christlicher Sicht gezeichnete) Verbindung zwischen Religion und Identitat
als ,,Volk®, ohne Bindung an Ort und Reich, aber zum Ausdruck gebracht
durch die Sprache. Mauschels Sprache, die einen jiddischen Akzent
nachahmen soll, markiert den Juden deutlich — fiir das Publikum ebenso wie
fur die anderen Figuren. Bribeeg etwa erkennt, als er ihn nach dem Weg
fragt, nach wenigen Worten, dass er ein Jude ist (Kober 1970: 57,29).

4. Ein schlesischer Held: regionale Identitat

Die Sprache wird in Kobers Tragoedia nicht nur zur Charakterisierung der
Juden eingesetzt, sie ist vielmehr generell Merkmal regionaler ldentitét.
Zwei Akzente fallen hierbei besonders auf: der schlesische und der
niederlandische. Wilhelm von Obernbeck, ein Niederldnder im Dienst des
Grafen von Herdeck, der als Fahnenjunker auf der Seite Christophs von
Zedlitz kdmpft, wird ab seinem ersten Auftritt als ,,Fremder* markiert, so
fuhrt ihn Zedlitz ein mit dem Hinweis, dass

71

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



[...] diese feind
Ihm gantz vnd gar vnbekandt seind /
Sintmal er ist ein Niederlender (Kober 1970: 30,27-29)

und Obernbeck bestéatigt sofort:

Herr Fendrick / wohl ick bin ein frembder /
Ick wil aber dem Tirck den Sekelmen
Den Bock vbsnieden meet den Helmen (Kober 1970: 30,30-32).

Immer wieder dufRert Obernbeck sein Befremden mit den Zustdnden im
Turkenkrieg; als etwa in der Schlacht der Schlachtruf der Turken ,Halla /
halla / halla / halla*(Kober 1970: 33,21) von Zedlitz mit ,Jesus / Jesus /
Jesus / Heyland“(Kober 1970: 33,23) beantwortet wird, spottet Obernbeck:

Ick dacht du welst een Pape wehsen /
In Nederland ist neen solck wesen. (Kober 1970: 33,25-26)

Fiar den in niederlandischem Akzent sprechenden ,,Fremden®, der auf der
Seite der Christen kampft, ist die Religion offensichtlich nicht der
hauptséchliche ldentitatsfaktor, es ist auch nicht eine gemeinsame
Geschichte und eine gemeinsame Erfahrung der Bedrohung durch die
Osmanen, aufgrund welcher er auf der Seite der Osterreicher kampft.
Vielmehr ist er Ritter des Reichs und verteidigt mit viel Elan die Fahne.
Durch regionale ldentitat ist er gepragt, durch Reichsidentitat motiviert.

Regional gepragt ist eindeutig auch Hans, ein Fuhrmann aus
Schlesien. Als der Jude Mauschel ihn begriRt und fragt, woher er komme,
erklart er ,,Aus der Schlesige* (Kober 1970: 26,4), was Mauschel quittiert
mit ,,Das dacht ich wol* (Kober 1970: 26,5). Als er spéter zu Graf Hans von
Herdeck kommt und erklart:

Juncker / ey lieber sait mirs an /
Ich waulde gérn zum Richter giehn (Kober 1970: 97,18-19),

reagiert der anwesende Niederlander Obernbeck irritiert:

Watt mag datt vor ein sprake sin?
Ick verstaju gar nit min Mans (Kober 1970: 97,20-21).

Hans versucht es noch einmal:

72

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Ju Juncker Ju / ich heisse Hans /
Vnd bin Christ Zedlitz Vnterthon (Kober 1970: 97,22-23),

doch das hilft nichts. Obernbeck klagt:

Ich sags / ik kan ju nit verstohn.
Herr Graff verstett der Herr die sprak? (Kober 1970: 98,24-25)

Graf Herdeck freilich erkennt sofort, wo Hans herkommt: ,,ich hor du bist
ein Schlesier* (Kober 1970: 98,27). Hans wird nicht nur nicht verstanden, er
versteht auch nichts. Er beschwert sich ab dem ersten Akt und bis zuletzt,
dass er, der Kése und Butter in die Stadt Wien brachte, weil er meinte, das
sei derzeit ein gutes Geschaft, jetzt in der belagerten Stadt festgehalten
werde. Der Jude Mauschel erklart ihm, dass die Tirken alle Donaubriicken
abgerissen haben und aus der belagerten Stadt nun einmal Kkein
Herauskommen sei. Hans hat dafur kein Verstandnis:

Hir Mauschel das saich dir frey /

Was giht mich an eur hudeley /

Was jhr hat mit dam Trcka fir:

A hott nischta zu thua mit mir. (Kober 1970: 27,40-43)

,Ihr* habt da eine Sache mit den Turken, erklart er, mit ihm habe das nichts
zu tun. Er ist fremd in der Stadt. Den Tirkenkrieg sieht er allein als ein
regionales Problem in Wien. Als ihn in Akt Il ein verirrter Pfeil eines
Turken trifft, weckt das nicht sein Verstandnis flr die Stadt oder fiur die
bedrohte Lage der Christen, vielmehr beschwert er sich:

Wenn jhr & su mit fremda Leutta
Wélt vmbgihn / was sol das bedeutta? (Kober 1970: 96,31-32)

Die Aggression der Tirken ist fur ihn Teil der mangelnden Gastfreundschaft
der Wiener; die streitenden Parteien bilden fur ihn eine Einheit, der er als
Fremder gegeniibersteht, der in der Stadt nur seine Arbeit als Fuhrmann tun
will, nichts weiter. Als Hans allerdings erfahrt, dass ,,sein Junker* Christoph
von Zedlitz vom Feind gefangen ist, packt ihn die Wut. Er will nun
endgultig die Erlaubnis bekommen, die Stadt zu verlassen, um diese
Nachricht zu Hause zu verbreiten, dann werde man es réchen:

Je daf} dichs falbl / nu muf? ich nauR3 /

DaR ich sen alla say zu Hauf3 /

Mich décht mich dacht sie wérn im géhn /

Dem Tircken / Jhr wardt wunder sahn. (Kober 1970: 101,75-78)

73

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Der Angriff auf den eigenen Landesherrn schreit nach Vergeltung; ihm ist
Hans absolut treu und dieselbe Treue gilt auch fiir die anderen Untertanen
des Zedlitz. Die regionale Identitdt verbindet sich hier mit einer sehr
personlichen Herrschertreue. Umgekehrt setzt sich am Ende auch der
Landesherr flr ,seinen® Hans ein, wenn der den Tirken entkommene
Zedlitz den Juden Mauschel des Verrats an der Stadt Wien Uberfuhrt, im
Hause des Mauschel aber versehentlich Hans aufgegriffen und verhaftet
wird (Kober 1970: 134,16). Diese Treue gegenliber dem Untertanen, dessen
Unschuld von vornherein angenommen und nicht hinterfragt wird, ist
komplementar zu Hans® Untertanentreue zu verstehen. Der Personen-
verband ist hier das Bindende; einen Begriff von ,Nation‘ kennt Hans nicht.

Der grundlegende Unterschied zwischen dem Schlesier, der sich in
Wien fremd flhlt und vom Turkenkrieg, den er als ein Privatscharmitzel
der Wiener anschaut, nichts wissen will, und dem Niederlander, der sich in
Wien ebenfalls fremd fuhlt und von allzu religiéser Motivation nichts halt,
aber im Kampf die Fahne eifrig verteidigt, liegt letztlich im Stand. Es ist der
Adelige, der sich als Reichsmitglied verhdlt und damit eher den Begriff
einer Nation vertritt.

5. Adeliger deutscher Nation: standische und ,nationale‘ Identitat

Christoph von Zedlitz macht — dhnlich wie Hans — keinen Hehl daraus, dass
er Schlesier ist und nimmt, wie bereits erwahnt, selbstverstandlich seinen
schlesischen Untertan in Schutz. Das freilich entspricht nicht zuletzt auch
seiner Pflicht als eines Adeligen. Aufféllig ist, dass er einen weit weniger
ausgepragten Dialekt spricht als Hans. lhn versteht ja Wilhelm von
Obernbeck problemlos. Der Dialekt ist also deutlich auch ein Soziolekt.
Welche bedeutende Rolle der Adel fur Christophs von Zedlitz Identitét
spielt, wird spéatestens deutlich, als er vor Solyman gefuhrt wird und man
ihm den Harnisch abnimmt: Sofort entdeckt Solyman Christophs Siegelring
mit dem Zedlitzer Wappen. Zedlitz nimmt dazu Stellung mit den Worten:

Ich bin einer vom Adel zwar /

Vnd aus der Schlesig das ist wahr /

Christoff von Zedlitz ist mein Nahm.

Doch sag ich das vor jederman, /

Dal ich der aller gringste sey

Vntr allen Ritters Leuten frey /

So in der Stad beldgert sind. (Kober 1970: 45,45-51)

74

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



In gldnzenden Farben zeichnet er die Stadt, die ,,Edler Helden voll* (Kober
1970: 47,80) sei, die alle fest entschlossen seien:

So lang wehret jhr Leib vnd Leben /

Ja auch der Letzt Bluts tropffen Roth /

Habn sie geschworen ihrem Gott /

Vnd Kayserlicher Mayestatt /

Dass sie erhalten wolln die Stad /

Vnd retten Deutsche Nation. (Kober 1970: 47,86-91)

Es sind die adeligen Ritter, welche die ,,deutsche Nation* retten — aufgrund
ihres Treueblndnisses zu Gott und dem Kaiser, denen sie (genau in dieser
Reihenfolge) verpflichtet sind. So ist es offensichtlich auch der deutsche
Adel, vor dem Solyman sich flrchtet. Der Sultan erinnert sich angstvoll
daran,

Was vns im Ofner SchloR vor tiick

Vier Féhnlin Deutscher Knecht gethan/

Da doch jhrr eintzlich so viel Man

Kann wehren / alR der vnser Tausent. (Kober 1970: 69,54-57)

Die ,eysern Manlin“ (Kober 1970: 70,67), d.h. die K&mpfer in
ihren,Wunderwaffen‘ von durchgéngigen Vollpanzern mir ihrer enormen
Kraft, schrecken den Sultan. Der Harnisch (laut Aussage Zedlitz’ ein
adeliges Tanzgewand, vgl. Kober 1970: 71,105), die Kampftechnik, die
Kraft, die Ausbildung und die Treue zu den Ihrigen (Kober 1970: 71,89-90)
zeichnen die deutschen Ritter aus. Hier wird nicht unterschieden zwischen
Schlesiern und Osterreichern, Niederlandern und Bayern: Es sind die
deutschen Ritter, die die Eroberung Ungarns erschwerten. Auf der anderen
Seite ist es das ,,deutsche Land“ (Kober 1970: 72,4), dessen Not Zedlitz
beklagt:

Ach du Gerechter Gott vnd Recher /
Wie hastu deines Zornes Becher

In grim gestirtzt / aus deiner Hand /
Vber das arme Deutsche Land!

Ja trawn ja trawn / das heist ja wol /
Allr Ehren Ist Osterreich Voll /

Ja Alls Elends Ist Osterreich Voll
Wo man sich nur hinwenden soll. [...]
Wenn ich nur das vnschuldig Blut
Koént rechen / oder meinen Mut

75

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



An dem Feind kihlen / vnd ohn end
In seinem Blut waschen mein Hend /
Die dir Herr Christ verpflichtet sein. (Kober 1970: 72-74,1-8 u. 43-49)

LAller Ehren ist Osterreich voll“: AEIOU ist das schon im 16. Jahrhundert
vielfach gedeutete Motto der Habsburger, eingefiihrt von Kaiser Friedrich
[11. (Koller 1995). Dass hier ein Schlesier tber die Verkehrung des Mottos
der Habsburger und Gber den Notstand Osterreichs klagt, eingeleitet durch
eine Klage uber das ,deutsche Land“, zeigt deutlich, dass er in seiner
Verantwortung fiir das Reich keine Unterschiede macht und Osterreich als
Teil des Reichs mit dem Reich identifiziert. Es gilt, das Unrecht, welches
unschuldige Deutsche erlitten haben, zu rdachen, was fur Zedlitz Aufgabe
eines christlichen Ritters ist.

6. Fazit: Ein ,,patriotisches* oder ein ,,christliches* Drama?

Am Ende des sehr ,,patriotischen* Textes (so hat ihn die &ltere Forschung
genannt, wéhrend die jingere ihn letztlich ignoriert hat) entpuppen sich
mehr und mehr die ,,nationalen Ziige des Textes als Beschreibungen eines
engen und emotionalen reziproken Verhaltnisses zwischen Herrscher und
Untertan — das fur den idealen Ritter Christi bedeutet, dass er zum einen
Christus als seinem Herrscher eng verpflichtet ist, zum anderen dem Kaiser.
Dies ist freilich die Perspektive eines adeligen Ritters, denn der einfache
Untertan ist primédr seinem Landesherrn verpflichtet. Regionale und
nationale, ja, auch religidse ldentitdten decken sich so im ldealfall mit
Personalstrukturen. Die emotionale Bindung zum Herrn l&sst den treuen
Untertan dessen Land mit Barenkraft verteidigen bzw. im Fall Christi
dessen Wort mit Macht vertreten. Eben dieses Idealverhaltnis der Bildung
einer ,,Nation* aus einem Netzwerk von personlichen Bindungen wird von
Kober als sowohl im Islam als auch im Judentum gebrochen gezeichnet.
Solymans Hof zerbricht letztlich, da einige unter der Oberflache der Treue
zu seinem Hof eine personliche Bindung zu Christus statt zu Allah
aufgebaut haben. Die Juden dagegen weisen ein enges Verhaltnis zu ihrem
Gott auf, aber ihnen fehlt die Bindung an einen Herrscher und an Moral. So
scheint das Ideal der ,,Deutschen Nation* auf der Verbindung von Personen-
verband auf verschiedenen Hierarchiestufen, auf der Verbindung zu Gott
und Moral zu beruhen — und genau diese Verbindung will der Text lehren.
Kober folgt damit zu weiten Teilen seinen VVorgéngern im Amt eines poeta
laureatus, er verstarkt aber die Doppelbindung zu Gott und Kaiser bzw.
Herrscher. Dies dirfte nicht zuletzt auch dem Auffuhrungsanlass des

76

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Dramas entsprochen haben: Es wurde anlasslich des Friedensschlusses am
Ende des Langen Turkenkriegs aufgefthrt, sicherlich auch zur Beruhigung
der Stadt, die durch die Einquartierung von Reitertruppen 1606 6konomisch
schwer belastet wurde (Zimmermann 1786: 275). Ort der Auffihrung war
wohl die 1604 von Pfarrherr Tobias Seiler wiederertffnete Stadtschule, die
wie auch die anderen Schulen der Stadt wegen der Pest geschlossen worden
war und die 1614 als ,,fromme Schule* bezeugt ist (Sutorius 1787: 169-
171).

Literatur
Quellen

Kober, Tobias (1599): Historica descriptio Rervm, circa Bvdam
Metropolin Regni Vngarie, Mense Octobri, Anno M.D.XCVIII.
Gestarvm, Leipzig: Abraham Lambergus (VD16 ZV 9032).

Kober, Tobias (1607): Idea Militis Vere Christiani. Tragoedia Von des
Rittermel3igen  Heldens Christoffs von Zedlitz / etc.
Hardeckischen Fendrichs etc. Anno 1529. im Herbst- und
Weinmonat / bey wehrender Beldgerung der Stad Wien /
vberstanden / Aus warem Historischen bericht vnd grinden /
vmbstendiglichen vormals ins Latein bracht / jetzo in Deutsch
verfasset, Liegnitz: Nicolaus Schneider.

Kober, Tobias (1970): Idea militis vere Christiani. Hrsg. v. Gunther
Scheibelauer. In: Ders.: Das dramatische Werk des Tobias Kober.
Ein Beitrag zur Geschichte der Literatur um 1600, Bd. 2, Wien:
Diss. (masch.).

Maibaum, Heinrich (1685): Praefatio. In: Tobias Kober: Observationum
Medicarum Castrensium Hngaricum decades tres, Helmstedt:
Friedrich Loderwaldt, >1<"->6<".

Forschungsliteratur

Bermann, Moriz (1853): ,,Der Aufenthalt des Cornets Christoph von Zedlitz
im tdrkischen Lager®. In: Geschichts- und Erinnerungs-Kalender,
29/1853, 90-92.

Dietl, Cora (2005): Die Dramen Jacob Lochers und die frihe
Humanistenbtihne im stiddeutschen Raum, Berlin/ New York: de
Gruyter.

77

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)



Flood, John L. (2006): Poets laureate in the Holy Roman Empire: a bio-
bibliographical handbook, Berlin/ New York: de Gruyter, Bd. 1.
Koller, Heinrich (1995): ,,.Zur Bedeutung des Vokalspiels AEIOU. In:

Osterreich in Geschichte und Literatur, 39, 162-170.

Krapf, Ludwig (1979): Germanenmythos und Reichsideologie.
Frihhumanistische Rezeptionsweisen der taciteischen Germania,
Tilbingen: Niemeyer.

Mdiller, Jan-Dirk (1982): Gedechtnus. Literatur und Hofgesellschaft um
Maximilian 1., Munchen: Fink.

Muiller, Germont Michael (2001): Die Germania generalis des Conrad
Celtis. Studien mit Edition, Ubersetzung und Kommentar,
Tulbingen: Niemeyer.

Pietsch, Curt (1934). Tobias Kobers Leben und Werke, Breslau: Diss.
(masch.).

Pseudo-Realis (1846): Zedlitz, Christoph von. In: Anton Kohler u.a. (Hrsg.):
Curiositaten- und Memorabilien-Lexikon von Wien, Bd. 2, Wien:
NN, 422-423.

Robert, Jorg (2003): Konrad Celtis und das Projekt der deutschen
Dichtung: Studien zur humanistischen Konstitution von Poetik,
Philosophie, Nation und Ich, Tubingen: Niemeyer.

Scheibelauer, Gunther (1970): Das dramatische Werk des Tobias Kober.
Ein Beitrag zur Geschichte der Literatur um 1600, Bd. 1, Wien:
Diss. (masch.).

Scherer, Wilhelm (1882), Kober, Tobias. In: Rochus Freiherr von
Liliencron (Hrsg.): Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 16,
Leipzig: Duncker & Humblot, 359-360.

Schmidtchen, Volker/ Hils, Hans-Peter (1985): Kyeser, Konrad. In: Kurt
Ruh wu.a. (Hrsg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon, Bd. 5, Berlin/ New York: de Gruyter, 477-484.

Sutorius, Benjamin Gottlieb (1787): Die Geschichte von Lowenberg aus
Urkunden und Handschriften, Teil 2, Jauer: H. E. Miiller.

Zimmermann, Friedrich Albert (1786): Beytrage zur Beschreibung von
Schlesien, Bd. 6. Brieg: Johann Ernst Tramp.

Zimmermann, Paul (Hrsg.) (1926): Album Academiae Helmstadiensis,
Bd. 1, Abt. 1, Hannover: Selbstverlag der Historischen Kommission.

78

BDD-A24598 © 2015 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:43 UTC)


http://www.tcpdf.org

