
253

MIKHAÏL BAKHTINE : LES VISAGES DU DIALOGISME

Ilie MOISUC

Abstract : In this article we are analyzing some particular meanings of the concept of
dialogism in the writings of Mikhail Bakhtin, distinguishing between the specific meanings and
values which this concept acquires when it’s used for describing the novel’s text to a thematic
level, to a narrative structure level and to its inherent cultural dimension. Distinguishing between
the thematic dialogism, narrative dialogism and cultural-aesthetic dialogism, we prove both the
epistemological amplitude of this concept and Mikhail Bakhtin’s depth of thought.

Keywords: Dialogism, Bakhtin, literary communication.

Introduction
Le dialogisme est l’une des notions les plus importantes dans le discours

scientifique contemporain, surtout dans la sphère des humanités, étant liée à un
paradigme qui convient, à la fois, autant à la modernité, qu’à la postmodernité.
L’amplitude de l’horizon de récurrence de cette notion se trouve dans un rapport de
proportion inverse avec sa clarté et sa précision référentielle ; appliquée à plusieurs
champs épistémologiques assez éloignés, tels que la psychologie, la sociologie, la
philosophie et la linguistique, cette notion risque de devenir trop vague pour rester
fonctionnelle de point de vue épistémologique. Même si le plus souvent, les chercheurs
prennent appui sur un consensus en ce qui concerne les valeurs et les significations du
dialogisme, pour que la communication scientifique soit vraiment efficace, il nous
semble nécessaire d’accompagner cette notion des précisions supplémentaires.

Dans notre recherche doctorale nous avons réalisé une systématisation des
champs épistémologiques et des « réalités » auxquels Mikhaïl Bakhtine applique le
concept de dialogisme. Nous avons ainsi découvert, malgré la multiplicité déroutante
des occurrences de ce terme dans les écrits du penseur russe, une vision cohérente sur le
dialogisme. A ce temps-là, nous avons fait une distinction entre le dialogisme
communicatif, opérant au niveau de la communication et de la compréhension et le
dialogisme littéraire, visant la dynamique identité-altérité au niveau de la
« communication littéraire », nous appuyant sur les écrits le plus connus de Mikhaïl
Bakhtine (La poétique de Dostoïevski et Esthétique et théorie du roman), mais aussi sur
des œuvres moins connues, telles que Le marxisme et la philosophie du langage et
Esthétique de la création verbale.

Dans le plan de la communication, nous avons distingué entre un dialogisme
réactif, actualisé par la paire message – contre message, et un dialogisme constitutif, qui
se manifeste dans le plan de profondeur de la relation réciproquement enrichissante
entre l’identité et l’altérité, sur une direction rétrospective – comme évocation-vécu du
déjà-dit et sur une direction prospective – comme anticipation-vécu des mots autres à
venir.

Dans le plan du discours littéraire narratif, nous avons délimité trois formes de
dialogisme, en fonction des niveaux auxquels se place l’analyse : le dialogisme
thématique (au niveau de la relation entre les personnages), le dialogisme narratif (dans

 Université „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi; ilie_moisuc@yahoo.com

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



254

l’horizon de la relation entre les instances textuelles appartenant à des niveaux
diégétiques différents) et le dialogisme culturel-esthétique (au niveau de la relation de
l’auteur avec la tradition et l’espace socio-idéologique où il se situe). Toutes ces
distinctions peuvent être représentées par ce schéma (Moisuc, 2012 : 125) :

Parce que le premier niveau épistémologique concerne plutôt la psychologie
et/ou la linguistique, nous allons nous occuper des visages du dialogisme au niveau de
l’articulation et du fonctionnement du texte littéraire ayant comme point de départ les
observations du critique russe à l’égard du « mot à deux voix », l’une des notion
associées le plus souvent au dialogisme et à sa variante littéraire qu’est, dans Problèmes
La poétique de Dostoïevski, la polyphonie. Les objectifs de notre investigation sont
d’attirer l’attention sur quelques aspects discutables et/ou confus de la vision de
Bakhtine sur la polyphonie et le dialogisme romanesque et de souligner l’importance de
la délimitation des nuances et des valeurs de la notion qui nous intéresse, afin d’éviter
des confusions ou des simplifications embarrassantes.

Les visages du dialogisme
Le point de départ de notre investigation est la manière dans laquelle Bakhtine

décrit les formes du dialogisme dans Le Double de Dostoïevski. En parlant du
personnage principal, Bakhtine analyse avec beaucoup de subtilité « la crise dramatisée
de la conscience de soi » de ce personnage :

L’action ne dépasse pas les limites de la conscience de soi : tous les
personnages ne sont que des éléments particuliers de cette conscience. La partition
musicale, si on peut dire, est tenue par trois voix nées de la décomposition de la voix et de
la conscience de Goliadkine : son ‘moi pour moi’ incapable de se passer d’autrui, de son
approbation ; son ‘moi pour les autres’ imaginaire (le reflet dans l’autre), c’est-à-dire la
seconde voix substitut d’autrui ; et enfin la voix étrangère qui le repousse mais qui
toutefois n’est pas représentée réellement à l’extérieur de Goliadkine (Bakhtine, 1970 :
298).

Dans ce cas, on a à faire à une conscience dialogisée, le discours intérieur du
personnage étant, en fait, construit par l’entrecroisement de plusieurs voix qui reflètent
et, en même temps, articulent la position du personnage par rapport aux autres
personnages peuplant le monde du texte. La voix et la conscience de Goliadkine ne sont
pas autonomes mais fonctionnent animées du dedans de l’altérité, réelle ou imaginée.

La première forme de dialogisme (visant ce qui se passe dans la vie et dans la
conscience du personnage) appartient à l’univers fictif en tant que monde possible

Le dialogisme

Le dialogisme communicatif

Le dialogisme littéraire

Le dialogisme thématique

Le dialogisme culturel-esthétique

Le dialogisme narratif

Le dialogisme réactif

Le dialogisme constitutif

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



255

peuplé avec des « égo expérimentaux »1 dont les voix s’entrecroisent sur le plan
extérieur comme dialogues explicites, mais aussi au niveau de la psyché. Lorsque
Bakhtine parle du dialogisme et de la dramatisation de la conscience du protagoniste, il
arrive à ce qu’on appelle le dialogisme constitutif, « coextensif à des structures
profondes du discours » comme le dit Kristeva (1969 : 94), mais aussi coextensif aux
structures profondes du psychisme humain. Du point de vue de ce type d’interaction
dialogique, la conscience de soi et le discours à soi ne se situent pas en face de la
conscience de l’autre et du discours d’autrui, sur des positions autonomes, mais se
trouvent dans un rapport d’interaction dramatique par lequel les consciences et les
discours gagneront ensemble leur autonomie :

Nous pourrions résumer tout cela de la façon suivante : dans la conscience du
héros pénètre la conscience qu’autrui à de lui : l’auto-expression du héros se double ainsi
d’un mot d’autrui ; ces deux intrusion ‘étrangères’ provoquent des phénomènes
spécifiques qui déterminent premièrement l’évolution thématique de la conscience de soi :
ses cassures, ses faux-fuyants, ses protestations, etc. ; deuxièmement le discours du héros
avec ses chevauchements accentuels, sa syntaxe brisée, ses répétitions, ses digressions et
ses longueurs (Bakhtine, op. cit. : 288).

Au moment où le critique passe du niveau psycho-thématique de la structure
polyphonique de la conscience de Goliadkine à celui de l’énonciation narrative, il
observe, toujours avec justesse, que le narrateur en tant que voix (intra)textuelle est
subordonné fonctionnellement à la conscience aliénée du personnage :

Dans cette œuvre, nous ne trouverons pas un seul moment qui sorte de la
conscience de soi de Goliadkine, pas un mot, pas une note qui n’aurait déjà fait partie
d’un dialogue intérieur avec soi-même  ou d’un dialogue avec son double. Le narrateur
s’empare des mots et des pensées de Goliadkine, des mots de sa seconde voix, renforce les
notes moqueuses, railleuses qui s’y trouvent déjà, et décrit, dans ce ton, chaque action,
chaque geste chaque moment du héros. Nous avons vu que la seconde voix de Goliadkine
pouvait se fondre imperceptiblement avec celle du narrateur : on en recueille l’impression
que le récit est dialogiquement tourné vers Goliadkine lui-même (…), quoique du point de
vue formel le récit soit adressé au lecteur (Ibidem : 299).

La deuxième forme de dialogisme prise en compte par Bakhtine n’appartient
plus au niveau psycho-thématique, mais au niveau de la textualisation ; elle ne se
circonscrit plus à l’énoncé, mais à l’énonciation. La bivocalité, dans ce cas, ne concerne
plus la relation infraconsciente et intratextuelle, mais un rapport dialogique (par
accentuation et éthos discursif) entre le discours du narrateur et la voix du personnage.
Le narrateur n’a pas, dans ce texte, une position neutre mais évaluative ; c’est pour cela
qu’on peut le caractériser comme sarcastique, ironique, cynique, ayant, en tout cas, une
attitude active à l’égard du héros : « Le récit est parsemé de mots de Goliadkine lui-
même […] Cependant, le narrateur leur imprime une intonation railleuse et en partie
réprobatrice, composée de façon à atteindre le héros au plus vif et à le provoquer »
(Ibidem : 300).

Les effets de cette rencontre polyphonique entre la voix narrative et la voix du
personnage ou « entre le récit et le mot du héros » comme le dit Bakhtine lui-même

1 Cf. la définition du roman proposée par Milan Kundera dans ses Soixante-treize mots :
« Roman. La grande forme de prose où l’auteur, à travers des ego expérimentaux (personnages),
examine jusqu’au bout quelques thèmes de l’existence » (Kundera, 1986 : 175).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



256

(Ibidem : 301), sont donc décelables sur le plan de l’élaboration discursive du texte, et
non pas sur le plan de la construction du personnage.

Ainsi, malgré les similarités des relations dialogiques, ces deux phénomènes
d’intersection de voix décrites, même s’ils sont complémentaires au niveau de la
compréhension du texte dostoïevskien, ne sont pas situables sur un même plan
euristique et analytique ; le premier concerne la psychologie du héros et appartient à
l’histoire (dans le sens que Genette donne à ce terme), tandis que le deuxième appartient
à la technique narrative (le narrateur décrit, renforce, etc.), donc à ce que Genette
désigne par narration1.

La distance entre les plans euristiques sur lesquels Bakhtine situe le dialogisme
romanesque est encore plus visible lorsqu’il arrive à l’analyse de la bivocalité des
structures parodiques ; vers la fin de l’analyse du Double, Bakhtine découvre une autre
forme d’interaction dialogique :

Mais revenons une dernière fois à la narration dans Le Double. A côté de ses
rapports avec le discours du héros, nous y remarquons encore une autre orientation. Dans
le récit du Double, comme dans les lettres de Diévouchkine, se manifestent des éléments
de parodie littéraire. (…) La voix du narrateur, dans Le Double, stylise la ‘langue noble’
des Ames mortes ; et d’une manière générale, toute la nouvelle est parsemée2 de
réminiscences parodiques et sémiparodiques de différentes œuvres de Gogol. Il faut
remarquer que ces notes parodiques du récit s’enchevêtrent étroitement avec le persiflage
de Goliadkine. L’élément parodique et polémique rend plus multivocal et plus discordant
le récit qui, de ce fait, se suffit moins encore à lui-même et à son objet (Ibidem : 311).

Même si Bakhtine inclut ce phénomène dans la même classe des mots à deux
voix, à côté de l’interaction polyphonique à l’intérieur de la conscience du protagoniste
et à côté de la rencontre tendue entre le mot du narrateur et le mot du personnage, il faut
remarquer qu’il s’agit d’un aspect différent du point de vue structurel et fonctionnel, qui
vise la relation bivocale entre des perspectives discursives et esthétiques dans l’horizon
de la culture, et non plus dans le champ des procédés de l’articulation narrative du texte.
A ce niveau socio-idéologique, le discours narratif et les personnages deviennent des
instruments par lesquels l’écrivain entre en dialogue avec la tradition.

Vu toutes ces différences de niveaux épistémologiques dans l’analyse de
Bakhtine, il nous semble nécessaire de systématiser les phénomènes dont il parle, pour
saisir les différentes formes du dialogisme dans le discours romanesque. Selon nous, ce
que Bakhtine inclut dans la troisième catégorie du mot romanesque, à savoir le mot à
deux voix pourrait être reparti dans trois catégories distinctes selon le niveau
épistémologique où se situent les aspects pris en considération.

On pourrait ainsi parler d’un dialogisme thématique qui décrirait les relations
entre les personnages et la structure de leurs discours et de leurs consciences, les
rapports interactifs et constitutifs entre le moi et (la parole de) l’autre. L’autre doit être
compris dans ce cas en double dimension : en tant que personnage proprement dit qui
joue le rôle du tu (altérité interlocutive) pour le protagoniste, mais aussi en tant que
parole non-liée, c’est-à-dire en tant que structure discursive hétérogène par rapport au
héros, mais en tant que structure qu’on ne peut pas attribuer à un actant précis et qui
pourrait être associée à la voix publique, à la doxa sociale, aux discours intériorisés par
le protagoniste et qui représentent pour lui soit une « parole autoritaire » soit « une

1 Pour la distinction histoire-récit-narration, cf. Genette, 2007 : 13-20.
2 On a déjà rencontré ce participe dans la description du discours du narrateur : « Le récit est
parsemé de mots de Goliadkine lui-même ».

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



257

parole intérieurement persuasive » (Bakhtine, 1978 : 161). Quelle que soit la forme sous
laquelle se manifeste l’autre au niveau du dialogisme thématique, son rôle est de briser
l’unité monologique du personnage (au niveau de son discours et au niveau de sa
pensée). A ce niveau analytique on se rapporte au « personnage comme personne »,
comme « un autre vivant » (Jouve, 1992 : 108) et les formes dialogiques récurrentes
appartiennent à ce qu’on a appelé le dialogisme communicatif avec ses deux
déclinaisons (dialogisme réactif et dialogisme constitutif).

Le deuxième volet fonctionnel du dialogisme romanesque se situe sur le plan
de l’énonciation narrative et vise les rapports entre « la parole du récit », comme le dit
Bakhtine, et le mot du personnage. Dans ce cas on pourrait parler d’un dialogisme
narratif où le personnage est, avant tout, une structure discursive et « un point de vue
spécial sur le monde » (Bakhtine, 1978 : 153) qui est pris en compte en tant qu’élément
structural de l’œuvre. Située au niveau de la poétique du texte, l’interaction dialogique
entre narrateur et personnage détermine une configuration syntactique-sémantique et
stylistique particulière. Les caractéristiques de cette forme de dialogisme ne peuvent
être situées dans le champ du dialogisme communicatif parce qu’il ne s’agit pas d’un
rapport entre deux personnes, mais d’une relation entre deux principes constructifs,
deux éléments structuraux du texte narratif.

Enfin, un troisième type de dialogisme romanesque décrit les relations entre
l’écrivain et le système idéologique et esthétique où il se manifeste en tant qu’artiste.
On pourrait parler, dans ce cas, d’un dialogisme culturel-esthétique parce que ce qui
compte, en premier lieu, dans ce type d’interaction n’est pas l’auteur qui met en forme
une œuvre littéraire, mais l’artiste qui participe, par son œuvre, au grand dialogue de
l’art. Dans les structures parodiques, par exemple, l’autre n’est plus le personnage qui
contamine le discours du narrateur, mais les autres textes, les autres styles qui touchent
d’une manière ou d’une autre au discours esthétique d’un auteur. Dans cette dernière
variante du dialogisme romanesque ni la voix du personnage, ni la voix du narrateur ne
sont pris en considération pour elles-mêmes mais seulement dans la mesure où elles
sont pertinentes pour la détermination/la spécification de la position idéologique et
largement culturelle de l’auteur. La valeur instrumentale du narrateur et du personnage
dans cet horizon épistémologique est mise en évidence par une isotopie de la
subordination fonctionnelle à laquelle appartiennent des verbes comme (se) servir,
utiliser, réfracter, etc. et les prépositions par et pour : « Dans Les Pauvres Gens,
l’auteur se servait déjà de la voix de son héros pour y réfracter ses propres intentions
parodiques » (Bakhtine, 1970 : 310).

Conclusions
Même si dans le plan de la réception de l’œuvre tous ces rapports dialogiques

(personnage-personnage, narrateur-personnage, auteur/œuvre-tradition) sont perçus
simultanément, il nous a paru nécessaire de les distinguer parce qu’elles se développent
sur des niveaux épistémologiques différents et engendrent des effets de lecture variés.
Notre systématisation actuelle n’est que le prolongement des analyses bakhtiniennes des
rapports dialogiques dans l’œuvre de Dostoïevski. Le fait que Bakhtine n’a pas
distingué les divers niveaux auxquels appartenaient les phénomènes discutés ne met pas
du tout en doute la validité de ses descriptions et la profondeur et la finesse de ses
observations.

Nous considérons nécessaire une telle délimitation des nuances et des fonctions
du concept de dialogisme parce qu’elle nous épargne des simplifications abusives et des
généralisations discutables de cette notion, simplifications et généralisations qui sont en

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



258

fait étrangères à la vision de Bakhtine lui-même. A la fin de notre parcours nous
exemplifierons ce type de simplifications, évoquant les positions théoriques de Julia
Kristeva et de Tzvetan Todorov.

Ainsi, au moment où l’on distingue, ayant comme point de départ les analyses
de Bakhtine, entre dialogisme narratif et culturel esthétique ne peut-on plus accepter la
manière réductive de comprendre le dialogisme seulement comme intertextualité,
comme le fait Julia Kristeva :

Ainsi le dialogisme bakhtinien désigne l’écriture à la fois comme subjectivité et
comme communicativité ou, pour mieux dire comme intertextualité ; face à ce
dialogisme, la notion de ‘personne-sujet de l’écriture’ commence à s’estomper pour céder
la place à une autre, celle de ‘l’ambivalence de l’écriture’ (Kristeva, 1969 : 88).

Dans le même contexte polémique, l’option terminologique de Todorov de
donner le nom d’intertextualité aux formes littéraires ou largement textuelles (écrites)
du dialogisme nous semble tout à fait discutable :

II n’est pas, et c’est essentiel, d’énoncé sans relation aux autres énoncés. La
théorie générale de l’énoncé n’est pour Bakhtine qu’une sorte de détour inévitable, qui
doit lui permettre l’étude de cet aspect-là. Le terme qu’il emploie, pour désigner cette
relation de chaque énoncé aux autres énoncés, est dialogisme ; mais ce terme central est,
comme on peut s’y attendre, chargé d’une pluralité de sens parfois embarrassante ; un peu
comme j’ai transposé ‘métalinguistique’ en ‘translinguistique’, j’emploierai donc ici de
préférence, pour le sens le plus inclusif, le terme d’intertextualité, introduit par Julia
Kristeva dans sa présentation de Bakhtine, réservant l’appellation dialogique pour certains
cas particuliers de l’intertextualité, tels l’échange de répliques entre deux interlocuteurs,
ou la conception élaborée par Bakhtine de la personnalité humaine (Todorov, 1981 : 95).

Nous ne sommes pas d’accord avec cette substitution terminologique pour
deux raisons : i. parce qu’elle élude la dimension interpersonnelle et intersubjective qui
caractérise les formes littéraires du dialogisme, pour hypertrophier le côté formel de la
rencontre des textes (conséquences stylistiques, sémantiques et syntaxiques, effets,
etc.) ; ii. parce que cette substitution détermine une fâcheuse homonymie avec
l’intertextualité en tant que notion appartenant au champ spécifique des recherches de
théorie littéraire, notion qui, malgré les affinités avec les points de vue bakhtiniens,
garde un profil sémantique et fonctionnel particulier.

Selon nous, la richesse et la valeur de la notion de dialogisme sont étroitement
liées à ses racines anthropologiques : avant de caractériser la « communication
littéraire », le dialogisme décrit d’une manière particulière l’existence et la
communication humaines, en tant que rencontre mutuellement enrichissante du moi et
de l’autre. Transposée sur le plan du texte littéraire, conçu dans sa double dimension,
énoncé et énonciation, cette notion évoque toujours le coté « personnel » de la rencontre
des « voix », des « intentions » et des « points de vue », même si cette rencontre est
décelable seulement dans ses échos « formels ». L’estompage de « la notion de
‘personne-sujet de l’écriture’ » en faveur de « ’l’ambivalence de l’écriture’ », explicable
dans le contexte idéologique des années ‘70, reste pourtant, éloignée de la vision de
Bakhtine. En plus, substituer dialogisme par intertextualité risque d’annuler aussi la
dimension axiologique ou, dans les termes de Bakhtine, « évaluative », du dialogisme
en tant que rencontre et confrontation des valeurs et des visions sur le monde, pour ne
garder que les conséquences « techniques » de cette rencontre.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești



259

Bibliographie
Bakhtine, M., La poétique de Dostoïevski, traduction de Isabelle Kolitcheff, préface de Julia
Kristeva, Seuil, Paris, 1970.
Idem, Esthétique et théorie du roman, traduit du russe par Daria Olivier, préface de Michel
Aucouturier, Gallimard, Paris, 1978.
Genette, G., Discours du récit, Seuil, Paris, 2007.
Jouve, V., L’effet personnage dans le roman, Presses Universitaires de France, Paris, 1992.
Kundera, M., L’art du roman, Gallimard, Paris, 1986.
Kristeva, J., Σημειωτιχὴ. Recherches pour une sémanalyse, Seuil, Paris, 1969.
Moisuc, I., Dialogisme et lecture. Polyphonie et sens dans le discours romanesque, Editions
Universitaires Européennes, Berlin, 2012.
Todorov, T., 1981, Mikhaïl Bakhtine: le principe dialogique, suivi de Ecrits du Cercle du
Bakhtine, Seuil, Paris, 1981

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:16 UTC)
BDD-A24530 © 2015 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

