
 

EUNOMIA – CONCEPT PROGRAMATIC  

          SOLONIAN DE GUVERNARE A CETĂȚII  
 

Mariana BĂLUȚĂ-SKULTÉTY 

Professor emeritus 

Universitatea din București 

skultety4@gmail.com 

 
Abstract: A statesman, legislator and elegiac poet, with a valuable activity in the 

political evolution of the State of Athens, Solon had an important role in the initiation of 

elements of Athenian democracy. The Solonian work constitutes a historical document, 

reflecting the political conceptions of the poet-legislator, the complexity of his 

manifestations on the political scene. Signaling the dark future fate of the Athenians, because 

of the infiltration of the social evil (dysnomia), the Solonian political elegy is part of the 

legislator’s exhortative strategy, which included in its program the stimulation of the 

Athenians in the spirit of Justice and good order, balance and rational relations among the 

members of the State. 

Key-words: Eunomy, Dysnomy, political program, justice, moderation 

 

 Dintre personalităţile culturale ilustre ale Greciei antice se 

desprinde în mod strălucit figura lui Solon (sfârşitul secolului al VII-lea – 

începutul secolului al VI-lea a. Ch.), om de stat, ilustru legiuitor şi 

remarcabil poet elegiac, a cărui activitate a avut însemnătate determinantă 

pentru evoluţia politică ulterioară a statului atenian. Solon a fost, prin 

reformele sale, inițiatorul primelor elemente ale democraţiei, care, 

reordonată de Clistene, se va afirma în toată plenitudinea prin Temistocle şi 

Pericle. 

Personalitatea lui Solon a marcat în mod decisiv, în egală măsură, istoria 

literară şi cea politică. Opera sa literară are însemnătatea unui adevărat 

document istoric, căci e atât de strâns legată de acţiunile sale publice, de 

manifestările pe scena conducerii statului, încât aproape toate versurile 

soloniene reprezintă aluzii la propriile concepţii politice şi reflectă cu 

fidelitate amploarea şi complexitatea activităţii poetului-legislator.  

 Renunţând la înălţimile mitului divin şi eroic, Solon coboară în 

lumea reală, contemporană. Opera sa se referă cu precădere la problemele 

vieţii cotidiene, cu dificultăţile, dar şi cu satisfacţiile ei. Creația poetică 

soloniană atinge un nivel de generalitate doar în lucrările cu conţinut 

paremiologic, în care îşi prezintă experienţa de viaţă în formă gnomică. 

Datorită inteligenţei, gândirii în registrul moralei practice şi al spiritului de 

moderaţie, poetul ajunge să fie considerat unul dintre cei şapte înţelepţi. În 

rest, în cea mai mare parte, elegia lui Solon are un pronunţat caracter social 

şi politic, clarificând intenţiile şi deciziile luate efectiv de autor în calitate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

de legiuitor, în sensul ordonării politicii statului din punct de vedere 

legislativ.  

 Elegia politică soloniană oglindeşte preocupările acestuia și se 

axează, în mod special, pe politica internă, pe problemele cu care se 

confruntă atenienii şi pe definirea unor principii şi valori morale 

ordonatoare, aplicabile în cadrul polisului.  

Majoritatea elegiilor de natură social-politică se structurează pe 

considerente legate de viaţa internă a cetăţii, de pericolele care o ameninţă 

sau chiar o subminează. 

Aceste creaţii literare cuprind, în esenţă, programul politic solonian şi sunt 

centrate în jurul unor valori determinante precum dreptatea, cinstea, 

integritatea morală, imparţialitatea, cumpătarea, pe care Solon le 

promovează neîncetat şi care sunt generatoare de bună ordine şi fructuoasă 

guvernare. Poetul relevă însă în lucrările sale şi concepte ce se opun 

acestora – injustiţia, lăcomia, necinstea –, pe care le semnalează explicit sau 

implicit şi care sunt combătute cu vehemenţă, din cauza riscurilor şi 

consecinţelor negative pe care le comportă. Niciuna dintre valorile pozitive, 

ce asigură ordinea şi echilibrul statal, nu este şi nici nu poate fi concepută 

izolat, singular, ci într-o strânsă corelaţie de interdependenţă, deoarece 

numai împreună ele pot defini şi contribui la crearea unei societăţi mai 

bune, armonioase, bine orânduite.1 

 Solon prezintă în elegiile sale din sfera socio-politică importanţa pe 

care o acordă tuturor acestor valori benefice pentru conducerea comunităţii, 

iar în cea mai vestită creaţie literară antică de tip exortativ (fr. 3 Diehl citat 

de Demostene, Ambasada, 254 şi urm., care se află şi la Bergk 4 şi este 

cunoscut şi sub numele de Eunomia „buna ordine/guvernare“)2 insistă mai 

ales pe necesitatea prezenţei spiritului de dreptate în acţiunile 

conducătorilor cetăţii, ca atare în guvernare, considerat de însemnătate 

majoră, deoarece absenţa acestuia favorizează şi, în ultimă instanţă, e cauză 

a infiltrării răului social.  

Autorul porneşte de la ideea că nu voinţa zeilor, ci atitudinea şi acţiunile 

concrete ale membrilor unui stat îi determină înflorirea sau decăderea: 

  

„N-are să piară cetatea nicicând din voinţa lui Zeus. 

Nici alţi zei, chiar iscusind tâlcuri adânci, n-ar putea 

Astăzi s-o frângă“ (p. 26)3 

                                                           
1 Pentru organizarea argumentaţiei, am preluat elemente interpretative din Mariana Băluţă-

Skultéty, Elegia greacă arhaică, 2002, Bucureşti, Editura Niculescu, pp. 149–186. 
2 Conform lui Hesiod, Theogonia, 902, Eunomia „Buna ordine, Legea bine întocmită“ este – 

alături de Dike „Dreptatea“ şi Eirene „Pacea“ – fiica lui Zeus şi a zeiţei Themis „Dreapta 

împărţire“. În vocabularul politic al cetăţilor cu organizare aristocratică, conceptul eunomia 

„buna ordine“ a fost adeseori utilizat în scopuri politice (cf. Tyrtaios, 3a D şi Alcman, 1D). 

Termenul, care a dobândit în timp o coloratură aristocratică, a fost opus conceptului 

isonomia, care, referindu-se la egalitatea în drepturi a cetăţenilor, indica ordinea din cetăţile 

sclavagiste cu orânduire democratică. 
3 Traducerile din Solon utilizate aici îi aparțin Siminei Noica și au fost preluate din Antologie 

lirică greacă, București, Editura Univers, 1970. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

Hemetera de polis kata men Dios oupot oleitai 

aisan kai makaron theon phrenas athanaton (vv. 1–2) 

  

Referindu-se în mod special la cetatea atenienilor, Solon îşi exprimă 

convingerea că, deşi zeiţa Atena îi poartă de grijă ţinând „braţe protectoare 

puternice deasupra ei“ (Pallas Athenaie cheiras hyperthen echei, v. 4),4 

cetăţenii sunt cei care, prin propria conduită, pot să-şi distrugă prospera 

cetate, deoarece goana după avere, dorinţa de câştig cât mai mare sunt 

cauzele principale ale declanşării răului social. 

În dorinţa de a-şi expune opiniile ideologice şi implicit programul politic, 

Solon face un rechizitoriu al celor „ispitiţi/convinşi de avuţii“ (hremasi 

peithomenoi, v. 6), ce devin nocivi pentru întreaga societate, înclinaţi să 

comită nedreptăţi pentru a agonisi cât mai multă avere, prin ignorarea 

oricăror principii morale şi neglijându-şi şi datoria de cetăţeni. Consecinţele 

sunt cu atât mai neplăcute cu cât devin supuşi acestei ispite chiar fruntaşii 

cetăţii, cei ce deţin magistraturi în stat, tocmai cei care, prin conduita lor 

exemplară, trebuie să constituie modele pentru demos: 

 

„Cugetul strâmb se iveşte la cei care-şi cârmuie neamul: 

Înverşunaţi şi trufaşi, rele noian îşi clădesc“ (tr. cit., p. 26) 

Demon th’heghemonon adikos noos, hoisin hetoimon 

hybrios ek megales algea polla pathein (vv. 7–8) 

 

De fapt, conducătorii poporului (demou heghemones) sunt consideraţi cei 

mai importanţi cetăţeni, numiţi de romani chiar principes sau primores 

civitatis „cei dintâi ai cetăţii“, pe care masa poporului îi urmează ca pe nişte 

persoane emblematice. 

Solon se consideră obligat să atragă atenţia asupra apariţiei primejdiei de 

corupţie în guvernare: dorinţa de înavuţire poate să pună stăpânire pe 

sufletul acestor conducători, să le întunece minţile, tulburându-le luciditatea 

şi împingându-i la fapte reprobabile, care se vor dovedi dăunătoare cetăţii. 

Tonul hiperbolizant utilizat de poet, ce scoate în evidenţă că o cetate 

importantă, megale, e distrusă de trufia, de excesele la fel de mari, hybrios 

ek megales, ale unor cetăţeni inconştienţi, are scopul de a determina 

indignarea şi de a obţine consensul concetăţenilor corecţi în lupta împotriva 

răului social. Semnalând soarta viitoare sumbră a atenienilor în 

împrejurările date, poemul se înscrie în strategia exortativă a legislatorului, 

care şi-a inclus în programul politic acţionarea concertată a tuturor 

atenienilor în interesul cetăţii, în spiritul simţului dreptăţii şi al bunei ordini. 

Solon e revoltat de atitudinea conducătorilor care 

 

                                                           
4 Expresie a protecţiei divine; cf. şi Homer, Iliada, IV, 249. Protecţia prin ţinerea mâinilor 

deasupra cuiva e ilustrată prin gestul lui Apollo, reprezentat pe frontonul vestic al templului 

lui Zeus din Olympia.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

„Prea-ndestulaţi, ei nu ştiu să se înfrâne şi chiar dacă îşi află 

Dulci desfătări în ospăţ, tihna nu ştiu să şi-o dea“ (tr. cit., p. 26) 

Ou gar epistantai katechein koron oude parousas 

euphrosynas kosmein daitos en hesychie (vv. 9–10) 

 

 Îmbuibarea (Koros) menţionată aici de poet e starea de saţietate 

care are ca efect violenţa şi injustiţia. Legislatorul face referire la concepţia 

morală străveche conform căreia o astfel de stare a individului conduce spre 

atitudinea de etalare ostentativă a superiorităţii, de respingere şi dispreţuire 

a celorlalți, care, la rândul ei, generează, mai devreme sau mai târziu, din 

partea celor sfidaţi reacţii de agresivitate violente şi nedrepte. Poetul 

înfierează lipsa de măsură, nedreptatea şi furtul bunurilor publice şi private, 

dar nu pregetă să-şi facă cunoscut crezul în dreptatea divină, care va acţiona 

negreşit, la timpul potrivit. 

Ideii de injustiţie – marcată, şi la nivel semantic, prin utilizarea frecventă a 

unor vocabule şi sintagme precum adikos „nedrept“ şi kakos „rău“, adikos 

noos „minte nedreaptă“, kaka pleista „cele mai multe rele“, ploutousin d’ 

adikois ergmasi peithomenoi „prinşi de ispita averii se-ncumetă-n fapte 

nedrepte“ – i se opune cu fermitate Dike „Dreptatea“, care, deşi de neatacat 

prin ceea ce reprezintă prin ea însăşi, în condiţii precare este nu doar 

umbrită, ci chiar distrusă: „temeiul sfânt al Dreptăţii e frânt“ (tr. cit., p. 26) 

(oude phylassonthai semna Dikes themethla, v. 14).  

 Solon îi avertizează pe atenieni că cetatea lor, cuprinsă de 

nedreptate, va deveni un mediu propice pentru cei care au acumulat bogăţii 

şi, implicit, pentru cei ce au ajuns să aibă putere asupra poporului, ceea ce 

va avea drept consecinţă firească înrobirea polisului: 

 

„Fără de leac este rana ce spintecă-ntreaga cetate… 

Grele robii istovesc neamul, pe dată“ (tr. cit., p. 26) 

Tout’ ede pase polei erchetai helkos aphykton, 

es de kaken taheos elythe doulosynen (vv. 17–18) 

 

 Opresiunea socială în care sunt ţinuţi cei mulţi de către aristocraţie 

va conduce spre ridicarea unui tiran ce va concentra întreaga putere în 

propriile mâini, încât cetatea devine sclavă (doulosyne), deoarece voinţa 

tiranului se substituie legii, iar bunurile şi persoanele particulare ajung să 

fie la dispoziţia lui. Această situaţie îi determină pe aristocraţi să se 

înarmeze pentru a-l îndepărta de la conducere, declanşând o răscoală, un 

adevărat şi crunt război civil (polemos),5 care zdruncină din temelii întreaga 

cetate şi distruge atâtea vieţi tinere: 

                                                           
5 Solon cunoştea bine aceste faze ale luptei civile, pe care le parcurseseră în secolul al VII-

lea aproape toate cetăţile greceşti de pe coasta Asiei Mici. Evoluţia constituţională avea însă 

şi o fază ulterioară, nemenţionată de Solon: aristocraţii înfrânţi luau drumul exilului, iar 

bunurile urma să le fie confiscate. Odată eliminaţi oligarhii, poporul e gata să ia puterea, 

încât, după o perioadă mai scurtă sau mai lungă de timp, sistemul de guvernare tiranic era 

înlăturat şi era instaurată democraţia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

 

„Vrajba se-aprinde între fraţii de-un sânge; din somn se trezeşte 

Aprig războiul surpând tineri în floare“ (tr. cit., p. 27) 

He stasin emphylon polemon th’ heudont’ epegeirei, 

hos pollon eraten olesen helikien (vv. 19–20) 

 

 Poetul prezintă amănunţit şi pe un ton patetic dezastrul produs de 

războiul civil, sintetizat în versul: „Curând mândra cetate se macină-

ntreagă“ (tr. cit., p. 27) (tacheos polyeraton asty trychetai, v. 21). Autorul, 

insistând cu precădere asupra noţiunii de rău social, materializată în imagini 

poetice tulburătoare şi sugestive: 

 

„…Se-ndreaptă 

cârduri săracii-n surghiun către pământul străin, 

robi hărăziţi spre vânzare, cei strânşi în nemernice lanţuri“ (tr. cit., p. 27) 

tauta men en demo strephetai kaka. Ton de penichron 

hiknountai poloi gaian es allodapen (vv. 23–25), 

 

nu se resemnează, ci, pentru a pune capăt unei asemenea situaţii nefericite, 

face un apel energic adresat tuturor atenienilor, convins că de ei depind în 

cea mai mare măsură soarta cetăţii, viitorul ei: 

 

„Cugetu-mi cheamă îndemn să-i luminez pe-atenieni“ (tr. cit., p. 27) 

Didaxai thymos Athenaious me keleuei (v. 30) 

 

 Utilizarea termenului didaxai, formulă homerică frecventă, relevă 

în mod evident caracterul didactic al acestei elegii, poetul manifestându-şi 

disponibilitatea de a se erija în mentor al poporului său.6  

 Cu un rol cel puţin la fel de important este verbul keleuei (exact: 

„îmi porunceşte“), ce relevă ideea imboldului extrem de puternic resimţit de 

autor în vederea asumării explicite a rolului de educator prin intermediul 

creaţiei artistice. Solon semnalează aici valoarea majoră pe care o are 

poezia în domeniul declanşării de energii civice, de unire a eforturilor 

cetăţii în faţa provocărilor generate de Dysnomia „Dezordinea politică“. 

 În vederea salvării comune, poetul solicită colaborarea generală, 

insistând asupra ideii că vor fi atraşi în colapsul iminent al statului chiar şi 

cei fără o responsabilitate directă în problemele publice. Imaginea concretă 

a răului social e concepută ca o fiinţă materială, ce tulbură existenţa tuturor 

oamenilor, pătrunzând chiar în fiecare casă: „Răul atoate stăpân până şi-n 

casă a pătruns“ (tr. cit., p. 27) (houto demosion kakon erchetai oikad’ 

hekasto, v. 26). Se remarcă sintagma „răul public“ (demosion kakon), care 

întăreşte ideea de nenorocire ce-i afectează pe toţi cetăţenii şi căruia nimeni 

nu i se poate sustrage. Imaginea unui astfel de rău, flagel care invadează 

                                                                                                                                       
 
6 Cf. W. Jaeger, Solons Eunomie, în Sitz. Ber. Phil.-Hist. Kl., Berlin, 1926, pp. 76 şi urm. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

vieţile oamenilor, și este de neoprit şi împotriva căruia nu există vreo 

oprelişte, căci niciun obstacol nu-i poate ţine piept, este redată printr-o 

personificare cu valenţe metaforice: 

 

„Nu-l stăvileşte nici poarta ogrăzii, nici gardul: îl sare 

Cât de înalt, iscodind peste tot locul. E prins 

Chiar şi-n iatac, cel fugar, ghemuit în ungherul de taină“ (tr. cit., p. 27) 

Auleioi d’ et’ echein ouk ethelousi thurai 

hypselon d’ hyper herkos hyperthoren, heure de pantos 

ei kai tis feugon en mycho e thalamou (vv. 27–29) 

 

 Dramatismul situaţiei este amplificat de poet prin climaxul folosit 

în prezentarea etapelor parcurse: pătrunderea răului, trecerea peste orice 

obstacol, năvălirea în intimitatea oricărui individ; în goana după victime, 

răul nu poate fi reţinut nici de porţile curţii, nici de gardul cel înalt, nici de 

drumul labirintic până în cel mai ascuns ungher al casei sau al fiinţei 

umane; utilizarea noţiunii de thalamos poate fi considerată şi ca metaforă, 

cu trimitere la intimitatea fiecărei persoane în cauză. „Calamitatea publică“ 

cuprinde întreaga cetate, fără a cruţa pe nimeni. Un complex de semne – 

„vine, sare, găseşte“ (erchetai, hyperthoren, heure) –cu evidentă referire la 

modul de acţiune caracteristic animalelor, respectiv oamenilor, trimite la un 

referent imaginar, ce reprezintă un fel de monstru care se extinde pe 

verticală şi orizontală, dobândind valenţe metaforice, hiperbolice, terifiante. 

Nici om, căci niciun obstacol nu-i poate ţine piept, nici pasăre sau alt 

animal, căci găseşte orice persoană, chiar în cele mai adânci ascunzişuri, 

deci gândeşte şi intuieşte – imaginea răului public a lui Solon este 

deopotrivă personificare şi metaforă, ce transferă înţelesuri de adâncime din 

planul abstract în cel concret, de suprafaţă.7  

 Cu contur imprecis, răul e imaginat din elemente puse în evidenţă 

de predilecţia pentru verbe, care sugerează dinamism. Forma de acţiune a 

răului public dobândeşte expresie senzorială prin folosirea de cuvinte sau 

sintagme ce indică mişcarea în plan terestru. Prin mişcare în toate direcţiile, 

răul social copleşeşte cetatea „cu totul“ (pantos). Pentru că nu poate fi 

perceput senzorial, el este definit de Solon în raport cu mişcarea temporală 

și spațială. Timpul, la el, este direct proporţional cu deplasarea dinspre 

exteriorul locuinței spre interior, iar spaţiul e prezentat explicit prin 

semnalarea locurilor pe unde pătrunde răul – care sunt tot atâtea obstacole 

posibile. În opoziţie cu mişcarea acestuia, e prezentată împotrivirea firească 

a oamenilor şi implicit puterea de acţiune a răului social; aceasta e 

subliniată antitetic, prin tipul de elemente puse în contrast: persoane 

(„oricine“ [tis]), părţi ale unei locuinţe menite să protejeze („uşă“, „gard“, 

„zid“ [thyrai, herkos, mychos]), precum şi prin determinanţii folosiţi în 

descrierea opreliştilor („fugind“, „ale curţii“, „înalt“, „al iatacului“ 

[pheugon, auleioi, hypselon, thalamou]). 

                                                           
7 Ivan Fonagy, „Motivation et remotivation“, în Poétique nr. 11, 1972, pp. 414–432. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

 În legătură intrinsecă, directă, cu conceptul de rău public este cel 

de Dysnomia „Dezordine“, lege strâmbă, nedreaptă, care contribuie decisiv 

– şi, pentru cetate, distructiv –la instaurarea domniei corupţiei şi la 

decăderea morală a societăţii: „stârneşte-n cetate duium de năpaste legea 

cea strâmbă“ (kaka pleista polei Dysnomie parechei, v. 31). 

 Opusul Dysnomiei, aducătoare de nenorociri, este Eunomia. 

Prezentate de Solon ca divinităţi, Dysnomia şi Eunomia sunt descrise 

antitetic, drept cele două potenţiale stări politice ale Atenei. Relatarea 

soloniană despre Dezordinea politică este realizată cu bună ştiinţă 

disimetric faţă de cea referitoare la Eunomia, căci neajunsurile provocate de 

ea, respectiv de răul public, au fost enumerate şi înainte. Prezentarea pe 

scurt, generalizantă are valoare sintetizatoare: personificată, Dysnomia 

aduce dezastrul în cetate – kaka pleista polei parechei – redat şi prin 

predominanţa sunetelor e şi i cu efect stilistic, imprimând sonoritatea unui 

bocet ce sugerează jalea. 

 În puternic contrast cu „Dezordinea“ – „Anarhia“ aducătoare de 

foarte multe rele –, este prezentată Eunomia, „Legea dreaptă“, bine 

întocmită, a cărei aplicare determină respectarea şi menţinerea ordinii şi 

armoniei sociale, benefică pentru întreaga comunitate, gândită atât ca întreg 

în sine, cât şi ca formaţiune compusă din persoane particulare. 

 Sub influenţa „Bunei ordini“ în stat, toate se transformă în bine, 

relaţiile dintre oameni devin frumos orânduite şi echilibrate: eukosma kai 

artia panta (v. 32). Convins de imperativul instaurării în cetate a unei 

„Pravile cuminţi“, frumoase (eukosma), Solon face aluzie şi la necesitatea 

instituirii la Atena a egalităţii între cetăţeni (artia). 

  Poetul, personificând Eunomia „Legea bine întocmită“ şi efectele ei 

benefice cu ajutorul unor termeni cu mare forţă evocatoare (apophainei 

„arată“ plasat în poziţie emfatică – final de vers –, thama „adesea“, pedas 

„cătuşe“), sugerează puterea zeiţei de a conferi calităţi speciale tuturor 

lucrurilor aflate sub protecţia ei şi subliniază totodată frecvenţa şi 

importanţa mişcării concentrate şi învăluitoare, menită să înăbuşe acţiunile 

celor nedrepţi, în spiritul „Bunei ordini“. 

Prezentarea avantajelor Eunomiei – preluată de Solon ca program politic – 

se concentrează pe anihilarea elementelor defavorabile ei; enumerarea 

acestora se concretizează într-o gradaţie descendentă: se pornește de la 

persoanele incorecte – care, încătușate, sunt împiedicate să facă răul în 

continuare – și se continuă cu enumerarea unor atitudini și fapte ce 

contribuie deopotrivă la slăbirea coeziunii statului. Eunomia  

 

„Îi îmblânzeşte pe cruzi 

şi-ndestularea o curmă stingând semeţia; usucă 

Florile răului… şi încă din mugur“ (tr. cit., p. 27) 

Trachea leiainei, pauei koron, hybrin amauroi, 

auainei d’ates anthea phyomena (vv. 34–35) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

 Verbul leainei „aplanează, netezeşte, nivelează“ (metaforic: 

„îmblânzeşte“) este în antiteză cu însuși obiectul său: „netezeşte 

asperităţile“. Legea corectă ajută la aplanarea neînţelegerilor, la „oprirea 

îmbuibării“ (pauei koron), face să dispară aroganţa, distruge florile încolţite 

ale dezastrului. Prin recurenţa termenului pauei care apare în versurile 34, 

37 şi 38, Solon a dorit să evidenţieze necesitatea de a pune capăt unor 

situaţii (saţietatea, neînţelegerile civile şi răbufnirile de mânie ale vrajbei) 

ce pot atinge grav interesele statului, dar şi să sublinieze că numai Eunomia 

poate să acţioneze asupra cauzei (koros „îmbuibarea“) ce provoacă lipsa de 

cumpătare, precum şi asupra efectului acesteia (hybris „violenţa“), cu care 

se află în strânsă corelare şi care au deopotrivă consecinţe aducătoare de 

mari neajunsuri asupra vieţii cetăţii. Autorul a dorit să evidenţieze şi stilistic 

legătura indisolubilă dintre cele două noţiuni – cauză şi efect –, folosind 

chiasmul: pauei koron, hybrin amauroi (A, B, B, A) şi, de asemenea, 

homoeoteleutonul: koron, hybrin.  

 Intervenţia Eunomiei în conducerea statului e redată de Solon prin 

enumerarea unor fapte, redate prin verbe – auainei (v. 35), euthynei (v. 36), 

prauei (v. 37), pauei (v. 38) – plasate în poziţie emfatică iniţială (început de 

propoziţie şi/sau vers), grupate paratactic, ce imprimă expunerii dinamism 

şi subliniază viteza şi eficienţa cu care acţionează „Buna ordine“ în 

guvernare. 

  În ciuda caracterului concret şi „prozaic“ al subiectului – politica 

internă a Atenei –, Solon foloseşte un lexic şi o structurare poetică 

remarcabile ca impact asupra auditoriului, ce trebuia mobilizat. De pildă, 

formularea metaforică extrem de sugestivă, întemeiată pe elemente 

concrete, preluate din lumea vegetală – „usucă florile năpastei“ –, pune în 

evidenţă valoarea incontestabilă a „Legii bine întocmite“, a cărei acțiune se 

derulează în timp, având ca efect final dispariţia cu desăvârşire a 

elementelor nocive („florile năpastei“, buruienile). De asemenea, numai 

prin intervenţia Eunomiei poate fi îndepărtată lipsa spiritului de dreptate 

(„îndreaptă judecăţile strâmbe/sentinţele nedrepte“ [euthynei de dikas 

skolias]), poate fi potolită trufia (hyperephana erga praunei), se opresc 

acţiunile discordiei (pauei erga dihostasies) şi se pune capăt răbufnirilor de 

mânie ale vrajbei supărătoare (pauei d’ argalees eridos cholon). 

 Termenii aleşi de Solon pentru descrierea acţiunilor „Pravilei cele 

cuminţi“ pun în lumină – alături de simţul estetic și caracteristicile artistice 

ale creaţiei sale poetice – substanța motivantă a gândirii legislatorului, 

dorinţa de a conferi elegiei putere de persuasiune şi de exortaţie, în direcţia 

împlinirii caracterului programatic al politicii sale. Semnalăm ca interesantă 

folosirea sensului verbului euthynei „îndreaptă“ în antiteză cu atributul 

obiectului său, skolios „strâmb“, ambele – deşi se referă la abstracţii – 

sugerând lucruri concrete şi evidenţiind necesitatea schimbării în bine a 

lucrurilor rele, nedrepte. Nu mai puţin interesantă este construirea structurii 

chiasmice euthynei de dikas skolias hyperephana t’erga praunei (A B C C 

B A), în care verbele exprimând acţiuni specifice bunei rânduieli (euthynei, 

praunei) încadrează, parcă încătuşând, complementele directe însoţite de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

atribute-epitet cu subliniată valoare depreciativă: skolias „strâmbe“ şi 

hyperephana „arogante“. 

 Finalul acestei elegii cu caracter politic, structurat pe antiteza dintre 

binefacerile „Bunei ordini“ şi elementele nocive pentru cetate (îmbuibarea, 

ce duce la nelegiuire, nedreptatea, trufia, discordia şi conflictul), prezente în 

orice societate aflată într-un moment de criză politică, apare – în urma 

analizei modului de intervenție a Eunomiei în conducerea cetăţii – drept 

concluzie firească: „Sub supravegherea ei, toate sunt echilibrate între 

oameni şi pline de înţelepciune“ esti d’ hyp autes panta kat anthropous 

artia kai pinyta (vv. 38–39) „Doar ea, legea cea dreaptă aşază pe lume 

tocmeli înţelepte“ (tr. cit., p. 27); ultima parte a versului 38 şi versul 39 

reprezintă reluarea versului 32, cu o completare extrem de importantă 

pentru semantismul întregii lucrări, evidenţiată şi de asonanţă – recurenţa 

sunetului a, care sugerează elogierea – şi de poziţia emfatică, de sfârşit de 

vers şi de poezie, a cuvântului pinyta:8 Eunomia asigură, prin prezenţa ei în 

cetate, echilibrul, egalitatea şi, în plus, „înţelepciunea“, spiritul raţional în 

relaţiile dintre membrii statului. 

Acesta e crezul moral şi politic al poetului patriot, legislatorul deschizător 

al căii ce-și propunea să conducă la respectul şi ataşamentul faţă de 

dreptatea, ordinea şi moderaţia ce trebuie să domnească în viaţa indivizilor 

şi a cetăţilor. 

 

 

   Bibliografie selectivă 

 

BĂLUŢĂ-SKULTÉTY, Mariana, 2002, Elegia greacă arhaică, Bucureşti, 

Editura Niculescu. 

DEFRADAS, Jean, 1962, Les Élégiaques grecs, Paris, Presses 

Universitaires de France. 

FLACELIERE, Robert, 1970, Istoria literară a Greciei antice, Bucureşti, 

Editura Univers. 

FONAGY, Ivan, 1972, „Motivation et remotivation“, în Poétique, nr. 11. 

FRAENKEL, H., 1951, Dichtung und Philosophie des fruhen 

Griechentums, New York. 

HESIOD, Teogonia și Munci și zile, în Hesiod–Orfeu (1987), Poeme, 

București, Editura Minerva. 

LAVAGNINI, Bruno, 1941, Nuova antologia della lirica greca da Callino 

a Bacchilide, Torino [etc.], Paravia.  

JACOBY, F., 1961, Studien zu den alteren griechischen Elegiakern, in 

Kleine Schriften I, Berlin. 

                                                           
8 Valoarea semantică a termenilor folosiţi în versurile 34–39 e comentată de Max Treu, Von 

Homer zur Lyrik, în Zetemata, 12, München, 1955, pp. 273 şi urm. W. Jaeger, art. cit., pp. 82 

şi urm., analizând procedeele stilistice folosite de Solon în ultimele şase versuri ale elegiei, 

consideră că poetul atenian a fost influenţat în compunerea acestora de prologul poemului 

hesiodic Munci şi zile (vv. 3–8) şi că ulterior aceste procedee au fost folosite în poezia de 

cult. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press



 

JAEGER, W., 1926, Solons Eunomie, în Sitz. Ber. Phil.-Hist. Kl., Berlin. 

NOICA, Simina, 1970, Antologie lirică greacă, Bucureşti, Editura Univers. 

PIPPIDI, D. M., 1981, Variaţii pe teme clasice, Bucureşti, Editura 

Eminescu. 

TREU, Max, 1955, Von Homer zur Lyrik, în Zetemata nr. 12, München. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:06 UTC)
BDD-A24362 © 2016 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

