
 

 

 

 

 

SYMPTOMES D’UN « SYNDROME » NARRATIF : LA TOURNURE 

EXEGETIQUE DU GENRE ROMANESQUE 

 
MONICA SPIRIDON1 

Université de Bucarest 

 

 

 

Résumé 

 

Les romanciers européens n’ont pas ignoré la faille - théoriquement incommode - qui 

sépare  l’histoire du  discours narratif. Mon exposé porte sur le rapport histoire/discours en tant 

que symptôme  d’une tournure du  genre romanesque que, faute de mieux, on pourrait appeler 

exégétique. Pour illustrer la tournure en question j’ai choisi deux romanciers éperonnés, 

constamment en quête de moyens singuliers pour venir à bout des tensions narratives 

fondamentales: Thomas Mann et  Mikhaïl Boulgakov. 

Mots clés: genre littéraire, littérature postmoderne, autoréférence. 

 

 

Même si le lecteur moyen  tient le récit romanesque pour une fenêtre 

parfaitement transparente, censée rendre l’ainsi dit « réel » plus convaincant, 

                                                           
1  Monica Spiridon. Professor of Semiotics and 20th Century European Culture at the 

University of Bucharest. (Romania). Author of approximately 100 academic studies published in 

scholarly periodicals and of several chapters in books published in Germany, Italy, Canada, 

Greece, The Netherlands, France, Portugal ,Brazil,  Iceland, Cyprus, Slovenia, Estonia,  The 

Czech Republic,  Great Britain, Hungary and the U.S. and  of several books of  semiotics, cultural 

Studies and East-Central European intellectual history of the twentieth century. Among her 

publications: Despre “aparenta” si “realitatea” literaturii (On the “ appearance and the “ 

reality” of literature)(1984); Apărarea şi ilustrarea criticii. (A Defense and an Illustration of 

Criticism .1996);  Interpretarea fără frontiere. (Interpretation without Borders (1998.);  

Melancolia descendenţei. O fenomenologie a memoriei generice în literatură. (Melanchol y   of 

Descend: A Phenomenological Approach to the Generic Memory in Literature) (2000); Cultural 

Frameworks: Real and Made-up Patterns,  Bucharest, Ararat, 2003;  Les dilemmes de l’identité 

aux confins de L’ Europe. Le cas roumain, Paris, L’Harmattan, collection la Philosophie en 

commun, dirigée par Jacques Poulain et Patrice Vermeren, 2004. Member of the ICLA Executive 

Committee (1997-2003), acting president of the ICLA Research Committee on Eastern and South-

Eastern Europe, founder and member (2003-2007)of the Executive Bureau of the European 

Network of Comparative Studies (ENCS). Member of the Steering Committee and of the 

Scientific Board of the European Research Project ACUME (Approaching Cultural Memory) 

(2002-2006). Chair to the Experts panel for Literature of the European Science Foundation (ESF). 

mspiridon@ines.ro 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIDON 98 2 

plus cohérent,  plus compréhensible,  plus délectable et à  la limite plus 

significatif, en fait  les univers  fictifs n’existent que dans et par  les discours 

narratifs, qui  couvent leurs propres desseins et sont munis d’un arsenal  

stratégique raffiné. Au lieu de s’éclipser humblement derrière les évènements, le 

discours narratif parvient aisément à renverser  le rapport usuel de forces entre soi 

même et l’histoire, dont, formellement, il n’est qu’un simple véhicule occasionnel. 

Les romanciers européens n’ont pas ignoré la faille -  théoriquement 

incommode - qui sépare  l’histoire (diegesis, story, fabula, das Erzählte)  du  

discours narratif (mythos, discourse, sujet, das Erzählen), ni les manières 

diverses dont on peut en tirer profit. (Chatman, 1978, p. 19-20; O’Neill, 1996, 

p.7; pp 20-21). D’une époque littéraire à l’autre, dans des contextes culturels 

bien différents, les écrivains  ont misé sur d’équations particulières  entre les 

deux. Dans  l’histoire séculaire  du roman  il y a eu une oscillation pendulaire 

entre deux antipodes formels.  

Les écrivains ont fait semblant de croire que leur discours narratif est non 

problématique  et strictement instrumental ou, tout au contraire, ils se  sont 

montrés conscients du fait que  celui-ci  peut saboter la fable, pour des raisons et 

des fins variables. L’auteur  qui joue la carte de la fausse transparence et de 

l’impersonnalité de son discours  a comme alternative  le créateur  qui exhibe 

triomphalement sa condition d’artisan, mettant à nu ses trucs de fabrication, 

pour  flatter ou bien pour contrarier les attentes conventionnelles de son publique. 

Mon exposé porte sur le rapport histoire/discours en tant que symptôme  

d’une tournure du  genre romanesque que, faute de mieux, on pourrait appeler 

exégétique. Il y est question d’un certain déséquilibre entre  les deux,  érigé en 

outil d’un roman en quête d’auto exploration.  De surcroît, sur le palier  nommé 

« diégétique » (celui de la fable),  ce  genre de roman puise fréquemment ses 

sources dans les riches entrepôts de modèles de la mémoire culturelle. Les deux  

tendances se soutiennent réciproquement, car l’intérêt aigu  pour la nature 

purement  culturelle  et pré-fabriquée de la fable  joue toujours  en faveur d’un 

discours qui fait  de son mieux pour  avilir ce  que le  moyen appelle naïvement 

« la vie».  Il  faut y ajouter que ces deux penchants aboutissent également au 

ludique, à la théâtralité,  sinon à la comédie bouffonne. 

Pour illustrer la tournure en question j’ai choisi deux romanciers 

éperonnés, constamment en quête de moyens singuliers pour venir à bout des 

tensions narratives fondamentales: Thomas Mann et  Mikhaïl Boulgakov. La 

tétralogie biblique Joseph et ses frères et respectivement, Le Maître et 

Marguerite (ayant connu  5 rédactions successives) font l’objet de mon  exposé. 

Le discours narratif des deux auteurs, qui appartiennent au même âge du roman 

européen, se trame autour d’une matière fabulatrice unique: la Sainte Ecriture 

ou le Grand Code de la culture occidentale européenne, si l’on fait crédit à 

Northrop Frye. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



SYMPTOMES D’UN « SYNDROME » NARRATIF : LA TOURNURE EXEGETIQUE DU GENRE ROMANESQUE 99 3 

Dans plusieurs de ses romans ou de ses récits (Joseph und Seine Bruder, 

Doktor Faustus , Der Erwählte,  Walsungenblut, Tristan) Thomas Mann fait  

grand tapage à propos de la distance qui s’installe  inévitablement dans tout 

récit entre d’une part, l’histoire évoquée, et de l’autre le discours qui s’en 

charge. On pourrait y rappeler aussi ses changements constants de technique,  

survenus entre Les Buddenbrook, le declin d’une famille,  Le Docteur Faustus 

ou Les Confessions du chevalier d’industrie Felix Krull. Par rapport  à L’Elu, 

par exemple (ou toutes les  prérogatives auctorielles sont  ingénieusement 

concédées à un “Génie de la Narration”) le conteur de la tétralogie biblique s’y 

approprie non seulement sa fonction  traditionnelle de  mise en scène, mais 

aussi une fonction que Roman Jakobson appellerait « phatique », concrétisée 

par de nombreuses interpellations, à portée didactique, philosophique ou 

morale, adressées à son publique virtuel. 

Formellement, l’instance narratrice de l’histoire millénaire de Joseph, 

consignée par le Livre de la Genèse (37, 2-4), s’arroge modestement la tache 

d’une ré-écriture cohérente, qui puisse fournir au lecteur commun des 

renseignements convenables. Néanmoins, sa matière  fabulatrice particulière - 

l’épique biblique, familier à  ses lecteurs  - l’incite à  faire glisser son intérêt de  

l’histoire vers  sa  mise discursive en intrigue ou, plus précisément, vers le 

Comment ? Au détriment du Quoi ? 

A maintes reprises, le lecteur est lui-même instigué à partager les  doutes 

de ce  drôle de  narrateur ou  son embarras du choix: “Est-ce que le conteur 

devrait être autre chose  que la source anonyme de son récit, pour l’empêcher de 

se raconter par lui-même et de prétendre que tout ce qu'il  dit existe vraiment, 

comme ça et  non pas autrement, certainement et sans  ombre de doute? Ou 

bien, on nous dira qu’il valait mieux rester coincé à l’intérieur de son histoire, 

s’identifier avec elle et se garder de s’en détacher, pour l’évaluer ou la justifier? “2 

  On ne peut guère ignorer les machinations tenaces autant que subtiles de 

ce  conteur hypocrite, qui  ne prétend que de mettre  à jour une histoire 

ressortissant des temps sacrés: ses fausses hésitations  entre les  rétrospections 

interminables et  les   anticipations  trop révélatrices; l’abondance de ses 

analogies explicatives, enfin toutes ses manœuvres alambiquées, qui dilatent 

infiniment  la durée du  spectacle  discursif, en faisant retomber l’histoire dans 

les  abîmes insondables des débuts absolus: ”Profond est le puits du passé. Ne 

devrait-on pas l’appeler insondable?  Car, plus on le  prospecte en profondeur, 

plus on tâtonne, plus on s’y enfonce  irréversiblement, plus la genèse de 

l’Humanité, son Histoire et  sa Civilisation se mettent à reculer vers 

l’immensité.”3 

                                                           
2  Ma traduction de l’allemand (« Freud et l’avenir » dans Noblesse de l’esprit,  Essais, traduit 

de l’allemand par Fernand Delmas, Paris, Albin Michel, 1960, p. 207) 
3  Ma traduction de l’allemand 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIDON 100 4 

Une telle recette de fabrication sert d’échafaudage à une intrigue de type 
régressif, qui nage obstinément  à contre-courant et défie le modèle téléologique  
de la narration canonique. Un des ses outils préférés est  la période tortueuse, 
qui vous retire d’une main ce qu’on vous a déjà offert de l’autre. Presque 
accablé par sa mission de mettre en ordre, d’expliquer et  d’interpréter les faits, 
le discours finit par engloutir l’histoire racontée, pour rendre compte d’un 
événement unique: sa propre genèse:  ”La phrase même de Mann, cette phrase 
un peu lente, parfois lourdement descriptive, trainant avec elle dans le dialogue 
les précautions oratoires et les formules courtoises d’un monde révolu, est 
moins hermétique qu’exégétique” - remarque à juste titre Marguerite 
Yourcenar. (Yourcenar, 1962, pp. 224-271) 

On pourrait y ajouter une remarque convergente de Michel Deguy: “La 
phrase manniene, grosse de tout le passe du récit, exhibitionniste de sa propre 
gestation, récupère pourtant une sorte de sérénité classique. Elle fait montre de 
soi, ironique dans sa substance, longue phrase enveloppant  le souvenir de sa 
propre construction.” (Deguy, 1973, p.188) 

Chez Thomas Mann, la légitimité du récit historique, le statut d’auteur, 
les modèles du roman  ainsi que le processus de sa mise en intrigue sont  autant 
de sujets à débattre par le narrateur ou bien par  ses personnages fictifs. Avant 
qu’un évènement ne se produise, il  a été  depuis longtemps écrit  et  “vivre” ne 
veut  plus dire que relire tel  ou tel « livre ». D’ailleurs, toute l’histoire est déjà 
écrite  et nous la vivons et la  lisons ensemble, riant et pleurant en même temps -  
nous  prévient Joseph, à plus d’une  reprise. 

Dans un horizon culturel  encore plus vaste, la biographie singulière de 
Joseph  est rendue explicable par rapport à des destins épiques illustres. Lors de 
ses  morts et de ses renaissances successives, Joseph  ne manque jamais de se 
faire reconnaître  soit comme  Gilgamesh, soit comme Osiris-Tammuz, soit 
comme son vieil ancêtre de la cité de l’Ur (Abraham).  D’ailleurs Gilgamesh est 
rituellement identifié par le protagoniste de Mann  comme son propre  double. 
N’oublions pas le goût du  travestissement, endémique dans la tétralogie : celui 
de Jacob en Esau;  de Léa en Rachel; d’Eliezer en ses propres ancêtres  ou en 
Abraham lui-même, ou  celui de Joseph en Etranger pour ses frères etc. 

Dans une conférence  anniversaire - Freud et l’avenir - l’écrivain 
allemand amorce  occasionnellement le thème  des paradigmes de la  création. 
Le conférencier y  prend  pour exemple le mythe, qui procure à la lecture un 
point indispensable d’appui dans le déjà connu. Pour Thomas Mann  lire veut 
dire avant tout reconnaître,  en vertu de l’identité du nouveau crée avec une 
instance légitimante prestigieuse. Quelquefois, le culturel finit par  justifier la 
vie elle-même, à laquelle il  procure une bonne raison d’exister et un sens  
nettement discernable : « Le mythe légitime une vie : c’est par lui, c’est en lui 
qu’elle prend conscience d’elle-même. Une vie qui s’exprime en citations, la vie dans 
le mythe, est une sorte de cérémonie religieuse : en tant que commémoration, elle 
devient une cérémonie solennelle. (Mann, 1960, pp. 206-207). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



SYMPTOMES D’UN « SYNDROME » NARRATIF : LA TOURNURE EXEGETIQUE DU GENRE ROMANESQUE 101 5 

Si telle est l’opinion du conférencier Thomas Mann, le prosateur, lui, il 

s’adonne à  des variations  narratives fastidieuses  sur  ce thème  et conçoit des  

relations aussi variées que possible entre  l’auteur  et son lecteur virtuel,  dont il met 

à l’épreuve  la perspicacité,  la sagacité, la mémoire et la subtilité  culturelle. 

Animé  par une nostalgie euphorique de ses origines, qui descendent à 

perte de vue dans l’abîme de la mémoire écrite, Joseph prend au pied de la lettre 

l’héritage culturel - de l’Ecriture sainte, à l’épopée de Gilgamesh  ou aux 

fabulations mythologiques sur Osiris-Tammuz. Ce  genre de personnage, ou si 

l’on veut ce type de destin narratif, fait l’objet d’un commentaire révélateur de 

Thomas Mann, dans  la conférence que je viens de citer plus haut : ”Tel est le 

regard que le narrateur initié au mythe porte sur le réel et, vous le voyez bien, 

c’est un regard qui domine les choses dans l’ironie. Mais qu’adviendrait-il si cet 

aspect mythique devenait subjectif, passait dans le moi qui joue son rôle, y 

devenait conscient de sorte qu’il se rendit compte, avec un orgueil triomphal, ou 

sinistre, de ce qu’il est une réplique ?” (Mann, 1960, p. 204.) 

Dans sa tétralogie biblique, clignant complice de l’œil vers son lecteur, 

l’auteur exalte une pareille attitude, autant qu’il la compromet. Il ne se fatigue 

jamais  de dresser l’inventaire des raisons livresques des gestes les plus banales 

de Joseph “avec une pédanterie rabbinique” – pour citer une fois de plus 

Marguerite Yourcenar. C’est toujours  au lecteur qu’il s’adresse, au moment où 

il identifie carrément son roman ”à un véritable spectacle dans un Temple ”, 

ayant comme protagonistes des divinités arrogantes. Il y a dans ce passage un 

mot-clef, tout à fait digne de retenir : «le spectacle».  

Un des outils efficaces de l’exercice conjoint de l’excès discursif d’une 

part et du penchant  paradigmatique des personnages fictifs de l’autre, est la 

théâtralité, le ludique, le spectacle où le lecteur est astucieusement entraîne par 

l’auteur. Il en résulte un effet global introspectif ou exégétique, que Mann 

appelle le sentiment épique: ”L’art peut contempler la vie d’un point de vue 

mythique, d’où celle-ci apparaît comme une farce, comme une pièce de guignol 

ou des personnages mythiques, incarnés dans de marionnettes, dévident et 

exécutent une «action» immuable qui s’est mille fois accomplie et redevient 

pressent, un présent facétieux. Et il suffirait que cette perspective devienne celle 

des personnages eux-mêmes, dans leur représentation, qu’ils apparaissent 

comme ayant eux-mêmes conscience de leur jeu, dans toute sa noblesse 

mythique, pour que naisse un sentiment épique, du genre de celui qui se 

manifeste assez étrangement dans les Histoires de Jacob.” (Mann, 1960, 207) 

A son tour, l’écrivain russe Mikhaïl Boulgakov prend pour point de 

départ le Grand Code  et  pour l’encrer, lui,  plus ostensiblement dans le 

profane. 

Rangé par les typologies littéraires sous la  rubrique-parapluie du roman 

dans le roman ou du récit spéculaire, Le Maitre et Marguerite  est soutenu par 

une  charpente narrative  à deux paliers: le roman sur le Maitre, cantonné dans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIDON 102 6 

le Moscou stalinien  des années 1930 et le roman produit par le Maitre, placé 

dans le  Jérusalem biblique de Ponce Pilate. Les durées des deux histoires 

emboitées - quatre journées caniculaires de printemps, de mercredi au coucher 

du soleil jusqu’à  samedi  soir - se recouvrent parfaitement. Un dernier chapitre 

commun, ou les deux  fables parallèles  rattrapent le discours de l’auteur, réunit 

les protagonistes des deux plans, dans un débat modéré par  Satan. 

Le roman sur Ponce Pilate est centré sur  la conspiration de Judas 

l’Iscariote, orchestrée par le grand prêtre Caïphe contre le prophète Yeshua Ha 

Nozri (alias Jésus Christ). Le Maître  en désigne péniblement  la trame, sans 

parvenir à y ajouter une fin qu’il juge convenable. Suggérée par le Diable en 

personne - qui dans  sa descente terrestre prend le surnom de Woland - cette fin  

sera l’assassinat de Judas, couvé par Ponce Pilate et mis en œuvre par Afranius, 

le chef de ses services secrets. 

Le  Prince des ténèbres prend en charge  la navette entre les deux paliers 

de cette structure narrative en abyme. Sur la toute vraisemblance, il serait aussi 

l’auteur virtuel du roman produit par le Maitre, vu que dans une des rédactions  

successives de son livre, Boulgakov appelle  le  manuscrit de ce dernier 

L’Evangile de Woland. 

Montée par le Diable, afin de punir les abus totalitaires du Moscou 

communiste et d’y organiser son grand bal annuel, la cabale qui  tourne autour 

du Maître et de sa bien aimée Marguerite est téléologique et apocalyptique. 

Chaque moment des quatre journées moscovites est prédit par la suite 

diabolique du professeur Woland avec une pédanterie suspecte, mais les clous 

révélateurs, généreusement fournis par le discours narratif, ne sont  jamais 

aperçus qu’après coup par les personnages fictifs  de l’histoire. Néanmoins, de 

l’allusion voilée à  l’avertissement explicite - à la limite brutal - un taux de 

moyens de prévision se trouvent à la portée du lecteur  idéal averti. 

Au-delà des contingences  moscovites  de son histoire, Boulgakov 

projette  un horizon  intégrateur immense, où tout avait  été depuis longtemps 

pré-écrit: la Mémoire  culturelle.  

 De ce point de vue, le romancier assigne au Maître une position aussi 

ambiguë que riche en conséquence théoriques. En tant que personnage, il reste  

un « revenant » de la littérature, un  simple artéfact de la mémoire  culturelle ou 

plus précisément, de l’abondante tradition littéraire descendante de l’Ur Faust 

(la légende originaire du Docteur Faust.)  Le Maître  passe symboliquement  le 

contrat diabolique pour faire aboutir son projet romanesque, attaqué violemment 

par la critique communiste. Dans la troisième rédaction de son roman, 

Boulgakov identifie explicitement son personnage écrivain à ce modèle 

prestigieux, grâce au titre d’un de ses chapitres : Faust et Marguerite. Mais en 

tant qu’auteur fictif d’un roman également paradigmatique, le Maître  reflète sa 

condition en abyme. De cette manière, la lucidité  du personnage  est projetée  à 

un  niveau plus haut, celui d’une axiomatique élaborée. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



SYMPTOMES D’UN « SYNDROME » NARRATIF : LA TOURNURE EXEGETIQUE DU GENRE ROMANESQUE 103 7 

L’écrivain russe n’hésite pas à admettre carrément devant ses lecteurs que 

toute écriture prend le déjà crée pour un de ses modèles essentiels. La mise en 

intrigue de son roman est marquée d’une façon singulière par ce type de logique 

paradigmatique, qui mène de main de maître la production et la lecture du texte, 

dans une direction nettement  programmée. Le Voici pourquoi  potentiel,  qui 

d'après Gérard Genette serrait offert par  tout écrivain à son lecteur, y veut 

simplement dire: Parce que tout ça avait été déjà prévu par la littérature.  

Tel qu’il est présenté par certains personnages de Boulgakov, dans des 

combats enflammés, prisant la surenchère discursive, tout comme Joseph, Jésus  

descendrait lui-aussi d’une longue lignée de prototypes mythiques – comme par 

exemple Mithra ou Osiris -Tammuz. Ce détail  place les histoires canoniques de 

la Bible – un  des maîtres modèles de la littérature européenne - dans une suite 

infinie de répétitions,  ce qui compromet  leur dignité de Sources  originaires de 

la Mémoire et du Sens : ”Il n’y a pratiquement pas une seule religion orientale, 

disait Berlioz, ou l’on ne puisse trouver une vierge immaculée mettant un dieu 

au monde.  Les chrétiens ont crée leur Jésus exactement de la même façon, sans 

rien inventer de nouveau. (…) La voix de ténor de Berlioz résonnait avec éclat 

dans l’allée déserte. Et à mesure que Mikhaïl  Alexandrovitch s’enfonçait dans 

un labyrinthe ou seuls peuvent s’aventurer, sans risquer de se rompre le cou, des 

gens d’une instruction supérieure, le poète découvrait à chaque pas des choses 

curieuses et fort utiles sur le dieu égyptien Osiris, sur le dieu phénicien 

Tammuz, sur Mardouk le dieu de Babylone… ”, et ainsi de suite. (Boulgakov, 

1968, p. 28) 

Pour ce qui est de sa technique discursive, érigée en simple spectatrice 

des évènements, l’instance narrative de Boulgakov professe une ignorance 

hypocrite et, dans de nombreuses adresses à ses lecteurs, décline trop 

tapageusement et d’une façon suspecte, toute compétence explicative en quoi 

que ce soit. Les évènements  nous sont d’habitude rapportés par tant de voix 

parallèles et dans des perspectives si variées qu’en fin de compte, grâce à une 

telle « diversion discursive »,  les évènements proprement dits perdent toute 

consistance et toute crédibilité, ce qui les rend confus, nébuleux et surtout 

discutables. 

Le Maitre et Marguerite nous fournit, donc, un exemple parfait d’ordre et 

de cohérences narratives, ou la mise en intrigue discursive  et le palier  

diégétique se rejoignent  et se soutiennent grâce aux bons offices du Diable. Un 

dessein  narratif tellement   sophistiqué rend  indispensable une démarche 

interprétative complémentaire. Bulgakov  nous  fait assez clairement 

comprendre que la façon la plus convenable de rendre compte des événements  

racontés dans son roman serait le débat herméneutique, mis en branle par Satan 

mais qui finit par engager, tour à tour, le Maître et ses critiques communistes, 

Marguerite, les écrivains Bezdomnyi et Berlioz, le citoyens ordinaires de 

Moscou stalinien et, en fin de compte, Ponce Pilate et Jésus lui-même.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIDON 104 8 

De ce point de vue,  le roman  qui porte sur le  jugement de Ponce Pilate 

produit par le Maître fictif,  pourrait être pris pour une contre-Bible ou  pour une 

Bible-apocryphe (une réplique à la version canonique), inspirée par Satan. 

Plus  ou moins transparent dans les rédactions successives du  roman, le 

but d’un tel texte puisse être  la réinterprétation des Evangiles, d’une 

perspective distante, parfois grave, parfois ironique, quelques fois bouffonne, ce 

qui rend Boulgakov très proche de Thomas Mann, auteur du Docteur Faust. 

André Dabezies, un des  commentateurs  les plus avertis du mythe littéraire de 

Faust, range Boulgakov parmi les auteurs qui mettent en valeur surtout les 

virtualités parodiques de leur thème, (Dabezies, 1972, p. 221.) Mikhaïl 

Boulgakov s‘est d’ailleurs formellement impliqué dans les débats publics de son 

temps,  concernant l’opportunité artistique et les fonctions  de la parodie 

moderne.  (A. Colin Wright, 1973 :1162 –1173 ;  Cinzia De Coro,  1986). 

Si toute mise en scène de la lecture littéraire finit fréquemment  par  

engendrer des récepteurs fictifs, chez Boulgakov  aussi Jésus est érigé  en juge 

de son propre roman et de son destin romanesque. Dans le final symbolique de 

la quatrième rédaction du roman, une polémique  portant sur  le statut  du 

discours fictif par rapport à l’histoire est engagée entre le Maître,  Jésus et le 

professeur Woland. Il s’en ensuit assez évidemment que pour Boulgakov  

l’incarnation  de la compétence idéale de lecture reste le Diable.  On peut y 

discerner une hypothèse sous-textuelle, riche en suggestions théoriques. Elle 

vise un certain coté «démoniaque» de l’herméneutique, autrement dit, la 

dimension “diabolique” de toute explication experte de texte : « Interpretare 

diabolicum. » ? 

 

 

En guise de  conclusions 

 

Le jeu sophistiqué et imprévisible entre histoire et le discours narratif  

s’avère assez bien muni pour se mettre au service de l’auto exégèse du récit 

romanesque, soutenue et même instiguée par une mise en question des modèles 

et  des contre modèles du roman. 

Il faudrait peut être y entrevoir  une ouverture vers ce que Robert Alter  

appelle  dans un de ses livres (The Other Great Tradition), «L’autre grande 

tradition » du roman, c’est à dire vers une vénérable lignée narrative,  illustrée 

par des auteurs comme Italo Calvino ou Günter Grass, John Fowles, Hermann 

Hesse ou Graham Greene si l’on choisit  au hasard et uniquement parmi les 

modernes et  les postmodernes. 

On pourrait néanmoins se demander si ce type de « crise diégétique »,  

rendue manifeste par l’emphase excessive du discours, parfois à portée 

herméneutique, et soutenue par les modèles atemporels de la fable, devrait être 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



SYMPTOMES D’UN « SYNDROME » NARRATIF : LA TOURNURE EXEGETIQUE DU GENRE ROMANESQUE 105 9 

tenue  pour une fatigue générique du roman ou, tout au contraire,  pour  une 

recette de jouvence? 

Les romantiques  par exemple  avaient presque abusé du potentiel 

narcissiste du roman et surtout des disponibilités du discours  narratif 

d’interférer avec l’histoire, sinon de la  brouiller complètement. D’après  Linda 

Hutcheon,  la  fiction romantique  ne serait  qu’un simple anneau de la longue 

chaîne  narrative auto référentielle qui fait son début avec Cervantès pour 

aboutir au roman  postmoderne : ”Il y a - explique-t-elle - une continuité 

évidente  dans ce type d’auto réflexivité,  qui commence avec Cervantès, se 

poursuit avec Sterne et le Kunstlerroman   et  aboutit au «roman sur le roman » 

de nos temps. Chaque fois  que cette filière narcissiste  a l'air d’étaler des  

changements visibles, il n’y est  qu’une question de degré, jamais de 

substance.” (Hutcheon, 1984:12-13)  

Il serait  donc plus prudent d’en conclure qu’un pareil penchant est  inscrit 

dans l’héritage génétique du roman et qu’il devient plus saillant dans des 

contextes particuliers, ou il s’impose comme fonctionnel et  profitable.  

Boulgakov, par exemple, s’en sert pour prendre ses distances par rapport 

à la matière évangélique de son roman, dans les dures  circonstances du 

communisme stalinien et de ses mécanismes répressifs, surtout  de la  censure.  

Chez Thomas Mann, qui ne s’est jamais lassée  de mettre à l’épreuve le 

discours narratif pour explorer ses effets, ses pièges et ses failles, ce type de 

manœuvres exégétiques devrait être  jugé dans la logique d’une œuvre 

romanesque visiblement obsédée par les matrices atemporelles de l’héritage 

culturel occidental.    

Si l’on dresse un bref bilan théorique de notre exposé, visant les 

ressources déployées par la littérature afin d’activer sa mémoire littéraire et de 

parader sa portée théorique et méthodologique, on pourrait en conclure que le 

clivage narratif  histoire/discours se prête parfaitement aux efforts stratégiques 

du roman moderne de mettre à profit son potentiel auto réflexif et de  marquer 

sa position particulière  dans la longue histoire des formes littéraires. 

 

 

 
BIBLIOGRAPHIE 

 

 

Atti del Convegno Mikhail Bulgakov, a cura di Eridano Bazzarelli e Jitka Kresalova, 

Milano:Mondadori. 1986.  

Alter, Robert.1975. Partial Magic: The Novel as a Self-Conscious Genre, Berkeley: University of 

California Press 

Bal, Mieke.1985. Narratology: Introduction to the Theory of Narrative. Translated by Christine 

van Boheemen. Toronto: University of Toronto Press.  

Boulgakov, Mickhail. 1968. Le Maître et Marguerite, traduti du reusse par Claude Ligny, Paris,  

Robert Lafont,   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIDON 106 10 

Chatman, Seymour.1978. Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Film. Ithaca, 

NY, London: Cornell University Press 

Dabezies, Andre, Le Mythe de Faust, Paris: Armand Colin, 1972 

Dällenbach, Lucien.1977. Le récit spéculaire. Essai sur la mise en abyme. Paris: Editions du Seuil 

Deguy Michel, « La Phrase », dans   Cahiers de L’Herne, Thomas Mann,  ed. Frederick Tristan,  

Paris, Editions de L’Herne, 1973, pp. 187-194 

Genette, Gérard. 1973. Figures III. Discours du récit. Paris: Editions du Seuil 

Hutcheon, Linda, 1984, Narcissistic Narrative the Metafictional Paradox, New York and 

London: Methuen. 

O’Neill, Patrick. 1994. Fictions of Discourse. Reading Narrative. Toronto, Buffalo, London: 

University of Toronto Press 

Mann, Thomas, Joseph und seine Bruder, I-IV, Berlin, Wien, Stockholm: S. Fischer Bucherei, 

1933-1943.  

Mann Thomas, « Freud et l’avenir » dans Noblesse de l’esprit,  Essais, traduit de l’allemand par 

Fernand Delmas, Paris, Albin Michel, 1960  

Newman, Robert. ed.1996. Centuries’ Ends, Narrative Means. Stanford, California: Stanford 

University Press. 

Rose, Margaret, Parody & Metafiction. An Analysis of Parody as a Critical Mirror  to the Writing 

and  Reception of Fiction, London : Crom Helm, 1979.  

Spiridon, Monica. 2000. Melancolia descendentei. O fenomenologie a memoriei generice in 

literatura. (La Mélancolie de la descendance. Une approche phénoménologique de la 

mémoire littéraire).Iassy, Polirom. 

Todorov, Tzvetan. 1978. Les genres du discours. Paris: Editions du Seuil  

Wright, Colin A., Satan in Moscow. An Approach to Bulgakov s The Master and Margarita, 

PMLA, 8, 1973. 

Yourcenar, Marguérite.1962. “Humanisme et hermétisme chez Thomas Mann”, dans Sous 

bénéfice d’inventaire. Paris: Gallimard  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:09 UTC)
BDD-A2432 © 2008 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

