
 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

173 
 

                                                

 
 
 

NEUTRALITATEA PROCEDEULUI LITERAR... 
 

 
Virgil ŞOPTEREANU 

 
 

 
Problema pe care ne-am propus să o ridicăm în prezentul studiu este dacă 

procedeul literar rămâne neutru faţă de evoluţia literaturii sau se schimbă şi el odată cu 
succesiunea curentelor literare. 

Întrebarea nu e lipsită de interes, cu atât mai mult cu cât la începutul secolului al 
XX-lea, când tendinţa de transferare a accentului din sfera conţinutistică în cea a tehnicii 
literare devenise o marcă a noii literaturi, diversele mişcări formaliste – futurismul, 
expresionismul, dadaismul, imaginismul, suprarealismul – se deosebeau între ele tocmai 
în funcţie de procedeele folosite. 

Pe noi ne interesează însă, în cazul de faţă, naraţiunile în proză care, spre 
sfârşitul secolului al XX-lea acumulaseră un important arsenal de procedee, îmbogăţite 
şi cizelate de către marii prozatori de-a lungul traseului parcurs de literatură de la 
romantism la realism, iar apoi – la modernism şi postmodernism. Or, în acest context, 
destinul romanului, „genul genurilor”, cu o istorie de veacuri, merită o atenţie specială. 
El ne oferă posibilitatea de a urmări cum literatura, prefigurând noile forme romaneşti, 
îşi revizuieşte periodic experienţa, ducând la naşterea unor noi concepte despre procesul 
creativ. 

Literatura a pretins dintotdeauna că îşi aduce propria sa contribuţie la 
cunoaşterea lumii, prin mijloacele sale specifice: analiza vieţii omului şi a existenţei 
umane, crearea de vaste fresce epice, „povestind istoria” şi înregistrându-i mersul în 
succesiunea cronologică a elementelor constitutive ale subiectului literar. Se înălţa, 
astfel, un edificiu arhitectonic solid şi armonios, ce părea clădit pe vecie. 

Asemenea construcţii romaneşti e puţin probabil că mai pot fi întâlnite în 
peisajul literaturii române de astăzi, romanul românesc din ultimele decenii intrând – 
după cuvintele unui reputat specialist în domeniu – „în labirintul unei mărunte 
autoreferenţialităţi”, iar pentru a depăşi situaţia respectivă el „trebuie să revină la epic şi 
tipologic”1. 

În literatura rusă din etapa actuală n-au dispărut modelele romaneşti tradiţionale, 
care cu greu pot fi închipuite fără să conţină o dezbatere de idei, fie că au fost ele scrise 
de un Dostoievski, Bulgakov sau de un romancier contemporan, cum sunt, de pildă, 

 
1 Eugen Simion, Mi-ar plăcea să formez o echipă de 5-6 critici tineri…, „România literară”, an. 
XL, nr. 25, 27 iunie 2008, p.18. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

174 
 

                                                

Valentin Rasputin, cu ultimul său roman, Fiica lui Ivan, mama lui Ivan (2004), Vladimir 
Liciutin, cu trilogia sa istorică, Schisma (1994-2000), Aleksandr Prohanov şi Anatoli 
Saluţki, cu romanele Inscripţie (2005) şi, respectiv, Din Rusia, cu dragoste (2006) ş.a. 

Trilogia Schisma a lui V. Liciutin, denumită „un miracol al istoriei ruse”, e un 
roman metaistoric despre confruntarea dintre bine şi rău, lumină şi întuneric, ancorat 
într-o istorie reală, în care schisma din secolul al XVII-lea este văzută ca o fatalitate 
pentru societatea rusă. Iar romanul lui A. Prohanov este definit ca un epos tipic pentru 
secolul al XXI-lea, în timp ce după proza lui A. Saluţki „se va putea studia starea de 
spirit din Rusia de la sfârşitul veacului al XX-lea”. 

Şi totuşi, la drept vorbind, asemenea romane par mai degrabă nişte insule într-o 
mare de scrieri postmoderniste, ai căror autori susţin că tehnica narativă tradiţională este 
incompatibilă cu noua realitate, complexă şi instabilă, ce depăşeşte imaginaţia artistică. 
Prin urmare, dacă romanul vrea să supravieţuiască, el trebuie să opereze transformări în 
însăşi natura genului. 

Iar „revizuirea valorilor” duce la destrămarea naraţiunii tradiţionale, la „reve-
larea procedeului”, la distrugerea iluziei verosimilităţii celor înfăţişate. 

Autorul romanului postmodern nu mai este un martor omniscient şi omniprezent 
al evenimentelor zugrăvite şi nici nu emite pretenţii de a revela legităţi, trăsături 
generale ale epocii. Căci viaţa i se pare haotică şi instabilă, lipsită de acea statornicie pe 
care se sprijinea romanul clasic şi în care mediul înconjurător juca un rol determinant în 
modelarea caracterului uman. Important pentru acest scriitor este nu „omul ca atare”, ci 
individul, „eul” individual, independent şi „de sine stătător” (Vl. Makanin), liber de 
orice dependenţă de obşte, de istorie şi trecut. 

Or, în felul acesta, se renunţă la acea constantă a genului romanesc, cum este 
epicitatea, înţeleasă încă de pe vremea lui Hegel ca o îmbinare a individualului şi 
socialului, a particularului şi colectivului. 

Subiectul literar, o trăsătură de bază a „normalităţii” în proză, este supus 
discreditării. Ceea ce nu înseamnă însă că în romanul postmodernist subiectul literar 
lipseşte. Pur şi simplu în acest roman, de exemplu, în scrierile de tip detectiv sau 
fantasy, subiectul literar se transformă adeseori într-un sui-generis bulgăre de zăpadă, de 
care, în rostogolire, se lipeşte tot ce întâlneşte în cale. 

Eliminarea din poetica postmodernă a timpului liniar, istoric, având drept 
consecinţă subminarea coerenţei epice, nu putea să nu se răsfrângă asupra arhitectonicii 
romaneşti, căpătând acum un caracter discontinuu şi fragmentar. Construcţia romanului 
Ceapaev şi Pustota (1995) de Viktor Pelevin, cunoscut în română sub titlul Mitraliera 
de lut1, ne sugerează forma „unui cerc trist al existenţei” din timpul ciclic. În Zâtul 
(1986-2000) de Tatiana Tolstaia, tradus şi la noi2, finalul romanului ne aminteşte de 
începutul lui: ekpyrosis, focul ce a cauzat apariţia lumii monstruoase din roman, face ca, 
la sfârşitul naraţiunii, lumea respectivă să dispară. 

 
1 Ed. Curtea veche, Bucureşti, 2006, trad. din lb. rusă şi note de Denisa Fejes. 
2 Ed. Curtea veche, Bucureşti, 2006, trad. din lb. rusă de Luana Schidu. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

175 
 

                                                

Se propune un „text” – un fel de flux al vorbirii, fragmentar, iar fragmentele, 
nefiind dispuse într-o succesiune cronologică, pot să nu aibă nicio legătură unele cu 
altele. Un exemplu tipic al acestui joc postmodern cu cititorul ne oferă romanul Amanta 
morţii (2001) de Boris Akunin: textul scrierii este alcătuit dintr-o suită de fragmente, 
scrise din punctul de vedere al mai multor personaje-naratoare, fiecare avându-şi propria 
sa „voce” şi propriul său stil de expunere. În aceeaşi notă este susţinut şi romanul Daniel 
Stein, traducător (2007) de Ludmila Uliţkaia, un fel de colaj, constând din scrisori, note 
de jurnal, interviuri. 

Este interesant de menţionat că Cinghiz Aitmatov, prin romanul său, Eşafodul 
(1986), a arătat, practic, pentru prima dată în literatura rusă că subminarea cronologiei şi 
fragmentarismul pot fi adaptate şi în cazul romanului realist. Căci, în romanul de mai 
sus, cronologia e supusă unei grele încercări, în acest sens putând fi date numeroase 
exemple. Iar în privinţa fragmentarismului, e lesne de observat că cele trei părţi ale 
romanului par a nu avea nicio legătură între ele. Singurul episod ce leagă partea a treia 
de părţile precedente este o amintire fugară a lupoaicei Akbara despre Avdeu. 

Or, în ciuda manipulării voit libere a timpului, care, fie că se întoarce la 
momentele trecute, fie că devansează pe cele prefigurate, în pofida fragmentării 
conştiente a materialului şi a amestecului realului, istoricului cu fantasticul şi cu 
mitologia, Eşafodul, ca şi scrierile tradiţionale menţionate la început, tinde spre o 
totalitate, spre o sinteză, prezentând imaginea unei lumi reale, când achiziţiile tehnico-
ştiinţifice şi-au pus amprenta asupra sufletului uman, cât şi asupra naturii globale. 

S-au conturat modificări în raportul autor-personaj încă de la începutul secolului 
al XX-lea. Astfel, în scrierile lui A. Belâi, V. Rozanov, A. Remizov se renunţă la 
vorbirea indirect liberă, ca una din formele obiective folosite în romanul realist din 
secolul al XIX-lea1, în care între autor şi personaj se aşternea o distanţă epică. 
Schimbările din acest raport merg şi mai departe în textul postmodern unde, ca o 
consecinţă a renunţării autorului la rolul său de demiurg, capătă importanţă „calitatea 
textului” „de sine stătător”, înrădăcinându-se, astfel, ideea „morţii autorului”. 

Textul literar postmodern se deosebeşte şi prin încredinţarea funcţiei auctoriale 
unui personaj-narator, astfel încât delimitarea precisă între aceste două instanţe narative 
se şterge, aşa cum se poate vedea în scrierile lui Vl. Makanin, Viktor Erofeev, V. 
Pelevin ş.a. 

Or, nici literatura realistă nu trece pe lângă asemenea mutaţii, un exemplu, în 
acest sens, putând servi, din nou, romanele lui Aitmatov, mai ales ultimul său roman, 
Când se prăbuşesc munţii (Veşnica mireasă), apărut în 2006, în esenţă, o scriere realistă, 
în care adeseori e greu de trasat o delimitare între gândurile personajului şi cele ale 
autorului. 

În timpurile mai noi, s-a revizuit şi raportul dintre imaginea artistică şi verosi-
militate, fantasticul devenind, din procedeu, un scop în sine. „Însăşi realitatea – scria I. 

 
1 Vezi: Istorija russkoj literatury. XX vek. Serebrjanyj vek, sub red. lui E. Etkind, G. Nivat, I. 
Serman şi V. Strada, Ed. gruppa „Progress” – „Litera”, Moscova, 1995, p. 275. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

176 
 

Mamleev – este atât de fantastică, încât cel mai pur realism pare a fi exotic”1. Iar 
prevalarea imaginii asupra realităţii deschide acces nelimitat la neverosimil, alogic, 
imaginar, drept care – cum nota un scriitor postmodernist – raţiunea, „ca în vis”, „este 
aruncată în vâltoarea unor reprezentări de natură fantastică” (V. Pelevin). 

Lumea fantastică, de după cataclismul nuclear, din romanul Zâtul al Tatianei 
Tolstaia, reprezintă o simplă născocire. Viziunea sumbră asupra celor înfăţişate, 
intertextualitatea ironică, amestecul limbajului poetic cu limbajul străzii, dezinhibarea 
sexualităţii – sunt elemente ce conferă acestui roman o identitate postmodernă. Iar 
cosmosul static şi grotesc din prozele lui Viktor Erofeev, ce apare ca un univers absurd, 
în care, în lipsa poziţiei unui observator „normal”, aflat în exteriorul zonei alogicului, 
hors-sens-ul (R. Barthes), este trăit ca o existenţă cotidiană. Semnalizează „cea de a 
doua realitate”, devenită propriul său referent, suficient sieşi, şi Pelevin în romanul său 
amintit mai înainte. În timp ce Vladimir Makanin, în Underground sau un erou al 
timpului nostru (1993), tradus în limba română2, face ca în protagonistul romanului – 
locuitor al periferiei sociale – să poată fi recunoscut, printr-un fel de anamneză, cel de-al 
doilea strat de codificare, ce îi dezvăluie provenienţa livrescă, cunoscută de tradiţia 
literar-filosofică rusă sub denumirea de „un erou al timpului nostru”. 

Se apelează din plin la grotesc, acest însoţitor al satirei, şi la parodie, cu scopul 
de a demonstra absurditatea şi irealitatea vieţii, relativizarea oricărui gest omenesc. 

Relevant este că nici tradiţionaliştii nu pot evita atracţia irealului. Căci adevărul 
este că, trăind în postmodernism, nu te poţi sustrage influenţei acestuia. Astfel, Valeri 
Popov, fiind – după propriile-i cuvinte – „un prozator al şcolii vechi”, dar, totodată, şi 
„naşul prozei noi”, afirmă că el nu împărtăşeşte ideea „unei proze pur realiste” şi preferă 
jocul, calamburul, grotescul3. 

Observăm, de pildă, că tabloul istorico-filosofic din amintitul roman al lui A. 
Saluţki, Din Rusia, cu dragoste, este traversat de motive mistice, iar o parte din romanul 
extrem de politizat al lui A. Prohanov, Motonava „Iosif Brodski” (2006), în care e uşor 
recognoscibilă istoria recentă a Rusiei, conţine motive mistice şi conspiratologice, în 
spirit borgesian. 

Însă irealul nu este menit să estompeze, în aceste scrieri, contururile lumii reale. 
Aşa cum notează A. Kurceatkin, autorul romanului Ţunami (2008), „lumea ireală” din 
cartea sa nu este altceva decât „o metaforă dezvoltată a realităţii”4. 

Secolul XX a debutat sub zodia mitului, care, alături de parabolă, s-a constituit 
într-o orientare aparte a artei cuvântului, confirmând parcă ideea lui N. Frye, potrivit 
căreia mersul istoric al literaturii se vădeşte a fi unul ciclic: de la mit, către mit. Într-o 
atare atmosferă, publicarea romanului Maestrul şi Margareta al lui M. Bulgakov5 a 

                                                 
1 „Literaturnaja gazeta”, nr. 50, 13-19 dec. 2006, p. 15. 
2 Ed. Polirom, Iaşi, 2004, trad. din lb. rusă şi note de Emil Iordache. 
3 Vezi: „Literaturnaja gazeta”, nr. 51, 20-26 dec. 2006, p. 15. 
4 „Literaturnaja gazeta”, nr. 20, 14-20 mai 2008, p. 15. 
5 Romanul a apărut postum, în 1966-1967, la douăzeci şi şase de ani după scrierea lui. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

177 
 

                                                

impulsionat apariţia tematicii cristice şi demonologice în creaţia lui L. Leonov, N. 
Evdokimov, Vl. Orlov, C. Aitmatov, Vl. Tendriakov, I. Dombrovski ş.a. 

Or, şi mitul devine un procedeu literar folosit pentru exprimarea unei anume 
viziuni asupra lumii. Tradiţionaliştii promovează „Marile Poveşti” (J.-Fr. Lyotard), pe 
care se sprijină cultura şi care este întemeiată pe principiul gândirii binare, unde unul din 
termeni ocupă o poziţie privilegiată şi unde distincţia dintre bine şi rău, adevăr şi fals, 
frumos şi urât etc. este definitorie. În schimb, paradigma postmodernă atestă existenţa 
unei rupturi cu acest tip de gândire tradiţională, promovând un relativism ontologic şi 
epistemologic. Afirmându-se tocmai prin distrucţia codurilor culturale tradiţionale, 
postmoderniştii opun acestora propriile lor „mituri artificiale”, bazate, cum spuneam, pe 
înlăturarea delimitărilor dintre realitate şi conştiinţă, pe estetizarea totală a realităţii1. Ce 
e drept, şi literatura postmodernă iese, din timp în timp, din limitele esteticului, fapt ce 
conduce la apariţia unor scrieri asemenea unui recipient cu „fund dublu”, când sub 
acoperirea cu detalii realiste funcţionează un mecanism universal al ilogicului şi 
absurdului. 

Începând cu literatura secolului al XX-lea, cu tendinţa ei de a depăşi o anumită 
inerţie şi rigiditate a canoanelor, s-a observat accentuarea subiectivităţii naraţiunii, iar 
odată cu „subiectivitatea opticii” individuale şi personalizate a autorului faţă de 
evenimentele zugrăvite, are loc trecerea de la povestire la prezentare, ca şi cum cele 
desfăşurate ar fi văzute nemijlocit. Este vizat psihicul uman, cu procesele sale emoţio-
nale, ce nu pot fi modelate logic, nu pot fi algoritmizate. Până spre sfârşitul secolului al 
XIX-lea şi începutul celui de al XX-lea, acest proces era imposibil de a fi văzut, cum se 
spune, cu ochii proprii. Şi numai aşa-numitul „flux al conştiinţei” ne-a dat posibilitatea 
să imităm, cu ajutorul cuvintelor, dinamismul conştiinţei, cu zigzagurile ei. Contează, 
desigur, despre ce fel de conştiinţă este vorba, deoarece conştiinţa în sine este 
inepuizabilă, ca şi cosmosul din jurul omului. 

Fluxul conştiinţei a fost valorificat în proza realistă a lui Lev Tolstoi, care a 
recurs la acest procedeu pentru a reda, de exemplu, monologul interior al Annei 
Karenina, în clipele când aceasta îşi pierduse controlul de sine, premergătoare gestului 
fatal. La rândul său, Dostoievski a prezentat „stenograma conştiinţei” personajului din 
povestirea Smerita, iar în Crimă şi pedeapsă este reprodus „procesul crimei” din sufletul 
personajului principal. 

Cu toate acestea, părintele „fluxului conştiinţei” a fost declarat James Joyce, la 
care, în Ulise, acest procedeu este ridicat la rangul de normă universală, devenind o 
marcă a romanului modern. Spre deosebire de caracterul clar şi logic, reglementat, la un 
Tolstoi sau Dostoievski, de formele analitice ale pronumelui personal, fluxul conştiinţei 
la J. Joyce este neregulat, cu poticniri şi meandre capricioase, ca şi cum ar fi vorba de 
irumperea la suprafaţă a unui subconştient obscur. 

 
1 Despre miturile postmoderne, vezi studiul: Virgil Şoptereanu, Mituri literare moderne şi 
postmoderne, Paideia, Bucureşti, 2008. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

178 
 

                                                

De obicei nu se ţine seama de faptul că autorul lui Ulise a scris în epoca de 
avânt a artei avangardiste. Pornind de la ideea lui Jung despre rolul subconştientului în 
crearea operei artistice, suprarealiştii au ajuns la concluzia conform căreia gândirea este 
un proces automat, lipsit de controlul raţiunii, fiind vorba de un „joc dezinteresat”, fără 
preocupări estetice şi morale. Cât despre avangardismul literar rus, s-ar putea observa că 
limbajul transraţional, în varianta futuristului A. Krucionâh, se deosebeşte de limbajul 
comun tocmai prin exprimarea unor „trăiri” guvernate nu de logică şi raţiune, ci de 
„legile Naturii”, sau de subconştient. Or, şi tehnica fluxului conştiinţei are puncte 
tangenţiale cu pricipiul „dicteului automat” al avangardiştilor. 

Din literatura rusă contemporană, am menţiona, în acest sens, două romane, 
scrise cam în aceeaşi perioadă, în care fluxul conştiinţei devine principalul procedeu al 
tehnicii narative. 

E vorba, pe de o parte, de un roman postmodernist, Frumoasa rusoaică (1980-
1982; publicat în 1990) de Viktor Erofeev, tradus şi în română1, în care gândirea, 
raţiunea rămân în urma trăirilor eroinei, subjugată instinctualului, iraţionalului şi stihi-
nicului. Cartea e scrisă într-un limbaj ce ar putea fi numit extraraţional, având forma 
unui joc de puzzle, schizoid, fragmentar şi haotic. Iar apropierea strânsă între eul din 
scriere şi eul auctorial, eliminând diferenţa dintre ele, exclude şi principiul evolutiv, 
caracteristic pentru un Bildungsroman. 

La polul opus se află O zi mai lungă decât veacul (1980) de Cinghiz Aitmatov, 
un roman realist, care şi-a adaptat tehnica fluxului conştiinţei. Acţiunea romanului se 
petrece, practic, într-o singură zi, într-adevăr, „mai lungă decât veacul”, în timpul căreia 
personajul principal, Edighei, îşi trece în revistă, sub formă de amintiri, întreaga sa viaţă, 
trăită în consens cu istoria ţării şi a epocii. Aşa cum se cuvine, în cazul unor amintiri, 
„gândurile urmau după gânduri, precum în mare valul urmează după val”, notează 
scriitorul. În universul conştiinţei, liniaritatea temporală cedează locul deplasărilor 
multidirecţionale, iar personajul, adâncindu-se „în noianul anilor”, „atinge simultan 
epoci atât de îndepărtate unele de altele, între care s-au aşternut atâtea zile – în Timp” 
(M. Proust). 

Totodată, la C. Aitmatov nu dispare nici naratorul, iar formele verbale la 
persoana a treia – Edighei „îşi amintea”, „a înţeles”, „se gândea” etc – rămân ca semne 
ale prezenţei autorului-demiurg, care, păstrând distanţa epică de personajul său, 
orientează naraţiunea în direcţia dorită de el. Prin urmare, romanul lui Aitmatov poartă 
amprenta ideii tradiţionale, potrivit căreia identitatea umană este suma „unui număr 
important de fenomene ale trecutului”, care există ca amintire a unui ins. 

Presupunem că cele prezentate în studiul nostru sunt în măsură să ne conducă la 
concluzia: procedeul literar, o dată elaborat, nu mai dispare din practica artistică, 
devenind o parte din tradiţia literară, chiar şi a celor ce o resping, şi este folosit pentru a 
exprima viziunile proprii, adeseori fundamental deosebite, ale scriitorilor respectivi 
asupra lumii. 

 
1 Ed. Paralela 45, Piteşti, 2006, trad. din limba rusă şi postfaţă de Antoaneta Olteanu. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

179 
 

Нейтральность литературного приема 
 
 

В настоящей статье автор, на основании анализа наиболее важных литературных 
приемов, приходит к выводу, что, раз возникнув, прием не исчезает из художественной 
практики. Становясь частью литературной традиции, он используется для выражения 
мировоззрений, часто несовместимых друг с другом. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:46:31 UTC)
BDD-A24255 © 2008 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

