
 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

55 
 

                                                

 
 
 

TOLSTOI – OMUL ŞI OPERA – ÎN VIZIUNEA LUI TURGHENIEV 
 

 
Adriana CRISTIAN 

 
 
 

Un aspect aproape necunoscut al activităţii lui Turgheniev –, necercetat din 
diverse motive, chiar ignorat cu bunăştiinţă – este vremea să fie investigat cu 
obiectivitate, fără idei preconcepute. Mă refer la ipostaza de critic literar. Lucrările de 
istorie a criticii literare ruse – până şi cea semnată de V.A. Nedzvedţki şi G.V. Zâkova1, 
apărută în acest an – nu-i acordă nici o frază importantei contribuţii a clasicului rus în 
acest domeniu de-a lungul celor patru decenii de activitate. Or, ea a fost apreciată 
pozitiv încă de la debut de către Bielinski însuşi, care spunea că tocmai critica literară 
este adevărata vocaţie a lui Turgheniev. 

Reputatul critic francez Albert Thibaudet afirma: „Geniile nu trec pe lângă 
critică fără să-şi lase urmele de aur”2. Avea în vedere „intuiţiile” sau „sclipirile 
divinatorii” ale marilor artişti, expuse în aşa-numita „critică spontană” pe care o fac ei în 
conversaţii, corespondenţă sau jurnale intime, unde se referă de obicei la maniera 
proprie de creaţie ori o ironizează sau o condamnă pe cea a inamicilor şi a emulilor, 
arareori lăudând-o. Însă Turgheniev nu a practicat doar „critica spontană”, ci a intervenit 
direct în dezbateri pe marginea problemelor de estetică, scriind articole, recenzii, studii 
consacrate scriitorilor din ţară şi străinătate. A ţinut conferinţe pe teme literare cu 
diferite prilejuri. Aceste diverse materiale, cât şi cele optsprezece volume de 
corespondenţă constituie o sursă inepuizabilă de familiarizare cu concepţiile lui estetice 
– clar şi direct formulate sau uneori expuse într-o admirabilă formă metaforică. În astfel 
de împrejurări critica lui poate fi numită – „artistică”. 

Turgheniev era de părere că pluralitatea opiniilor introduce în critica literară 
spiritul benefic al dialogului, al polemicii, al opoziţiei şi contribuie astfel la dezvoltarea 
ei. Autorul Unui cuib de nobili a fost un critic creator, în sensul că a conferit criticii 
dimensiunea profunzimii şi a comparatismului în analiza operelor literare. 

Evocând în Amintiri despre Bielinski moartea prematură a criticului venerat, 
Turgheniev regreta că „furiosul Vissarion” nu a mai apucat să vadă roadele „seminţelor 
puse de mâna” lui, să se bucure „de talentul poetic al lui L.N. Tolstoi, de forţa lui 

 
1 V.A. Nedzvedzki, G.V. Zâkova, Русская литературная критика XVIII-XIX веков, Aspekt-
Press, Мoscova 2008. 
2 Albert Thibaudet, Fiziologia criticii, Studiu introductiv, selecţie, traducere şi note de Savin 
Bratu, EPLU, Bucureşti, 1966, p. 80. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

56 
 

                                                

Ostrovski, de umorul lui Pisemski sau de satira lui Saltâkov” – adică de succesele 
literaturii naţionale din anii ’50-’60. 

Încă de la opera de debut, Copilăria, (1852) Turgheniev a remarcat „talentul de 
nădejde” al lui Tolstoi şi i-a sugerat lui Nekrasov (redactorul-şef al revistei 
„Sovremennik”) „să-l îndemne să scrie”, subliniind că numai figura unui personaj 
secundar, a „doamnei numite La Belle Flamande”, din finalul povestirii „reprezintă o 
întreagă dramă”. Şi adăuga: „spune-i [lui Tolstoi] – dacă aceasta îl interersează – „că îl 
salut, îi strâng călduros mâinile şi îl felicit”1. 

Ulterior i-a urmărit îndeaproape activitatea, s-a bucurat de fiecare succes al mai 
tânărului confrate, i-a călăuzit paşii „ca o dădacă”, i-a recomandat să citească „operele 
capitale” ale marilor scriitori ai literaturii universale şi să reflecteze asupra artei şi 
mesajului lor. A contribuit direct la popularizarea scrierilor tolstoiene în Occident, 
publicând recenzii în revistele franceze şi engleze, semnalându-i traducerile din aceste 
ţări (intenţiona chiar să traducă personal, împreună cu Pauline Viardot, din povestirile 
tolstoiene în limba lui Voltaire). Autorul capodoperei Război şi pace – afirma 
Turgheniev – chiar de la începutul carierei literare „s-a instalat în rândul celor mai buni 
scriitori” şi nu-i rămâne decât să mai creeze o operă de valoarea Adolescenţei, care a 
produs „o impresie deosebită la Petersburg” şi a făcut adevărate furori la Paris, pentru „a 
ocupa primul loc ce îi aparţine de drept – şi care îl aşteaptă” (12, 168). 

Povestirile inspirate de viaţa militară din Caucaz şi în special cele de războiul 
din Crimeea îl entuziasmează. Este măgulit pentru că tânărul prozator i-a dedicat nuvela 
Tăierea pădurii. Îl cunoaşte personal în 1855, când Tolstoi a venit într-o permisie de pe 
front. „Menirea dumitale este să fii literat, artist al ideilor şi al cuvintelor – îi spune 
Turgheniev (…). Arma dumitale este pana şi nu paloşul (…)- Muzelor nu le place 
agitaţia. În plus sunt şi geloase” (12, 193). „Ţin prea mult la literatura rusă – continuă 
Turgheniev – pentru a nutri dorinţa de a te şti cât mai departe de orice gloanţe zănatice”. 

Confidentului Annenkov îi comunica: „Au trecut peste două săptămâni de când 
Tolstoi se află la mine (…). Nu-ţi poţi închipui ce om plăcut şi minunat este”. Remarca 
însă totodată că e „încăpăţânat ca un bivol”. Făcând abstracţie de aceasta, l-a îndrăgit şi 
nutrea pentru el un sentiment „straniu, asemănător celui paternal” (12, 197). Îi aprecia în 
mod deosebit talentul şi întrezărea importanţa sa în literatura naţională. Curând însă au 
început să se manifeste serioase discordanţe în concepţiile lor care au dus la discuţii în 
contradictoriu şi la o răcire treptată a relaţiilor. Deocamdată corespondează şi îşi fac 
vizite, Spaskoe fiind aproape de Iasnaia Poliana. 

În 1856, din Franţa, Turgheniev îi scrie: „Niciodată nu voi înceta să apreciez 
prietenia dumitale, deşi, am impresia că, din vina mea, fiecare dintre noi se va simţi 
stingherit în prezenţa celuilalt (...). Eşti unica persoană cu care am neînţelegeri. Şi 
aceasta s-a întâmplat deoarece nu am vrut să mă limitez la simple relaţii amicale. Am 
dorit să merg mai departe şi mai adânc, dar am procedat nechibzuit şi te-am supărat (...). 

 
1 I.S. Turgheniev, Собрание сочинений. В двенадцати томах, Мoscova, 1958, vol. 12, p.124. 
În continuare citatele din această ediţie le vom da în text, indicând volumul şi pagina. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

57 
 

Observând greşeala, m-am retras poate prea în grabă; iată de ce a apărut între noi această 
„prăpastie” (…). Nu e cazul să inventăm alte motive. Dar să adăugăm că eu, fiind mai în 
vârstă decât dumneata, am mers pe un alt drum... În afara intereselor literare – sunt 
convins de aceasta – avem prea puţine puncte de contact (…). Prieteni, în felul în care 
concep ruşii prietenia (…), nu cred că vom putea deveni vreodată; dar fiecare dintre noi 
îl va stima pe celălalt şi se va bucura de succesele lui” (12, 210-211). 

Era convins că se va încheia curând etapa de maturizare, „se va opri fierberea 
mustului” şi tulburelul se va transforma „într-o licoare demnă de cupele zeilor” (12, 
234). Spera să-şi întindă atunci mâinile, căci „prăpastia” va deveni o simplă fisură, abia 
sesizabilă” (12, 246). Îi scria: „Se petrece la dumneata o evidentă schimbare (…). Eşti 
mai potolit, mai lucid (…), devii mai liber, te eliberezi de propriile-ţi concepţii şi idei 
preconcepute (…). Să dea Domnul ca orizontul dumitale să se lărgească în fiecare zi! 
Ţin la sisteme doar aceia care nu pot descoperi adevărul, care doresc să-l apuce de 
coadă. Sistemele seamănă cu coada adevărului, însă adevărul este ca o şopârlă; îţi lasă 
coada în mână, iar ea fuge; ştie bine că în scurtă vreme îi va creşte alta” (12, 261). 

Îl sfătuia să studieze cât mai mult, să crească în profunzime şi să scrie. „Iar noi, 
cu timpul – îşi încheia Turgheniev scrisoarea cu o altă metaforă – , vom şedea la umbra 
dumitale şi îi vom lăuda frumuseţea şi răcoarea” (12, 263). Prietenului V.P. Botkin îi 
mărturisea bucuria de a urmări evoluţia lui Tolstoi, această personalitate artistică 
deosebit de complexă, care va desăvârşi şi va zugrăvi amplu ceea ce el, Turgheniev, 
doar a sugerat. Unui alt corespondent, Annenkov, îi spunea că nu a mai întâlnit 
asemenea oameni stranii ca Tolstoi şi nu-l prea înţelege, deşi caută să se posteze pe 
poziţiile lui. Şi preciza: „E un amestec de artist, boiernaş, calvinist, fanatic – ceva ce 
aminteşte de Rousseau (…). E o fiinţă de o moralitate exemplară şi în acelaşi timp nu 
prea simpatică” (12, 273). Îl sfătuia să renunţe la alte preocupări şi să se restrângă numai 
la aceea de scriitor. Şi îl întreba ce este el de fapt: ofiţer? filosof? întemeietor al unei noi 
religii? funcţionar? om de afaceri? Şirul întrebărilor a sporit în scurtă vreme, când 
acelaşi Annenkov i-a transmis ştirea despre un proiect silvic, înaintat de către Tolstoi la 
Ministerul domeniilor statului. 

Pentru a-l convinge Turgheniev invoca şi un alt argument: epoca noastră – îi 
scria el – cere oricărui om să se specializeze într-un anumit domeniu. Iar specializarea 
exclude diletantismul. Or, din tot ce făcuse până atunci Tolstoi, ieşea la iveală 
diletantismul, „neobişnuit de talentat, dar tot diletantism rămânea”. 

Divergenţele de concepţii erau radicale. Pe Tolstoi, de exemplu, îl deranjau 
câteva articole ditirambice consacrate lui Bielinski în anii care au urmat încheierii 
„veacului crâncen”, adică după moartea lui Nicolae I. Or, după cum se ştie, până atunci 
cenzura a interzis pomenirea numelui marelui critic în presă. Tonul laudativ, în 
asemenea circumstanţe, era deci firesc. Turgheniev nutrea sentimente de stimă şi 
admiraţie pentru Bielinski şi nu şi-a încălcat niciodată legămintele făcute în faţa 
prietenului de idei, dispărut prematur. Nu putea să fie de acord cu atitudinea lui Tolstoi 
– reprezentant al unei alte generaţii – care subestima importanţa rolului jucat de 
„furiosul Vissarion” în cristalizarea esteticii realismului. 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

58 
 

Atitudinea lui Tolstoi putea să fi fost determinată şi de insistenţa lui Turgheniev 
în a-i indica lecturile necesare pentru a completa lacunele din cunoştinţele lui în 
domeniul literaturii universale. Astfel, în anul ruperii totale a relaţiilor pentru două 
decenii (1861), Turgheniev îi scria: în sfârşit, „iată că ţi-a plăcut şi Faust şi Homer. 
Poate va veni şi rândul lui Shakespeare” (12, 321), pe care a început să-l citească şi 
datorită lui Drujinin, traducător al dramelor shakespeareiene în limba rusă, de care 
Tolstoi se apropiase între timp. 

 „Dacă nu te abaţi de pe drumul pe care mergi – îi spunea Turgheniev – vei 
ajunge foarte departe. Îţi doresc sănătate, activitate – şi libertate, libertate spirituală” (12, 
234). Afirma adesea că orice scriitor trebuie să se bucure de libertate în cel mai larg sens 
al cuvântului. 

Apăruse atunci romanul 1805 – care reprezenta de fapt primele douăzeci şi opt 
de capitole din Război şi pace. Spre profunda dezamăgire a lui Turgheniev varianta 
aceasta nu i-a plăcut deloc. Îl considera „slab de tot, plictisitor şi nereuşit”, deoarece – 
credea el – Tolstoi a abordat o temă nepotrivită pentru dânsul şi de aceea, toate 
neajunsurile lui au ieşit la vedere. În primul rând, condamna detalierea excesivă, sub 
pretextul redării adevărului, detalierea care nu-şi are locul pe fundalul amplu al 
romanului istoric (12, 355). I se părea totul „întâmplător şi inutil”. Apoi constata absenţa 
trăsăturilor specifice ale epocii, a coloritului local. În sfârşit, releva „insuficienţa 
imaginaţiei şi naivitatea autorului” (12, 430). Lipsa libertăţii adevărate – afirma în altă 
parte Turgheniev – provenea din precaritatea cunoştinţelor din domeniul istoriei şi din 
ignorarea veridicităţii. „Fără libertate în cel mai larg sens – faţă de sine, faţă de ideile 
preconcepute şi sisteme, chiar şi faţă de propriu-ţi popor, faţă de propria-ţi istorie – este 
greu să-ţi imaginezi un artist autentic. Fără acest aer este greu să respiri” (10, 355) – 
scria Turgheniev. „Artistul care nu distinge albul de negru – dreapta de stânga – se află 
în pragul prăbuşirii” (12, 430). 

Dezavuarea detalierii exagerate se datora principiului esenţial al esteticii 
turghenieviene – acela al concentrării maxime a discursului narativ. Detaliile abundente 
şi nesemnificante poetic distrag atenţia cititorului, creează sincope în povestire, 
încetinesc ritmul naraţiunii, ritm care trebuie să fie alert în permanenţă, şi nu contribuie 
la menţinerea interesului în timpul lecturii. Releva totodată omisiunea inxplicabilă a 
unei probleme foarte importante în epoca respectivă şi anume aceea a genezei mişcării 
decembriste. 

Romanul 1805, radical refăcut, a fost inclus în Război şi pace – operă apreciată 
cu totul altfel de către Turgheniev. 

Într-o scrisoare către revista „Le XIX-e siècle”, cu prilejul traducerii romanului 
tipărit la Editura Hachette, el afirma: „Război şi pace este una din cele mai remarcabile 
opere ale timpului nostru (…). Prin forţa harului creator, poetic, el stă deasupra tuturor 
cărţilor apărute în literatura europeană începând cu anul 1840”. Este o epopee, un roman 
istoric şi totodată un amplu tablou al vieţii şi moravurilor ruseşti de la începutul 
secolului „zugrăvit cu o mână de adevărat maestru. În faţa cititorului se desfăşoară o 
epocă întreagă, bogată în mari evenimente şi personalităţi (…). Maniera de tratare a 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

59 
 

temei de către contele Tolstoi este atât originală, cât şi nouă (…). Este o mare operă a 
unui mare scriitor” (12, 211). 

Turgheniev publică în „Le Temps” şi în „La Nouvelle Revue” articole 
biobibliografice, schiţează un portret fizic şi moral al romancierului, îi înmânează lui 
Flaubert un exemplar al operei şi transcrie pentru Tolstoi admiraţia confratelui francez. 
Iar prietenului I.N. Borisov îi comunica: „Am citit cu deosebită plăcere romanul lui 
Tolstoi, deşi nu sunt mulţumit de unele lucruri. Toată partea consacrată vieţii cotidiene 
(şi celei militare) este uimitoare: sunt pagini care nu vor dispărea cât timp va dăinui 
limba rusă” (12, 387). Însă îl nemulţumea creionarea personajelor, care i se păreau că 
„evoluează în salturi”, cât şi vechea manieră de analiză psihologică, devenită o 
„monomanie” a lui Tolstoi. Bineînţeles, nu-l mulţumeau digresiunile pe tema 
fatalismului istoric. „E mare necaz când un autodidact, mai ales din stirpea lui Tolstoi, 
începe să filosofeze” – sublinia Turgheniev. Acest reproş ni se pare pe deplin justificat, 
dacă ne gândim că Turgheniev avea titlul de doctor în filosofie pe care a studiat-o cu 
reputaţi profesori la Universitatea din Berlin. I se plângea, de altfel, şi unui alt prieten – 
poetului A. Fet – că îl poţi citi cu plăcere pe Tolstoi „doar atunci când nu filosofează”, 
deoarece filosofia lui i se părea „puerilă”. În plus această filosofie, din păcate, îşi 
imprima pecetea şi pe unele personaje care „par întrucâtva trăznite” (12, 400). 

După cum se ştie, Turgheniev a creat o serie de figuri ideale, încununate de 
„aura misterului feminin”, fiind adeptul teoriei „la donna angelicata”. Or, în Război şi 
pace personajele feminine sunt zugrăvite după concepţia „celor trei K”: „Kinder, Küche, 
Kirche” (copii, bucătărie, biserică). 

Dar dincolo de neajunsurile relevate – conchide Turgheniev – în Război şi pace 
„găseşti lucruri pe care nimeni în toată Europa, în afară de Tolstoi, nu e capabil să le 
scrie şi care pur şi simplu m-au entuziasmat” (12, 388). 

În schimb cealaltă capodoperă a lui Tolstoi, Anna Karenina, (pe care nici nu o 
citise încă în întregime) nu l-a entuziasmat deloc, dimpotrivă. Nu a găsit aici nimic 
demn de laudă. A condamnat fără drept de apel influenţa nefastă asupra lui Tolstoi a 
societăţii moscovite retrograde: a nobilimii slavofile şi a „pravoslavnicelor domnişoare 
bătrâne”. O altă cauză o vedea în solitudinea scriitorului şi în absenţa adevăratei şi 
deplinei libertăţi ideologice. „Oricât de mare ar fi talentul lui Tolstoi – afirma el – îi va 
veni foarte greu să scape din mlaştina moscovită în care s-a afundat. Ortodoxia, 
nobilimea, slavofilia, bârfele (…), ignoranţa, suficienţa, ofiţerimea, ura faţă de orice 
provine din străinătate (…) creează un adevărat haos! Şi în acest haos va sucomba 
negreşit un om de geniu” (12, 489). 

Un alt aspect al creaţiei „anahoretului de la Iasnaia Poliana”, la care s-a referit în 
repetate rânduri Turgheniev în corespondenţa sa, este acela al analizei psihologice. 
„Tolstoi nu ştie decât o singură modalitate de analiză psihologică, sau le ignoră voit [pe 
celelalte] (12, 387) – consideră el. Totuşi contemporanii au apreciat-o pozitiv. (De 
exemplu, Cernâşevski a numit-o „o dialectică a sufletului”. Trebuie amintit încă un fapt: 
la publicarea trilogiei Copilăria, Adolescenţa şi Tinereţea (1852-1857), Dostoievski nu 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

60 
 

revenise din ocnele siberiene şi nu-şi scrisese romanele în care a sondat până şi zonele 
abisale ale subconştientului uman şi a excelat în monologul interior polifonic). 

Fireşte, Turgheniev nu se dispensa de acest procedeu important în creionarea 
profilului personajelor sale. Însă dezavua „piruetele pe un vârf de ac”, (12, 525) 
deoarece ele nu duc la surprinderea evoluţiei caracterului, ci „constituie doar o veche 
manieră de a reda fluctuaţiile, vibraţiile aceluiaşi sentiment (…) de exemplu, îl iubesc, 
ba, de fapt, îl urăsc etc. Aceste cvasi-reflexii şi observaţii asupra propriilor sentimente 
au devenit plictisitoare!” (12, 387) – afirmă criticul. 

Turgheniev practica în proza sa o analiză psihologică diferită. Nu se lansa în 
ample descrieri şi comentarii a sentimentelor eroilor săi, ci îi punea în situaţia ca ei înşişi 
prin gesturi, mişcări involuntare, priviri, replici, să dezvăluie ceea ce simt, cu alte 
cuvinte, folosea procedeul nonlingual în analiza psihologică şi îl considera mult mai 
eficient pentru a pătrunde în lumea interioară a personajelor şi, totodată, pentru a nu se 
abate de la concizia discursului narativ. Din acest punct de vedere Turgheniev este 
precursorul prozatorilor americani „comportamentişti” – Ernest Hemingway, Erskine 
Caldwell, Dos Passos ş.a. 

Spre deosebire de mulţi comentatori, Turgheniev a apreciat Confesiunea 
(Исповедь) drept o operă minunată sub aspectul sincerităţii şi forţei de convingere, dar a 
relevat faptul că este structurată în întregime pe premise incorecte şi duce, în ultimă 
instanţă, la cea mai sumbră negare a oricărei vieţi omeneşti vii. Este un fel de nihilism 
sui-generis. „Tolstoi neagă arta, dar se înconjoară de artişti şi cu ce pot rămâne ei din 
convorbirile lor cu dânsul? Şi cu toate acestea Tolstoi pare a fi cel mai minunat om din 
Rusia contemporană” (12, 575-576) – îi scria Turgheniev în 1882 lui D.V. Grigorovici, 
iar în ultima sa scrisoare, de pe patul morţii, adresată lui Tolstoi, îşi exprima bucuria că 
i-a fost dat să fie contemporan cu el.  

 
 
 

Тезисы 
 
 

«Гении не проходят мимо критики, не оставив своих золотых следов» – утверждал 
Альбер Тибоде. Он имел в виду их «интуиции», «проблески ясновидения», изложенные в 
беседах, переписке, интимных журналах и мемуарах. Подобную критику Тибоде называл 
«спонтанной». Но не все великие художники – в том числе и Тургенев – ограничивались 
таким видом критики. Русский классик принял активное участие в обсуждении эстети-
ческих вопросов своего времени и в оценке творчества современников. В статьях,  
рецензиях, предисловиях, он изложил ясно свои концепции, – иногда в замечательной 
метафорической форме – считая обмен мнениями плодотворным, так как диалог, полеми-
ка, опозиция всегда способствуют развитию критики. 

Отзывы о творчестве Толстого и его характере и воззрениях Тургенев выразил в 
ряде статей и особенно в переписке, начиная с дебютного произведения, – в связи с кото-
рым он писал Некрасову: «скажи ему, [Толстому] (…) что я его приветствую, кланяюсь и 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica XLIV 
 
 

 
 
 

 
 
 

61 
 

рукоплещу ему», – и кончая его шедеврами. О Войне и мире Тургенев утверждал: это 
«эпопея, исторический роман», широкое изображение русской общественной жизни, 
отличающееся оригинальной манерой. Рассказы и повести Толстого приводят Тургенева в 
«совершенный восторг». Еще в 1855 году он писал Толстому, что его «назначение – быть 
литератором, художником мысли и слова (…). Ваше орудие перо, а не сабля». Но Толстой 
не принял во внимание совет Тургенева. Вскоре обнаружилась непрмиримая противопо-
ложность их концепций, которая привела к столкновениям, а позже к полному прекра-
щению отношений. Но это не помешало Тургеневу постоянно интересоваться эволюцией 
творчества Толстого, способствовать распространению его произведений на Западе и 
радоваться их успеху, тем более что Толстой, казалось, начал освобождаться от 
«собственных воззрений и предубеждений». Со временем, «если Вы не свихнетесь с 
дороги, по которой идете» – писал ему Тургенев – «мы будем сидеть под Вашей тенью – 
да и похваливать ее красоту и прохладу».  

Он старался беспристрастно оценивать творчество более молодого собрата по 
перу. Будучи сторонником максимальной сжатости повествования, Тургенев порицал 
обильную детализацию в изображении жизни и героев, в психологическом анализе, 
отвергал филосовствование на исторические темы и, вообще, дилетантизм в этой сфере. 
Но вопреки данным отрицательным чертам, «есть в этом романе вещи, которых, кроме 
Толстого, никому в целой Европе не написать и которые побудили во мне озноб и жар 
восторга» – утверждал Тургенев. Не мог понять он странность такого человека, предста-
вляющего «смесь поэта, кальвиниста, фанатика, барича», основателя новой религии, 
офицера, служащего, лесовода и т.д. Но «каждого человека должно брать целиком» – 
считал Тургенев – и поэтому, исходя от сложности характера, занятий и мировоззрения 
Толстого, он пытался оценить объективно его творчество, а также его моральный и 
интеллектуальный профиль. 

 
   

 
 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:33 UTC)
BDD-A24242 © 2008 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

