
 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

 

 

 

199 

               
 
 

„CULTURA  RÂSULUI”  LA  N.V. GOGOL  ŞI  M.A. BULGAKOV 
                    
 

                                                                                          Virgil ŞOPTEREANU 
 
 
 

  В настоящей статье автор, на основании сравнительного анализа поэмы Н. Гоголя 
Мертвые души и романа М. Булгакова Мастер и Маргарита под углом зрения «смеховой 
культуры», отмечает как то, что сближает, так и то, что разъединяет двух великих русских 
писателей, о которых в равной степени можно сказать, что это «играющий дух» (Т. Манн).   

В статье даны примеры, демонстрирующие, что как гоголевский, так и булгаков-
ский комизм восходят к народной смеховой культуре карнавального типа и в то же время 
отмечается, что если в случае Гоголя речь идет о влиянии на писателя карнавального 
фольклора, то у М. Булгакова источником карнавализации служила литературно-жанровая 
традиция.      

Автор статьи останавливается на художественных приемах воплощения комичес-
кого у Гоголя, подчеркивая «очистительную силу» смеха в его поэме, мир которой не 
почерпывается «одним безобразием».   

Отличие М. Булгакова автор статьи видит, во-первых, в том, что если Гоголь 
отказался от воплощения положительного лица, то структура булгаковского романа 
характеризуется резкой поляризацией «верхнего» и «нижнего» полюсов становления, в 
результате чего меняется и характер булгаковского смеха. Во-вторых, в отличие от Гоголя, 
который озирает мир «сквозь видный миру смех и незримые, неведомые миру слёзы», в 
романе Булгакова комическое и трагическое, разведенные по разным полюсам, больше не 
выступают «родными сестрами», которые «идут всегда рядом» (Достоевский).  

 
Ключевые слова: смеховая культура, Н.В. Гоголь, М.А. Булгаков, карнавальный 
фольклор 
 
 

                      
Încă din timpul vieţii, lui Gogol i-a fost recunoscut talentul de scriitor comic, 

care, treptat, şi-a dobândit statutul de „ţar al râsului rusesc”, poziţie păstrată până în 
zilele noastre. 

Gogol a fost scriitorul preferat şi unul dintre mentorii mai multor scriitori ruşi. 
În critica literară s-a spus că printre aceştia se numără şi M. Bulgakov. S-a mai spus că 
râsul bulgakovian a moştenit „cultura râsului” gogolian. Considerând justificată 
afirmaţia, trebuie să recunosc, în acelaşi timp, că, deocamdată, n-am avut ocazia să fac 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

200 

 

 

 

                                                

 

cunoştinţă cu vreo lucrare, în care această idee să fie ilustrată cu trimiteri la operele 
celor doi scriitori, ceea ce m-a şi determinat să abordez, cu acest prilej, tema enunţată în 
titlul comunicării mele. 

În ceea ce priveşte comicul şi formele lui la Gogol, există numeroase cercetări, 
dintre care ne-a reţinut atenţia, în acest context, studiul lui M. Bahtin, Rabelais şi 
Gogol1. Autorul studiului dezvoltă ideea existenţei unei legături intrinsece între viziunea 
existenţială a lui Gogol şi cultura carnavalescă, populară de sărbători, cu rădăcini 
străvechi în straturile mitologice ale gândirii. Esteticianul şi filosoful rus a introdus în 
ştiinţa literară, pe lângă alte mitologeme culturale, şi conceptul de „cultura râsului”, 
socotind că la baza acesteia se află stihia carnavalului.   

Caracterul carnavalesc, plin de voioşie este propriu concepţiei lui Gogol despre 
lume, atmosfera de sărbători şi bâlciuri, travestiri şi tot felul de mistificări structurând 
majoritatea scrierilor gogoliene, definindu-le subiectul, imaginile şi tonalitatea, de la 
Serile în cătunul de lângă Dikanka, Mirgorod, Taras Bulba, Povestiri din Petersburg 
până la Revizorul şi Suflete moarte.   

În legătură cu Suflete moarte, operă ce va sta, de data aceasta, în centrul atenţiei 
noastre, M. Bahtin aprecia că aici este înfăţişată „lumea unui infern vesel”, în care şi-a 
găsit reflectare un mare număr de elemente tradiţionale de carnaval. Ca exemplu, este 
invocată imaginea drumurilor zburătoare în care dispar toate graniţele dintre fenomene: 
„Zboară drumul, în tot lungul lui, pierzându-se cine ştie unde, în zarea îndepărtată. E 
ceva înfricoşător în aceste fugare apariţii care nu apucă nici să se contureze bine, că şi 
dispar...”2    

La rândul nostru, am mai adăuga aici şi scenele de tip rabelaisian, cum sunt 
descrierile ospeţelor opulente, ale meselor servite la birturi de către „domnii de mâna a 
doua”, adică moşierii ce au în stăpânire până la dou[ sute de suflete, funcţionarii de toate 
categoriile etc. şi, nu în ultimul rând, descrierile „trataţiilor funambuleşti”, de genul cele 
oferite de Sobakevici musafirului său, Cicikov: 
 

apropiindu-se de o masă pe care se aflau gustări, musafirul şi stăpânul casei dădură pe 
gât câte o duşcă bună de votcă şi luară câte o zacuscă, aşa cum se face pe toată întinsa 
Rusie, prin oraşe şi sate, adică tot felul de mezelicuri sărate şi de bunătăţi care stârnesc 
pofta de mâncare. După aceea se îndreptară (...) spre sufragerie (...). – Astăzi borşul e 
minunat, zise Sobakevici, după ce îl gustă, luând în acelaşi timp de pe tavă o bucată 
uriaşă de niania, cunoscuta mâncare ce se serveşte la borş, făcută din burtă de berbec 
umplută cu hrişcă, creier şi măruntaie (...). Au născocit dieta, tratamentul prin 
înfometare! (...), îşi închipuie că în felul acesta o să lecuiască un stomac rusesc! Nu, 
astea-s aiureli (...). La mine e altfel. Dacă am carne de porc, adă-mi la masă tot porcul; 
dacă am carne de berbec, adă-mi tot berbecul; am gâscă, să mi se aducă toată gâsca! 
(...). Zis şi făcut: Sobakevici îşi răsturnă în farfurie jumătate din halca de berbec de pe 

 
1 Vezi M. Bahtin, Probleme de literatură şi estetică. Traducere de Nicolae Iliescu. Prefaţă de 
Marian Vasile, Ed. Univers, Bucureşti, 1982, p. 575-589. 
2 Idem, p. 581. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

201 

 

 

 

 

masă, mâncând, rozând şi sugând totul, până la cel din urmă oscior (...). După halca de 
berbec urmară brânzoaicele – fiecare dintre ele cu mult mai mari decât farfuria – apoi un 
curcan cât un viţel, umplut cu tot felul de bunătăţi: ouă, orez, ficăţei şi mai ştiu eu cu ce 
(...). Masa se isprăvi aici, dar când s-au ridicat, Cicikov simţi că atârnă cu un pud mai 
mult. Trecură în salon, unde, într-o farfurioară, se găsea dulceaţă (...). – Iată şi altfel de 
dulceaţă! oferi stăpâna casei, intrând cu o farfurioară: Ridichi fierte în miere!1. 

 
      Acestor scene le-ar putea fi asociate şi descrierile curţii Korobocikăi, în care 
forfoteau toate soiurile de orătănii, sau cea a lui Nozdriov, plină de cele mai diverse 
prăsile de câini.    
      Referindu-ne acum la literatura rusă din secolul al XX-lea, la capodopera 
Maestrul şi Margareta de M. Bulgakov, observăm şi aici prezenţa tradiţiei „culturii 
populare a râsului”, care îşi are sorgintea în râsul ritual păgân, legat de ideea reînnoirii 
veşnice a vieţii, unde conţinutul sacru este întruchipat într-o formă deghizată. Totodată, 
se impune menţiunea că, dacă, în cazul lui Gogol, e vorba de influenţa folclorului 
carnavalesc asupra scriitorului, la Bulgakov izvorul carnavalizării îl constituie, pare-se, 
tradiţia literară a genului.      

                                                

Oricum, efectul râsului în romanul lui Bulgakov capătă atributele unui râs 
carnavalesc, în sensul filosofiei bahtiniene, fiind un „râs de sărbători şi de recreaţie” 
într-o lume a reprezentărilor ierarhice stricte, a cărui funcţie rezidă în demascarea 
acestora, în dezvăluirea unor faţete neaşteptate ale realităţii contemporane scriitorului.   

Aşa ne apare, de exemplu, „râsul carnavalesc de piaţă” într-un episod din 
Maestrul şi Margareta, unde grupuri de funcţionari, îmbarcaţi în trei camioane, 
 

deschiseră gurile toţi deodată şi strada răsună de popularul „Baikal” (...). Străbăteau 
stăzile cântând. Trecătorii, grăbiţi, se mărgineau să le arunce câte o privire fugară, fără a 
se mira câtuşi de puţin, convinşi că era vorba de o excursie undeva în afara oraşului. Şi 
într-adevăr, camioanele se îndreptau spre ieşirea din oraş, numai că nu îi duceau în 
excursie, ci la clinica (psihiatrică – V.Ş.) a profesorului Stravinski2. 

 
Nu putem să nu ne anintim, în această ordine de idei, de îndrăgitele imagini 

gogoliene despre „coruri” sau „orchestre” ca, de pildă, sforăitul colectiv din Taras Bulba 
sau de orchestra „câinilor-muzicanţi” de pe moşia Korobocikăi ş.a. 

În categoria râsului de „demascare a regelui carnavalului” intră şi episodul în 
care Bulgakov îl ia în derâdere pe funcţionarul înfumurat, pe care, după o gâlceavă cu 
Behemoth, îl „luaseră dracii”, în locul lui rămânând, la birou, „costumul lui gol”, 
„irascibilul costum în dungi”, „trăgând cu mâneca dinaintea lui un nou teanc de hârtii, 

 
1 N.V. Gogol, Suflete moarte. Poem. Ediţia a III-a. Traducere de acad. Tudor Arghezi, Ionel 
Ţăranu, Iancu Linde şi Ion Popovici, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1963, p. 84, 
85, 86. 
2 M. Bulgakov, Maestrul şi Margareta. Traducere din rusă de Ion Covaci. Postfaţă de Ion Vartic, 
Humanitas Fiction, Bucureşti, 2009, p. 239-240.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

202 

 

 

 

                                                

 

cu intenţia vădită de a le garnisi cu rezoluţii”1. Şi din nou acest episod îl asociem cu o 
scenă din Suflete moarte, în care este vorba de o cancelarie dintr-un oraş gubernial, în 
care a intrat Cicikov ca să-şi înregistreze tranzacţiile. La unul dintre birouri stătea „un 
veston gri-deschis”, care, „sucindu-şi capul într-o parte şi culcându-şi-l aproape de 
hârtie, scria larg şi sprinten un proces verbal...”2     

Iar în perechea de neuitat: motanul grăsan Behemoth, „negru ca un corb” şi cu 
„luxuriante mustăţi cavalereşti”, şi Koroviev-Fagot, ”înalt ca de un stânjen” şi cu „o 
caschetă minusculă de jocheu pe capul minuscul”, recunoaştem pe „cei graşi” şi pe „cei 
slabi” din Suflete moarte, ambele imagini putând fi raportate la „imaginile-perechi”, 
formate prin contrast, care redau una din trăsăturile gândirii ambivalente carnavaleşti3.    

Talentul lui Bulgakov este consubstanţial cu talentul autorului Suflete moarte şi 
prin ”triumful imaginarului” în creaţia lor, ambii scriitori fiind, cum ar spune Thomas 
Mann, „spirite ludice”, pentru care artisticismul este o condiţie necesară a delectării 
estetice.   

Cât despre M. Bulgakov, critica literară a vorbit despre „estetismul evident” al 
celui ce a scris Maestrul şi Margareta, despre „jocul de dragul jocului”, atunci când 
asistăm la irumperea în realitatea moscovită a forţelor supranaturale, declanşatoare ale 
„unui râs vesel”, sau în raport cu „mitologia vie” a lunii, sub vraja căreia se află autorul 
romanului.   

Despre opera lui Gogol s-au emis păreri contradictorii încă din timpul vieţii 
scriitorului: în vreme ce unii „dispreţuiau conţinutul poemului” gogolian, alţii „admirau 
abstract doar arta scriitorului”4. Dar, despre „cuvântul ludic” în raport cu autorul 
Sufletelor moarte pentru prima dată a vorbit V. Rozanov, filosoful, literatul şi publicistul 
de la începutul secolului al XX-lea, în concepţia căruia creaţia scriitorului rus dispune de 
o „putere diavolească”, în care cuvântul suficient sieşi se eliberează de sens şi devine „o 
forţă tainică, iraţională”5.    

Gogol creează „un mozaic de cuvinte”, redând totul atât de viu, exact şi de 
reliefat, încât el îl atrage pe cititor în „cabinetul său exclusiv şi fantastic”6, izolat de 
realitate. „Ficţiunea, scria un cercetător contemporan, referindu-se la Gogol, înseamnă 
joc, delectare, reverie (...), cheia realităţii (...). Gogol reprezintă triumful ficţiunii”7.  

Revenind la V. Rozanov, precizăm că ideile acestuia n-au trecut fără reverberaţii 
peste ani. Astfel, în anii ’70-’80 ai secolului al XX-lea, când în Statele Unite ale 

 
1 Idem, p. 234. 
2 Gogol, Suflete moarte, p. 123. 
3 Vezi M. Bahtin, Problemî poetiki Dostoievskogo. Ediţia a III-a, Editura „Hudojestvennaia 
literatura”, Moscova, 1972, p. 213. 
4 Vezi www. lib.ru/Klassika: Şevâriov Stepan Petrovici. “Pohojdenia Cicikova, ili mertvâe 
duşi”, poema N.V.Gogolia (Stat’i I i II),  p. 4.  
5 V. Rozanov, Gogol, „Voprosî literaturî”, 1988, nr. 4, p. 194. 
6 Vezi Viktor Erofeev, Rozanov protiv Gogolia, „Voprosî literaturî”,1987, nr. 8, p. 162. 
7 N. Berkovski, Zametki iz arhiva, „Voprosî literaturî”, 1984, nr., 3, p. 124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

203 

 

 

 

                                                

 

Americii şi Europa a reapărut interesul faţă de „enigma lui Gogol”, slaviştii occidentali 
vor afirma că unicul erou şi unica realitate ce îl interesează pe scriitorul rus este limbajul 
– „o ţesătură goală de cuvinte”1. 

Or aici, credem, se termină asemănarea şi începe ceea ce îi separă pe cei doi 
clasici ai literaturii ruse ce aparţin unor epoci diferite, deosebire condiţionată şi de 
viziunile lor existenţiale, de folosirea unor procedee literare diferite în construirea 
personajelor comice. 

E un fapt cunoscut că în capodopera lui Gogol, Suflete moarte, nu există niciun 
personaj pozitiv.Cele cinci portrete literare – Manilov, Korobocika, Sobakevici, 
Nozdriov şi Pliuşkin – înfăţişate cu o uimitoare plasticitate, sunt expresia unei realităţi 
incontestabile, a unei Rusii iobăgiste, iar personajul central, Cicikov, reprezintă un „nou 
tip” literar, tipul afaceristului escroc, aventurist, care încearcă să-şi adune capital  pe căi 
riscante, de-a dreptul fantastice. În aceleaşi tonuri sunt prezentaţi şi exponenţii de vârf ai 
aparatului funcţionăresc-poliţienesc din oraşul N.N. 

Să ne amintim că apariţia Revizorului şi Sufletelor moarte i-a împărţit pe criticii 
ruşi în prieteni şi adversari ai autorului; aceştia din urmă au clamat într-un singur glas, 
făcând cunoştinţă cu romanul lui Gogol: „E dureros să citeşti această carte, dureros 
pentru Rusia şi ruşi”2. Iar, mai târziu, V. Rozanov, menţionat mai sus, va spune că 
Gogol a fost atras într-un cerc demonic fatal, în timp ce contemporanul său, D. 
Merejkovski, va declara că lui Gogol i-a nimerit în ochi un ciob din oglinda diavolului, 
ceea ce şi explică privirea lui malefică, ce deformează realitatea3. 

Poate n-ar fi fost cazul să amintim aici asemenea reacţii la opera scriitorului rus, 
dacă ele nu s-ar fi propagat în lucrările unor slavişti, în care Gogol este prezentat ca un 
autor ce, asemenea lui El Greco, suferă de astigmatism, ceea ce duce la crearea 
„alegoriei stricăciunii sufletului rus”, la plăsmuirea de „caricaturi”4.  

În felul acesta, metoda gogoliană de plămădire a caracterelor este echivalată cu 
cea a şcolilor ce practicau cea mai pronunţată deformaţie a lumii. Autorul Sufletelor 
moarte, într-o asemenea interpretare, devansează nu numai suprarealismul, ci şi arta 
absurdului, plasându-se direct alături de Fr. Kafka şi E. Ionescu. 

Şi, totuşi, recitând astăzi Suflete moarte, te întrebi de ce oare, în timpul lecturii, 
nu te poţi abţine să nu zâmbeşti, savurând un episod sau o scenă comice? – ceea ce este 
exclus la Kafka sau E. Ionescu. Am putea face o comparaţie între capodopera lui Gogol 
şi, spre exemplu, romanul postmodernist al lui Viktor Pelevin, Generation P’, 
aparţinând literaturii cu cel mai înalt grad de deformare a realităţii. Construit după 
modelul gogolian, sub forma unui marş prin cercurile infernului, romanul pelevinian se 
deosebeşte tocmai prin absenţa oricăror semne ale comicului sau a intenţiei de a 

 
1 R. Galţeva, I. Rodnianskaia, V. Bibihin, Obeskurajivaiuşceaia figura. (N.V. Gogol v zerkale 
zapadnoi slavistiki), „Voprosî literaturî”, 1984, nr. 3, p. 134. 
2 Vezi Erofeev, art. cit., p. 147. 
3 Vezi Galţeva, Rodnianskaia, Bibihin, art. cit., p. 141. 
4 Idem, p. 136, 140, 152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

204 

 

 

 

                                                

 

declanşa râsul. Aici e înfăţişată o lume a cinismului, a unor oameni ce au renunţat la 
sentimentul iubirii, la poezie, libertate, la bucuria de a avea copii, singurul scop fiind 
acela de a face rost de bani1.   

În schimb, chiar la apariţia Sufletelor moarte s-a menţionat că poemul gogolian 
nu este „un denunţ, o acuzare ameninţătoare”, că autorul pătrunde în „adâncul vieţii”, 
recurgând la „comic şi la jocul fanteziei”2. La rândul său, M. Bahtin consemna că 
„lumea Sufletelor moarte  este lumea unui infern vesel”3. Iar în atitudinea lui Gogol faţă 
de propriile-i personaje nu găseşti nici ură, nici cinism, nici scepticism. Mai mult decât 
atât: în digresiunile autorului se vorbeşte despre spaţiile deschise, largi ale stepei ruse, 
despre bogăţiile Rusiei, despre „cuvântul rusesc spus cu tâlc” şi despre imaginea 
simbolică a Rusiei – „pasărea- troică”; întâlnim în poemul său un întreg bestiar comic – 
„corul de câini cu cântăreţii lui”, la moşia Korobocikăi, cocoşul „curtezan” din curtea lui 
Manilov etc. etc. 

„La Gogol, totul e viu (...). Şi ce paletă foloseşte în cazul lui Pliuşkin, în ce 
culori e îmbrăcată grădina sa, ce nuanţe au hainele lui Cicikov!”, – se entuziasmează 
unul din cercetătorii operei gogoliene, considerând că scriitorul rus nu se limitează la „a 
demasca”: în afară de laturile respingătoare ale lumii zugrăvite, în opera sa licăreşte 
speranţa de „renaştere a oamenilor”4.    

E adevărat că viaţa lăuntrică a protagoniştilor romanului gogolian nu este redată 
prin formele analizei psihologice de mai târziu şi că în crearea lor este uşor de observat 
tendinţa de a le deforma, lucru explicabil, dacă avem în vedere că ele sunt prezentate 
dintr-o perspectivă comică. Dar trebuie ţinut seama, totodată, de faptul că râsul, după 
Gogol, constituie acea „forţă purificatoare” care e menită să contribuie la eliberarea 
omului de „vicii”5. Râsul este declarat de către scriitor drept unica „personalitate cinstită 
şi nobilă” în  creaţia sa, în măsură să aducă „pace în suflet”6.     

E important de reţinut, în această ordine de idei, că textul Sufletelor moarte este 
înţesat de figuri de stil – comparaţii, metafore, metafore dezvoltate –, ce trec adeseori în 
hiperbole groteşti, menite să pună în relief laturile comice ale realităţii reflectate.   

Gogol se foloseşte pe larg de procedeele „comismului exterior”. Nici nu apucăm 
să deschidem bine romanul, şi iată că ne întâmpină o suculentă şi pitorească comparaţie-
hiperbolă –  faţa unui om e comparată cu un „samovar de aramă roşie”: „În prăvălioara 
din colţ, sau mai exact la fereastra ei, trona un vânzător de sbiten („băutură fierbinte, 
preparată din miere şi condimente” – n. red.) cu un samovar de aramă roşie alături şi cu 

 
1 Vezi Viktor  Pelevin,  Generation P,  Vagrius, Moscova, 2002. 
2 Vezi www. lib.ru/Klassika: Şevâriov, art. cit., p. 5, 8. 
3 Bahtin, Probleme de literatură şi estetică, p. 580. 
4 Berkovski, art. cit., p. 109, 110. 
5 E.N. Kupreianova, Avtorskaia „ideia” i hudojestvennaia struktura „obşcestvennoi komedii” 
N.V. Gogolia „Revizor”, „Russkaia literatura”, 1974, nr. 4, p. 3-4, 7-8. 
6 L.V. Jarovina, Smeh Gogolia kak vârajenie ideino-nravstvennâh iskanii pisatelia, „Russkaia 
literatura”, 1976, nr. 2, p. 113. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

205 

 

 

 

                                                

 

obrajii roşii ca samovarul, astfel că, de la distanţă, puteau fi luaţi drept două samovare, 
dacă unul dintre ele n-ar fi avut o barbă neagră ca smoala”1.   

Apare mereu în situaţii comice sentimentalul personaj Manilov, un incurabil 
fantezist. La un moment dat, este asemănat cu un „motan”: „zâmbind şi strângându-şi 
ochii de plăcere, ca un motan gâdilat niţel pe după urechi”2. Un alt protagonist al 
romanului, Sobakevici, „omul-hrăpăreţ”, aduce „cu un urs de statură mijlocie”; „om 
sănătos şi puternic”, la „migălirea căruia natura nu şi-a prea bătut capul mânuind scule 
mici”, „ci l-a cioplit de-a dreptul: a dat o dată cu barda (...), fără să mai şlefuiască”3.  

Gogol-umorist este un mare maestru în transformarea metaforelor în grotesc, 
menit să accentueze o trăsătură sau alta, dându-le o înfăţişare ireală, deformată comic. 
Asemenea categorii estetice, precum grotescul şi fantasticul, se află în relaţii de înrudire, 
dat fiind că în ambele cazuri are loc o deformaţie sau o recreare a realităţii cu ajutorul 
ficţiunii, imprimându-i o senzaţie de stranietate. 

Ca exemplu, poate fi dată, în acest sens, scena în care Cicikov, păşind în casa 
Korobocikăi, tresări la auzul „unui şuier ciudat”, a „unui zgomot, de s-ar fi zis că odaia 
se umpluse cu şerpi. Uitându-se în sus, Cicikov se linişti însă, căci îşi dădu seama că 
ceasornicul de perete se pregătea să bată”4.      

Totodată, „comismul exterior” se află, în Suflete moarte, într-o strânsă legătură 
cu „comismul interior”, menit să pătrundă în adâncul psihologic al personajului. Astfel, 
Nozdriov, lăudăros şi mincinos, este – cum spune autorul – „o persoană întrucâtva 
istorică”, pentru că n-a existat vreo petrecere, la care să nu i se fi întâmplat „vreo 
istorie”: „fie că jandarmii îl scoteau pe sus din sală, fie că amicii lui erau nevoiţi ei înşişi 
să-l  dea pe brânci afară”. Şi iată că, o metaforă grotescă, prin care acest personaj este 
comparat cu un locotenent ce asaltează o fortăreaţă, ne ajută să înţelegem mai bine 
natura acestui personaj. Scena s-a petrecut la o partidă de dame cu Cicikov: „Înainte, 
băieţi!”, răcneşte cu însufleţire locotenentul, fără să-şi dea seama că, astfel, zădărniceşte 
planul bine şi dinainte chibzuit al asaltului general; că milioane de ţevi de armă au şi 
ieşit din scobiturile  zidurilor înalte până la nor; că din plutonul lui neputincios se va 
alege praful şi că glonţul ucigaş a şi început să şuiere, pregătit să închidă gura care 
ţipă”5.   

Tablourie gogoliene realiste sunt pătrunse de umor, aşa cum observăm, de pildă, 
şi în cazul lui Pliuşkin, despre care autorul spunea că „ajunsese un fel de gaură în 
urzeala omenirii”. „Ochii lui mici – citim în roman – nu-şi pierduseră încă din vioiciune 
şi-i jucau sub sprâncenele-i stufoase, ca nişte şoricei care – scoţându-şi botişoarele 
ascuţite din găuri, ciulind urechile şi mişcând din mustăcioare – iscodesc dacă nu cumva 

 
1 N.V. Gogol, Suflete moarte. Poem. Traducere de Igor Creţu, Litera, Chişinău, 1997, p. 9. 
2 N.V. Gogol, Suflete moarte. Poem. Ediţia a III-a. Traducere de  Acad. Tudor Arghezi..., ed. cit., 
p. 23.             
3 Idem, p. 81. 
4 Idem, p. 38. 
5 Idem, p. 75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

206 

 

 

 

                                                

 

stă la pândă, în apropiere, vreun motan sau vreun ştrengar poznaş, şi adulmecă 
bănuitor”1.  

Iar comparaţia grotescă a funcţionarilor de la serata guvernatorului, îmbrăcaţi în 
„fracuri negre”, cu un „escadron” de muşte „deasupra unei căpăţâni de zahăr sclipitoare” 
îi provoacă „groază” cititorului, după mărturisirea scriitorului Valentin Kataev 2.   

Astfel, conducându-şi „de mână” „straniile personaje”, Gogol le privea, aşa cum 
recunoştea el însuşi, printr-o prismă dublă: „prin prisma râsului vizibil lumii”, dar şi 
„printre lacrimi, invizibile”. Această ideee a legăturii strânse dintre elementele comice şi 
cele tragice în opera gogoliană – râsul şi plânsul – este adânc înrădăcinată în lucrările 
despre scriitorul rus. 

În timpul vieţii lui Gogol, cunoscutul critic S.P. Şevâriov, reflectând asupra 
raportului dintre „umorul comic” şi „fantezie” în Suflete moarte, conchide că „demonul 
comic al ironiei” gogoliene face ca fantezia poetului să nu cuprindă şi părţile pozitive 
ale realităţii ruse3. Or, acest „echilibru” între „umorul comic” şi „fantezie” este păstrat 
în capodopera lui M. Bulgakov.   

Am remarca mai întâi, în acest context, că, în atitudinea lui Bulgakov faţă de 
marele clasic rus, se observă o schimbare. Dacă prima lui întâlnire cu Suflete moarte l-a 
făcut să scrie foiletonul Aventurile lui Cicikov, apărut în anii ’20, în care tratarea 
romanului gogolian corespundea cerinţelor acelei perioade când Gogol era văzut 
exclusiv ca un scriitor satiric. Astfel, transplantând personajele clasicului rus într-un 
mediu contemporan, birocratic-funcţionăresc, propice acţiunii a tot felul de impostori şi 
escroci, Bulgakov urmărea satirizarea realităţilor sovietice din anii respectivi.   

Altfel stau lucrurile în anii ’30, când scriitorul sovietic lucra la dramatizarea 
capodoperei gogoliene. Acum romanul Suflete moarte este văzut dintr-un alt unghi de 
vedere. Autorul scenariului caută să completeze elementele comice şi satirice cu 
elemente epice, menite să accentueze tonalitatea lirică a romanului, nu întâmplător 
numit de Gogol „poem”. M. Bulgakov a intenţionat să introducă în piesa sa un erou liric, 
pe însuşi autorul romanului, care simţea faţă de lumea pe care o plămădise un sentiment 
de profundă tristeţe şi înstrăinare. Sentimente consonante cu starea de spirit a lui 
Bulgakov însuşi, care lucra în anii aceia la romanul său de sinteză, Maestrul şi 
Margareta.    

Or, spre deosebire de Gogol, Bulgakov, stabilind un „echilibru” între „umorul 
comic” şi „fantezie”, îşi împarte personajele în două categorii, unele aparţinând „polului 
de sus”, iar altele – „polului de jos”. În funcţie de această polarizare, şi râsului îi revin 
roluri diferite. 

Atitudinea autorului faţă de reprezentanţii „polului de jos” este caustică, 
Bulgakov devenind ironic şi sarcastic în raport cu societatea literaţilor mediocri, 
intoleranţi faţă de talentele autentice, a căror preocupări se reduc la asigurarea unui loc 

 
1Idem, p. 100-101. 
2 V. Kataev, Vozvraşceaias’ k Gogoliu, „Voprosî literaturî”, 1984, nr. 3, p. 94. 
3 Vezi www. lib.ru/ Klassika: Şevâriovi, art. cit., p. 10-11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

207 

 

 

 

                                                 

confortabil în viaţă. Ilustrativă, în această privinţă, este scena nocturnă din restaurantul 
„Griboedov”, învăluită într-o atmosferă grotescă: 
 

Fix la miezul nopţii, în primul dintre saloane, ceva bufni, zdrăngăni, apoi începu să 
răpăie şi să tresalte. Şi tot atunci un glas strident de bărbat urlă disperat, în 
acompaniamentul muzicii: „Aleluia!” Se dezlănţuise faimosul jazz-band de la 
Griboedov. Chipurile acoperite de transpiraţie parcă se luminaseră, caii zugrăviţi pe 
tavan prinseră viaţă, filamentele becurilor străluciră mai tare şi, deodată, ca scăpate din 
lanţ, se prinseră în dans ambele saloane, iar după ele, şi terasa (...). Glasul strident nu 
mai cânta, ci răgea „Aleluia!”. Bubuitul talgerelor aurii din orchestră era acoperit uneori 
de zdrăngănitul, bubuitor şi el, al veselei pe care spălătoresele o expediau pe un plan 
înclinat la bucătărie. Într-un cuvânt, curat infern (...). Şi se topeşte gheaţa în frapieră, şi 
la măsuţa de alături sclipesc ochii bovini, injectaţi de sânge ai nu ştiu cui, şi groaza, 
groaza... O, zei, o, zei, daţi-mi otravă, otravă!...1. 

 
Într-o cheie grotesc-ironică este susţinută scena înmormântării lui Berlioz, unde 

caracterul tragic al situaţiei e anihilat de dispariţia capului celui decedat, ca şi de faptul 
că printre cei prezenţi nu se afla nicio fiinţă care să fie sincer cuprinsă de mâhnire. Şi, 
spre deosebire de Gogol, la Bulgakov nu poate fi surprinsă nicio „lacrimă” în raport cu 
protagoniştii săi negativi.   

Bulgakov recurge la elemente comice şi atunci când îşi zugrăveşte personajele 
ce aparţin „polului de sus”, cum sunt: Woland, suita sa, Margareta, Ivan Bezdomnâi, 
toate acestea intrând în domeniul comicului. Însă, în cazul personajelor respective, e 
vorba de umor, rolul căruia este nu de a demasca, ci de a provoca o bună dispoziţie. 

E important de reţinut şi faptul că aceşti eroi nu se află simultan în cele două 
zone, ale „seriosului” şi „veselului”, aşa cum se întâmplă cu eroii lui F. Dostoievski, 
despre caracterul ambivalent al cărora  vorbeşte M. Bahtin în cartea sa, Problemele 
poeticii lui Dostoievski. În ceea ce îl priveşte pe M. Bulgakov, comicul nu este decât o 
mască, şi aceasta va cădea în finalul romanului, personajele sale pozitive apărând în 
adevărata lor înfăţişare, una romantic-dramatică. Astfel încât „comismul lor exterior”   
n-are nicio legătură cu natura lor reală.  

Prin urmare, dacă „izvorul vrăjii” la Gogol porneşte din „îmbinarea comicului 
cu tristeţea”, dacă Gogol „trece uşor de la râsul în hohote” la „gânduri adânci şi triste” 
(S.P. Şevâriov), la Bulgakov, comicul şi tragicul sunt net separate. Personajul principal, 
Maestrul, este cea mai grăitoare dovadă în acest sens. S-a spus că prototipul Maestrului 
ar fi fost însuşi Gogol, care, potrivit legendei, şi-ar fi ars, înainte de moarte, manuscrisul 
celei de a doua părţi a Sufletelor moarte. Bulgakov ne arată însă că, în cazul unui artist 
pe care societatea contemporană lui nu-l recunoaşte, efectul comicului nu-şi găseşte 
locul. 

 
1 Bulgakov, Maestrul şi Margareta, p. 73-74, 75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. XLVI, nr. 3 
 
 

   

208 

 

 

 

                                                

 

Iar dacă romanul Suflete moarte se încheie cu încrederea autorului în salvarea 
pământului rusesc:„Acum chestiunea e că trebuie izbăvită ţara”1, finalul romanului 
Maestrul şi Margareta este susţinut într-o notă de profundă tristeţe: „O, zei,  o, zei!   Cât 
de trist e pământul în amurg!2.  
   
                                      
                   
                
 

          

 
1 N.V.Gogol, Suflete moarte. Poem. Ediţia a III-a. Traducere de Acad. Tudor Arghezi..., ed. cit., 
p. 332. 
2 Bulgakov, Maestrul şi Margareta, p. 467. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:24 UTC)
BDD-A24204 © 2010 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

