
 

 

 

 

 

LE DÉFI MODERNISTE DU PATRIMOINE: MÉMOIRE, TRADITION, 

INTERPRÉTATION 

 
Monica Spiridon1, 

Université de Bucarest  

 

 

 

 

Resumé  

 
 

Ma contribution porte sur le patrimoine faustien, en tant qu’entrepôt d’une riche 

mémoire littéraire se prêtant à des réinterprétations fort diverses quant à leurs moyens et à leurs 

effets de réception. Historia von D. Johann Fausten, dem weitbeschreyten Zauberer und 

Schwarzkunstler se trouve à la source d’un fort paradigme de la littérature européenne, illustré par 

Marlowe, Goethe, Thomas Mann ou Boulgakov. Parmi ses nombreuses reconversions du XXe 

siècle, La mort du docteur Faust, de Michel de Ghelderode et Lust, la demoiselle de cristal, 

enchâssée par Paul Valéry dans l’amalgame hétéroclite de textes qui portent le titre générique de 

Mon Faust, étalent le même penchant autoréférentiel. Autoréflexif et à la fois intertextuel, le 

drame de Ghelderode entame un dialogue direct avec la version goethéenne. La littérature 

originaire y cesse de fonctionner comme un horizon axiomatique pour s’ériger en hypotexte. Chez 

Valéry, les rapports paradigmatiques entre le diable et le docteur Faust est parodiquement mis à 

l’envers. Dans l’esprit d’une modernité ostentatrice, l’écrivain français met en question le modèle 

                                                           
1 Monica Spiridon, professor of Semiotics and 20th Century European Culture at the 

University of Bucharest. (Romania). Author of approximately 100 academic studies published in 

scholarly periodicals and of several chapters in books published in Germany, Italy, Canada, 

Greece, The Netherlands, France, Portugal ,Brazil,  Iceland, Cyprus, Slovenia, Estonia,  The 

Czech Republic,  Great Britain, Hungary and the U.S. and  of several books of  semiotics, cultural 

Studies and East-Central European intellectual history of the twentieth century. Among her 

publications: Despre “aparenta” si “realitatea” literaturii (On the “ appearance and the “ reality” 

of literature)(1984); Apărarea şi ilustrarea criticii. (A Defense and an Illustration of Criticism 

.1996);  Interpretarea fără frontiere. (Interpretation without Borders (1998.);  Melancolia 

descendenţei. O fenomenologie a memoriei generice în literatură. (Melanchol y   of Descend: A 

Phenomenological Approach to the Generic Memory in Literature) (2000); Cultural Frameworks: 

Real and Made-up Patterns,  Bucharest, Ararat, 2003;  Les dilemmes de l’identité aux confins de 

L’ Europe. Le cas roumain, Paris, L’Harmattan, collection la Philosophie en commun, dirigée par 

Jacques Poulain et Patrice Vermeren, 2004. Member of the ICLA Executive Committee (1997-

2003), acting president of the ICLA Research Committee on Eastern and South-Eastern Europe, 

founder and member (2003-2007)of the Executive Bureau of the European Network of 

Comparative Studies (ENCS). Member of the Steering Committee and of the Scientific Board of 

the European Research Project ACUME (Approaching Cultural Memory) (2002-2006). Chair to 

the Experts panel for Literature of the European Science Foundation (ESF). mspiridon@ines.ro 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIRDON 12 

goethéen et s’applique à le déconstruire. Au delà de leurs  stratégies différentes, les deux auteurs  

visent également  la mise en question du patrimoine littéraire, ainsi que les rapports 

entre « vivre » et « livre », pour reprendre la formule de Genette. 

 

 Mots-clés: patrimoine, mémoire littéraire, intertextualité, autoréférence regressive,  

motivation paradigmatique, théorie de la lecture. 

 

 

La littérature est l’héritière d’une tradition  surannée, qu’elle  évoque,  

commente, interprète, traduit,  contrefait, reconvertit, transfigure, corromps, 

pervertit et qu’elle fait renaître systématiquement. Par la  répétition,  la citation, 

l’allusion, le plagiat imaginaire, l’exégèse fictive,  la parodie,  la paraphrase  ou 

la pastiche, la succession  s’impose comme une des lois  fondamentales de la 

création littéraire.  

Ce qu’on appelle conventionnellement l’arbitraire du signe n’est pas 

sans conséquence pour le statut sémiotique de la littérature. Il explique sa quête 

perpétuelle des moyens  pour compenser ce défaut génétique. D’après Gérard 

Genette, la littérature s’empresserait d’exhiber un Parce que résolu, afin de 

devancer le Pour quoi? obstiné du lecteur virtuel. (Genette, 1969). Les 

stratégies de la  motivation littéraire sont d’ailleurs  fort  diverses. A part  la 

justification qu’on appelle l’illusion réaliste  (tout le monde en est familier, ou 

croit bien l’être) il faut  ajouter l’arbitraire artistique carrément assumé. C’est   

la solution choisie par Sorel, dans une fameuse défense du Cid, au siècle 

classique. L’auteur du plaidoyer conclut sèchement que tel ou tel détail du texte 

s’avère techniquement indispensable au créateur bien qu’il soit tout à fait 

inacceptable pour la bienséance du moment. 

  Au XXIème siècle, les modèles conserves par la mémoire littéraire 

fournissent fréquemment aux écrivains un type d’argument que j’appellerais  la 

motivation  paradigmatique. Aussi éloignée de la motivation réaliste que de 

l’arbitraire assumé, elle prend pour  point d’appui ce qui a été déjà écrit  au fil 

du temps: le patrimoine. 

La conscience de la filiation culturelle du texte reste  une des formes 

majeures de l’autoréflexivité littéraire. Les auteurs penchés vers ce type 

d’autoréférence régressive adoptent une perspective comparative manifeste en 

rapportant leurs textes  à des modèles  originaires, que l’on peut concevoir  au 

moins de deux façons différentes.  

D’une part, on postule une relation  intertextuelle explicite entre un 

hypertexte et sa précédence hipotextuelle,  dans les termes brevetés  par Gérard 

Genette. (Genette: 1979; 1982)  

De l’autre,  les références aux entrepôts de la littérature renvoient à une 

mémoire génétique diffuse, à une réalité axiomatique, ou si l’on veut à une 

hypothèse de lecture. Dans tous les deux cas, l’autoréférence régressive reste 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



LE DÉFI MODERNISTE DU PATRIMOINE: MÉMOIRE, TRADITION, INTERPRÉTATION 13 

une fonction servie par des formes et par des techniques littéraires fort  

diverses. 

Ma contribution porte sur  le  patrimoine faustien européen, l’entrepôt 

d’une riche mémoire littéraire se prêtant à des réinterprétations fort diverses, 

quant à leurs moyens et à leurs effets de réception. Dans les analyses qui 

suivent je vais m’intéresser aux buts poursuivis par la manipulation de la 

mémoire génétique  aussi bien qu’à  ses effets de réception.  

        Historia von D. Johann Fausten, dem  weitbeschreyten Zauberer und 

Schwarzkunstler (éditée en 1587) est la source d’un paradigme bien charpenté 

de la littérature européenne,  successivement illustré  par Marlowe, par Goethe, 

par Thomas Mann ou par Mickhail Boulgakov. Parmi ses nombreuses 

reconversions du XXe siècle,  La mort du docteur Faust, de Michel de 

Ghelderode et Lust, la demoiselle de cristal, de Paul Valery étalent   

ostensiblement le même penchant autoréférentiel. 

           Autoréflexif et à la fois  intertextuel, le  drame La mort du Docteur 

Faust de Michel de Ghelderode (1955a), entame un dialogue direct avec sa 

précédence goethéenne. Il y est question de la littérature au second degré, en 

tant que méta-littérature qui réfléchit sur la genèse, les prérogatives et les 

recettes consacrées de la littérature. 

          Au début de l’intrigue, à l’intérieur de la taverne Aux quatre saisons, une 

scène  de théâtre  représente le monde des personnages goethéens, tandis que 

dans la salle  évoluent leurs doubles, confectionnés par l’écrivain belge. Il faut 

aussi remarquer que la mise en page du texte, qui se range en deux colonnes 

parallèles, confère une réalité graphique  supplémentaire  à la relation  entre  le 

Faust gœthéen et sa copie. 

Derrière tous,  au plus bas fond de   la salle, campe le Diable, nommé 

Diamotoruscat, qui a plus d’une façon dans son sac et qui parvient à tout 

surveiller. Il mène de main de maître le jeu de la littérature et produit des 

remarques saisissantes visant le syndrome répétitif frappant du monde fictif qui 

l’entoure. On lui  réserve le privilège d’évaluer du dehors l’univers imaginaire 

de Michel de Ghelderode  et de révéler au lecteur son modèle vénérable. De 

cette  façon-ci, le  Malin s’arroge le statut de commentateur d’une pièce ou il se 

trouve inscrit en tant que personnage.  

    A un moment donné, le vieux savant nommé Faust, qui se mêle 

abasourdi parmi la foule de la taverne, et respectivement son modèle, l’acteur 

du spectacle  goethéen, se trouvent face à face dans un épisode autrement 

significatif. Aucun des deux n’est plus sur de son identité. Qui est le modèle et 

qui sa copie ? Ou  bien qui est réel et qui ne l’est pas. De telles questions 

incommodes se multiplient à perte de vue dans la pièce, poussant les deux 

sosies vers des  sentiments  débordants. La conscience  plus ou moins acute de 

tout personnage archétypal que son existence est prédéterminée par la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIRDON 14 

littérature  porte d’habitude l’empreinte d’une  humeur particulière.  Autrement 

dit, la représentation fictive de la descendance d’un texte littéraire engendre  

couramment des  réactions placées entre des extrêmes  comme l’orgueil, d’un 

coté,  et  la  frustration plus ou moins mélancolique, de l’autre.  

Dans La mort du Docteur Faust ainsi que dans Don Juan (de 

Ghelderode: 1955 b) les  deux pièces métafictionnels de théâtre produites par 

de Ghelderode, l’auteur insiste sur les humeurs de ses personnages 

archétypaux, qui oscillent entre la révolte, la rancune et les ressentiments  

larmoyants. Il y en a qui sont accablés par la grandeur de leur rôle, complexés 

par leur mythe génétique, ou bien malheureux et pleurnichants. Dans Don Juan,  

les quatre  imitateurs occasionnels d’un précurseur littéraire illustre oscillent  

entre le Don Juan qui pleure sur le parvis de sa légende et le Don Juan arrogant,  

qui étale tambour battant sa fierté archétypale. Dans La mort du Docteur Faust, 

les deux personnages homonymes éprouvent plutôt une sorte de confusion, 

mêlée d’une véritable terreur paradigmatique, dont ils  tachent à  se défaire, 

coûte que coûte. Quant à l’orgueil, il  est  exclusivement la part du Diable. 

Diamotoruscat épie diligemment  les deux sosies, qui se disputent à 

tour de rôle  leur  droit  à la réalité ou  tout au contraire  leur droit  à l’art. 

Finalement, tandis que l’acteur déconfit se livre à la foule, ameutée par la mort 

de la petite Marguerite, le Docteur Faust, lui, se tire une balle à la tête, pour se 

débarrasser de  son fardeau génétique. A son chevet,  le Diable  tire adroitement 

les conclusions de rigueur, portant sur le statut de la littérature, sur son  ainsi 

dite «  réalité » et  sur ses racines, qui plongent implacablement dans le déjà  

crée. En tant que porte parole de  Michel de Ghelderode,  tout le long de 

l’intrigue Diamotoruscant s’est d’ailleurs copieusement amusé à propos des 

vaines efforts des deux Faust qui nourrissent l’illusion d’une  frontière entre  le 

réel et l’art, au beau milieu d’un univers cent pour cent fabriqué.  

  Son point de vue vient à la rencontre des indications régisorales du 

drame, spécifiant que celui qui représente le Docteur Faust sur la scène n’a l’air 

d’être réel que s’il est un fort mauvais acteur. Ce qui veut dire qu’en dépit de 

leurs fantasmagories, les personnages de la pièce sont  toujours circonscrits par 

la littérature et que toute évasion de leur théâtre imaginaire débouche 

implacablement dans une vie également fictive. A ce point, on pourrait bien se 

demander pourquoi Michel de Ghelderode imprimerait-il un teinte méta 

technique si prononcée  à sa pièce de théâtre ? On pourrait y entrevoir une 

tentative de cet auteur éperonné de  lancer un défi  à des poéticiens comme 

Genette,  qui ne doutent pas que, dans la littérature, tout puisse être trié sur le 

volet, à l’aide des grilles taxinomiques  inflexibles, et rangé dans  une sorte de 

Musée imaginaire de la  Reine-Poétique. En fin de compte, les manœuvres de 

Diamotoruscat, un personnage dont les visées théoriques le placent dans la 

proximité de son auteur, semble avoir comme but de  saboter tout effort  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



LE DÉFI MODERNISTE DU PATRIMOINE: MÉMOIRE, TRADITION, INTERPRÉTATION 15 

systématique d’élucider les rapports entre les modèles littéraires et leurs copies. 

De son angle de vue, les  réfractions spéculaires croisées, ayant pour théâtre  le 

territoire de  la mémoire génétique, seraient plutôt réversibles. On peut lui faire 

crédit et admettre que les  modèles littéraires illustres ne sont guère immuns 

aux influences rétroactives de leurs  reconversions successives. Relu à rebours, 

dans la perspective de Thomas Mann, de Michel de Ghelderode ou bien de 

Mikhaïl Boulgakov, le Faust gœthéen suggère des interprétations plus d’une 

fois surprenantes. Le processus de l’éternel retour littéraire institue entre le 

modèle et ses imitations des rapports qui compromettent toute tentative 

taxinomique. 

Lust. La demoiselle de cristal fait partie d’un chantier de création et de 

réflexion que Paul Ambroise Valéry désigne globalement par le titre Mon 

Faust. Ebauches. (Valery, 1960) Au premier plan de la pièce de Paul Ambroise, 

se placent les rapports de force entre le Diable et son disciple, deux 

personnages également comblés par une mémoire génétique prodigieuse. Lust, 

la secrétaire novice du docteur Faust, reste l’unique débutante dans une  

représentation qui tient l’affiche européenne depuis des siècles. Son surnom, la 

demoiselle de cristal,  désigne métaphoriquement sa transparence, mal en point 

dans la compagnie des masques tellement  prestigieuses, rendues opaques  par 

leur  vénérable âge culturel. 

Néanmoins, on  se rend  vite compte qu’en dépit de leur notoriété, dans 

le texte de Valery, les rapports paradigmatiques, quasiment figés entre le Diable 

et le docteur Faust - « auteur de plusieurs œuvres littéraires et musicales 

estimées » – sont parodiquement  mis à l’envers. Dans l’esprit d’une modernité 

ostentatrice, l’écrivain  français met en  débat le modèle goethéen,  rien que  

pour le déconstruire diligemment. Dans cette démarche, la coopération du 

lecteur averti – « le lecteur de mauvaise fois et de bonne volonté » - reste 

cruciale. Le personnage auteur de Paul Valéry est en train de rédiger ses 

mémoires. Il ne faut surtout pas prendre ces Mémoires de moi, par le professeur 

docteur Faust, membre de l’Académie des sciences mortes etc. Héros de 

plusieurs œuvres littéraires estimées, (littéraires et musicales estimées, 

ajoutera-t-il plus tard, et pour cause), il ne faut donc pas les prendre pour des 

souvenirs autobiographiques. Car il s’agit de pures représentations (ou même 

des  inventions) de soi-même, qui puisent leurs sources dans les riches  

réservoirs  des modèles culturels. 

Le Faust valéryen est cent pour cent le produit de la mémoire livresque 

et l’œuvre qu’il est en train de concocter a pour  but de la représenter, de 

l’interpréter et de l’évaluer en abyme. D’un certain angle de vue, ce personnage 

est un brave homologue de son auteur, un des exégètes constants du thème 

faustien. On se rappelle que dans ses Cahiers ou dans Variété, Valéry 

s’applique à étudier les deux paradigmes littéraires qu’il va plus tard  mettre en 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIRDON 16 

scène: d’un coté le docteur Faust et de l’autre Méphistophélès. Surtout dans les 

notes occasionnelles parsemées dans ses Cahiers, le modèle goethéen est  

discrédité sans merci. 

Dans le premier acte de Lust, l’auteur fictif nommé Faust affronte 

vaillamment son maître d’autrefois - maintenant un pauvre diable en papier. 

Leur  dialogue  est censé  mettre à l’envers  l’image  du dernier, telle qu’elle fut  

accréditée par la mémoire  littéraire et avant tout par Goethe. Cet entretien, 

visant le rôle assumé par les modèles et par leur mémoire paradigmatique dans 

la création, se transforme progressivement dans un docte polémique 

professionnel sur l’éternel retour littéraire. Il y est question de l’originalité et de 

son rapport avec les ambitions innovatrices modernes 

   Le Faust poéticien de Valery amorce d’une manière  bien subtile les 

détails techniques visant le mécanisme de la descendance littéraire. Pour ce  

critique du patrimoine, l’ainsi dite originalité - taxée par lui  de répétition 

inconsciente, amnésique, de type biologique -  devrait toujours être conçue dans 

les limites du déjà crée. D’une part, l’auteur Faust ne s'avère point un adepte 

des théories naïves,  qui nourrissent l’illusion  de l’innovation absolue, quasi-

démiurgique, ignorant le soubassement répétitif de toute création. (Il faut y 

ajouter qu’à cet égard Méphistophélès, l’avocat obstiné du canon et de la 

permanence  des modèles humains, se range à ses cotes.) Mais d’autre part, le 

personnage écrivain de Valéry n’admet pas la répétition telle quelle ou la 

routine pieuse, non plus. A son avis, l’homme moderne s’est enfin éveillé  et il 

s’est mis à s’attaquer aux  fondements de la création. 

Placé à la mi-distance entre le mythe de l’originalité absolue et la 

sclérose du canon autoritaire et concerné par les recettes concrètes de la 

reconversion de l’héritage, le docteur Faust est en quête d’une solution 

conforme à la souplesse moderniste contemporaine. Mais dans ce but,  

explique-t-il, on devrait  tout d’abord abandonner les schémas figés, devenues 

stériles, comme l’épisode de Faust et de Marguerite, pour lequel le Diable 

garde un penchant particulier.   

    En ce qui le concerne, Méphistophélès se montre tout d’abord réticent. 

Il s’emporte contre  l’érosion des vieux symboles en perte accélérée de prestige 

et contre la manie contemporaine de tout transformer. Il commence par 

dénoncer le vice du changement à tout prix, mais au moment où le docteur 

Faust lui propose de coopérer à la rénovation du mythe faustien,  il accepte de 

conclure un pacte avec lui. Voilà donc les rôles du scénario  traditionnel tout à 

fait mis à l’envers, car chez Valéry c’est bien l’homme qui s’approprie la 

tentation. Le pacte stipule aussi un changement de  perspective sur la fabulation 

traditionnelle, ce qui rend le Diable dépendant de l’homme. Il est tout à fait  

légitime de concevoir ce contrat comme un pacte de lecture, car les deux 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



LE DÉFI MODERNISTE DU PATRIMOINE: MÉMOIRE, TRADITION, INTERPRÉTATION 17 

partenaires se mettent d’accord sur l’interprétation d’un certain texte et sur ses  

conséquences  pratiques. 

        A la suite de ce contrat, le docteur Faust  est censé produire  une grande 

œuvre consacrée à Faust. Mais, hanté par des questions de méthode, il ne 

s’empresse pas de se mettre au travail. Examiner  méticuleusement son projet  

lui semble prioritaire. En fin de compte, l’auteur  fictif de Valéry ne produit pas 

des chefs œuvre, comme le Maître anonyme de Boulgakov,  ou comme Adrian 

Leverkuhn de Thomas Mann. Il est plutôt  un petit monstre de la hyper lucidité,  

un  intellectuel de la même souche que  Monsieur Teste. 

Dans le second acte de sa comédie, Valéry change brusquement  de 

perspective. Après son dialogue avec le Diable, ayant visé surtout la production 

et le produit littéraire, l’écrivain Faust  affronte un lecteur ingénu, qui se 

précipite dans sa maison directement de la rue et exige de lui être présenté. Il 

s’agit évidement d’un personnage dépourvu de subtilité, qui tient  avoir 

l’opinion de Faust sur ses  menues questions existentielles. A ce point il nous 

faut retenir un détail essentiel pour la logique démonstrative  du texte valérien: 

dans Lust,  au premier plan  du débat ne se trouvent pas tellement  les dilemmes 

de l’auteur  à l’égard des  questions   épineuses de la création, que  la lucidité et 

la clairvoyance de son lecteur. C’est justement pourquoi  il munit sa pièce de 

toute une  équipe de commentateurs  du  prototype culturel nommé Faust:  le 

jeune apprenti volontaire du maître, autant stupide qu’il est borné; Lust, la 

secrétaire candide et dévouée;  enfin,  Méphistophélès en personne,  qui s’avère 

le plus subtil  de tous,  ce qui pour un diable herméneute n’est pas du tout 

exceptionnel.  

Il y a  dans la pièce de Valéry  un certain moment ou Méphistophélès  a 

l'air de pousser Faust de la littérature vers la vie. Dans les termes de Genette, 

qui donne un commentaire de cet épisode dans Palimpsestes,  cet auteur  bouffi 

d’orgueil oscillerait  entre la production d’un grand livre et une idylle avec 

Lust, autrement dit entre Vivre et Livre (Genette, 1982: 155-157). Mais de toute 

évidence, Genette s’accroche plutôt au sens épidermique de cet épisode.  Il faut 

nous rappeler qu’une  situation similaire survient dans  le fragment dramatique 

Le Solitaire  qui fait aussi partie de Mon Faust valérien. Les fées  proposent  

sans succès au vieux savant une transaction aguichante: sa mémoire littéraire, 

contre l’innocence primordiale et la vie éternelle. Dans les deux textes 

dramatiques  apparentés, la tentation a une tente polémique évidente. Tout 

comme dans ses Cahiers, Valéry y saisit l’occasion  de relire le scenario 

goethéen, rien que pour détourner ses sens dans  une direction opposée. 

Si l’on y est attentif, on remarque que le système de référence où Paul 

Ambroise situe ses personnages archétypaux exclut la possibilité d’une 

alternative vie ou littérature. L'oscillation apparente entre Vivre et Livre n’est 

qu’une mise en scène trompeuse, une simple mascarade où Méphistophélès et 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIRDON 18 

Faust agissent en  partenaires et complices. Pour les personnages de Paul 

Valéry  il n’y a qu’un monde de delà dont  les otages sont eux-mêmes,  dans des 

circonstances sans  issue: le royaume de la littérature éternelle. 

 

En guise de conclusion  

 

Dans les textes européens antérieurs au XXème siècle, même si on 

faisait fréquemment appel aux services de l’affiliation paradigmatique les 

personnages  n’étaient pas au courant de  leur condition de revenants de la 

littérature. C’était de la métafiction tout court, comme dans le roman de 

Cervantès, comme dans la littérature du XVIIIème siècle ou comme dans le 

Kunstlerroman  romantique. 

   Plus on avance vers la modernité, plus la mise en fiction de la mémoire 

parvient à mener de main de maître la lecture du texte, dans une direction  

nettement désignée. Le glissement progressif des allégories herméneutiques 

vers de vrais débats  esthétiques explique la présence dans le texte des créateurs  

de  littérature  et des  lecteurs diégétiques  de toute sorte. Leurs colloques 

animés, portant d’habitude sur les vertus et les risques de la descendance 

culturelle, procurent un point de départ aux hypothèses de plus en plus  

élaborées aptes à évaluer les  fonctions  légitimantes de la mémoire. Ce type de 

texte étale les questions  controversées de sa propre réception et indique  en 

même temps ses points d’ouverture vers le contexte historique et culturel 

global. 

On peut  même admettre  avec Genette (1997) que  les effets d’un texte  

dépendent également de l’intention expresse de son créateur et de l’attention 

particulière de son publique. L’étalage délibéré de l’héritage littéraire peut 

fonctionner comme un stimulus extrêmement efficace de  l’attention de lecture.  

Dans la littérature du  XXème  siècle, la mise en scène de la mémoire  devient 

donc une des tactiques  privilégiées,  aptes à précipiter l’effet esthétique.  Elle 

agit au moins dans deux directions convergentes.  D’une part,  le lecteur virtuel  

est pousse à se reconnaître dans tel ou tel personnage  du texte. Dans le miroir 

fictif que lui procure généreusement l’auteur, il se voit réagir par rapport au 

statut successoral de la littérature. De l’autre, l’auteur provoque son lecteur à 

formuler des  jugements  personnels sur la mémoire littéraire et réserve à ses 

réactions une portée  théorique explicite. Il faut  y ajouter que, de cette manière,  

l’attention du lecteur virtuel est automatiquement projetée dans un système de 

repères transindividuel  et contextuel.  

Dans l'économie symbolique occidentale, le XXème siècle s’impose 

par une mise en question des polarités fondamentales consacrées depuis Platon 

(le vrai et le faux; le réel et le fictif etc.). La mémoire culturelle procure à la 

littérature moderne une chance  de compromettre  de pareilles oppositions. Si 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



LE DÉFI MODERNISTE DU PATRIMOINE: MÉMOIRE, TRADITION, INTERPRÉTATION 19 

chez Cervantès, par exemple, la mise en scène de la mémoire confirme 

l’antinomie Vivre-Livre, Borges,  Graham Greene, Boulgakov, Valéry,  Michel 

de Ghelderode, Thomas Mann, parmi tant d’autres,  réservent à l’autoréférence 

régressive le rôle de  déconstruire une pareille polarité.   

Au delà de leurs  stratégies  et  de leurs techniques différentes, les deux 

auteurs que l’on vient d’analyser ci-dessus se laissent fasciner par les moyens  

de reconvertir l’héritage littéraire. Chez de Ghelderode tout comme chez 

Valéry, la filiation littéraire revêt l’aspect d’une représentation théâtrale ou l’on  

ne perd jamais de vue le publique. Pour eux la mémoire génétique de la 

littérature est avant tout un effet perceptif. Chacun à sa façon, ils  mettent au 

jour quelques repères essentiels  de ce que j’appellerais  une vraie  poétique de 

la réminiscence, qui glisse progressivement vers une théorie de la lecture. 

D'après Thomas Mann (Mann: 1960 a) l’appel  aux paradigmes de la  création  

procure à la lecture un point indispensable d’appui dans le déjà-connu. En vertu 

de l’identité du nouveau crée avec une instance légitimante prestigieuse, lire 

veut toujours dire reconnaître.  

Dans une  conférence, donnée  en 1932 à l’occasion du centenaire 

gœthéen - Goethe als represantant des burgerlicher Zeitalters - l’écrivain 

allemand appelle le retour de la création vers ses sources « noblesse de 

l’esprit»:  « C’est l’Allemagne et l’Europe tout ensemble: une filiation dont 

nous sommes fiers, car toute ascendance dans le domaine de l’esprit est de 

nature aristocratique. » Il faut que l’artiste ait des ancêtres, il faut qu’il sache de 

qui il descend » a dit  Goethe. »  (Mann, 1960a:42) 

     La littérature illustrée par les textes de Michel de Ghelderode et de 

Paul Valéry se met intrépidement au service de cette noblesse de l’esprit. Pour 

citer Serenus Zeitblom, un des personnages  du Docteur Faust de Mann, elle  

s’enracine dans la courbure du monde, qui nous permettrait de retrouver le 

commencement dans la fin. 

 

Références 

 

Alter, Robert, Partial Magic. The Novel as a Self-Conscious Genre, Berkeley, 

University of  California Press, 1975 

Dabezies, André, Le Mythe de Faust, Paris, Armand Colin, 1972 

de Ghelderode, Michel, « La mort du Docteur Faust »,  Théâtre, V, Paris, 

Gallimard 1955 a: 215-285 

de Ghelderode, Michel, « Don Juan »,  Théâtre, VI, Paris, Gallimard, 1955b, p. 

32-97 

Genette, Gérard, Introduction à l’architexte, Paris, Editions du Seuil, 1979 

Genette, Gérard, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris, Editions 

du Seuil, 1982  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti



MONICA SPIRIRDON 20 

Genette, Gérard,  L’Oeuvre de l’art, vol. II La relation esthétique, Paris, 

Editions du Seuil, 1997  

Hutcheon, Linda, Narcissistic Narrative. The Metafictional Paradox, New 

York and London, Methuen, 1984. 

Hutcheon, Linda, A Theory of Parody. The Teachings of Twentieth Century Art 

Forms, New York and London, Methuen, 1985 

Mann, Thomas, « Goethe représentant de l’âge bourgeois », dans Noblesse de 

l’esprit, Essais,  traduit de l’allemand par Fernand Delmas, Paris, Albin 

Michel, 1960 a 

Mann, Thomas, «Freud et l’avenir », dans Noblesse de l’esprit, Essais,  traduit 

de l’allemand par Fernand Delmas, Paris, Albin Michel, 1960 b 

Rose, Margaret, Parody & Metafiction. An Analysis of Parody as a Critical 

Mirror  to the Writing and  Reception of Fiction, London, Crom Helm, 

1979 

Spiridon, Monica, Melancolia descendenţei. Figuri şi forme ale memoriei 

generice în literatură,  Iaşi, Polirom, 2000 

Valery, Paul Ambroise, « Mon Faust. Ebauches », comprenant Lust ou la 

demoiselle de cristal (Comédie) et Le Solitaire ou Les malédictions de 

l’Univers (Féerie dramatique), dans Œuvres, II, Edition établie et 

annotée par Jean Hytier,  Paris, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 

1960, p.278-379 

     

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:36 UTC)
BDD-A2403 © 2010 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

