
 612

LA NAUSÉE OU L’ÉCRITURE COMME POSSIBILITÉ DE SE LIBÉRER DE LA 

LIBERTÉ 

Corina Dâmbean, préparateur univ. 

Université Petru Maior 

Târgu Mureş 

 
Résumé 

Cet exposé se propose d’aborder le roman La Nausée non pas comme un roman de la contingence 

pure comme il est souvent considéré mais comme un roman des remèdes envisagés contre cette contingence 

quand l’être humain prend conscience de son ordre dans l’univers. 

L’homme est jeté dans l’existence et condamné à être libre, à construire son propre destin et devant 

les diverses situations auxquelles il doit se confronter, il essaie le salut. Ça arrive chez le héros sartrien à 

travers le voyage, l’amour et  l’écriture en tant qu’acte de création et production artistique. Ce dernier 

seulement pourrait prouver son infaillibilité pour une double perspective : celle de la conscience émettrice et 

celle du destinataire. 

La Nausée se préfigure ainsi non seulement comme le roman d’une crise ontologique par excellence 

mais aussi le roman d’une théorie de l’écriture et de l’histoire d’une écriture qui est le roman même.  

 

S’il est vrai que «l’écrivain écrit aveuglement par un besoin absurde de se délivrer de ses 

peurs et de ses colères »1 signifie que la Nausée est par l’intention de son auteur un refoulement et une 

réflexion tout aussi réelle que subjective. Le choix narratif, celui du roman-journal où le héros et le 

narrateur se confondent, témoigne de l’intention d’authenticité mais aussi d’un impératif besoin 

d’écrire chaque jour à propos des émotions et des événements. 

Le roman est apparemment une succession arbitraire de thèmes narratifs et réflexifs, justifiée 

dans l’avertissement aux lecteurs par le manuscrit retrouvé et publié par les éditeurs: le journal 

d’Antoine Roquentin. Il y a d’une part le héros principal rentré de l’étranger à Bouville pour écrire un 

livre d’histoire, il y a la vie à Bouville du héros principal d’une part et des autres habitants d’autre part, 

l’histoire de l’amour entre Roquentin et Anny, etc. Au fait le roman se construit autour de deux thèmes 

principaux: la liberté de l’individu jeté dans l’existence à se faire le propre destin et la gratuité de 

l’existence. 

La Nausée a été écrite en 1938 et elle se constitue dans une sorte d’introduction aux 

créations théoriques ultérieures de Sartre auxquelles nous avons recouru dans cet exposé pour mieux 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 613

comprendre certains idées de l’écrivain qui naissent avec ce roman. Quelques-unes seront développées 

ultérieurement jusqu’à constituer un système de pensée tout à fait particulier. 

Le mot clé qui modèle la pensée de Sartre est celui de « liberté » : «  […] qu’il soit essayiste, 

pamphlétaire, satiriste ou romancier, […], l’écrivain n’a qu’un seul sujet : la liberté2 ». « La liberté qui 

se manifeste par l’angoisse se caractérise par une obligation perpétuellement renouvelée de refaire le 

Moi qui designe l’être libre »3. Donc Sartre refuse de croire dans un déterminisme qui pourrait priver  

l’être humain de toute initiative, en annulant aussi la responsabilité de ses actes ; l’être libre est 

confronté à diverses situations, sa liberté consistant dans l’option pour une certaine alternative. 

La réalité affrontée est amorphe, horrible mais surtout gratuite ; Dieu n’y existe pas et le 

véritable absolu c’est l’absurde et «  tout ce qui existe naît sans raison, se prolonge par faiblesse et 

meurt par hasard ». L’existence est la contingence pure où individu et matière se mêlent jusqu’à une 

contamination réciproque et réversible, « une incertitude de frontière qui empêche de faire le partage 

entre le sujet et le monde, entre une main et un galet, entre le sec et le boueux »4 ce qui donne naissance 

au sentiment de nausée,  « une espèce d’écœurement douceâtre.» 

Cette nausée dont le personnage de Sartre témoigne qu’elle ne se trouve pas dans l’être mais 

partout dans l’extérieur est un sentiment plutôt psychique que physique et elle en résulte du manque de 

concordance entre l’intérieur et l’extérieur. Tout est « chosifié » autour du héros. Les choses sont 

l’image de la condition humaine, l’homme, telle une racine du marronnier qui s’enfonce dans la terre 

est resté prisonnier de la matière : «  l’homme est matière malléable, mouvante ; l’existence c’est la 

pâte même des choses. […]  les objets, ils me touchent, c’est insupportable. J’ai peur d’entrer en 

contact avec eux tout comme s’ils étaient des bêtes vivantes.»5 

Les détails des choses qui entourent Roquentin sont excessivement visualisés et 

l’identification de l’objet en le nommant fait naître l’idée que cet exercice est tout à fait inconsistant. 

C’est le moment où naît la nausée, et c’est à ce moment où le protagoniste perd la conscience du mot et 

le pouvoir de faire correspondre des signes à des signifiés que la réalité prend une forme de « vide ». 

Trois solutions sont envisagées (plus ou moins consciemment) pour s’enfuir à ce mal 

existentiel et pour remplir ce vide générateur de nausée: le voyage, l’amour et l’écriture. 

Roquentin a voyagé en Europe centrale, en Afrique du Nord et en Extrême-Orient et cette 

expérience s’est révelée seulement en partie satisfaisante car le fait de visiter d’autres pays ne semble 

pas lui donner le confort existentiel songé. Le roman commence là où il a cessé ses voyages et il est 

rentré à Bouville, il lui en reste le souvenir des pays visités, le sentiment d’aventure qu’éprouve 

l’Autodidacte en regardant les photos prises dans divers pays mais dans son immuable solitude 

Roquentin se confesse à lui même a propos des voyages: « Non, je n"ai pas eu d’aventures.» 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 614

D’autre part Anny, une ancienne amante de Roquentin se nourrit de voyages exotiques et 

chez elle le voyage a une autre signification. Anny continue à voyager au moment du roman et le 

voyage c’est sa manière de se faire la vie qui se fixe parfois dans des «  moments parfaits ». Anny 

qu’on connaît au moment de l’entretien avec Roquentin est lasse de tant de voyages qui finissent par 

donner  plutôt l’impression de fuite que  de revitalisation. Quand même, comme on l’a déjà dit, elle est 

dépendante de ce déplacement d’un lieu à l’autre mais sa faute au moment de la rencontre des deux 

amoureux est de ne plus se réjouir du voyage mais de se nourrir du passé, des mémoires ce qui donne 

un signe de manque d’authenticité dans son existence. 

Quant à l’amour sartrien il faut absolument commencer le jugement critique par une 

observation faite dans L’Être et le Néant par Sartre, même si cette observation est faite quelques années 

plus tard après la rédaction de La Nausée: « Celui qui veut être aimé ne désire pas l'asservissement de 

l'être aimé. Il ne tient pas à devenir l'objet d'une passion débordante et mécanique. Il ne veut pas 

posséder un automatisme. [...] Mais, d'autre part, il ne saurait se satisfaire de cette forme éminente de la 

liberté qu'est l'engagement libre et volontaire. Qui se contenterait d'un amour qui se donnerait comme 

pure fidélité à la foi jurée ? Qui donc accepterait de s'entendre dire : « Je vous aime parce que je me 

suis librement engagé à vous aimer et que je ne veux pas me dédire je vous aime par fidélité à moi-

même ? » Ainsi l'amant demande le serment et s'irrite du serment. Il veut être aimé par une liberté et 

réclame que cette liberté comme liberté ne soit plus libre. Il veut à la fois que la liberté se détermine 

elle-même à devenir amour - et cela, non point seulement au commencement de l'aventure mais à 

chaque instant - et, à la fois, que cette liberté soit captivée par elle-même, qu'elle se retourne sur elle-

même, comme dans la folie, comme dans le rêve, pour vouloir sa captivité. Et cette captivité doit être 

démission libre et enchaînée à la fois entre nos mains. Ce n'est pas le déterminisme passionnel que nous 

désirons chez autrui, dans l'amour, ni une liberté hors d'atteinte mais c'est une liberté qui joue le 

déterminisme passionnel et qui se prend à son jeu.»6 

C’est seulement ainsi qu’on peut comprendre l’amour libertin du personnage Roquentin et de 

l’écrivain Sartre , un périple continuel entre l’amante officielle et d’autres jeunes femmes, une sorte de  

un chaos amoureux difficile à comprendre sinon dans les limites de la théorie illustrée plus haut. 

 L’amour sartrien  semble un jeu perpétuel pour le protagoniste en quête de l’aventure 

excentrique, même pervertie  d’immoralité. La preuve en est dans le roman la description des scènes  

d’amour sexuel sans aucune implication, le fort besoin de viol ressenti par Roquentin à la vue de 

l’exhibitionniste 

  . Nous ne voulons pas nous arrêter sur l’amour dans l’œuvre de Sartre qui d’ailleurs pour 

les représentants du nouveau roman est un sujet périphérique et un sujet générateur d’autres thèmes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 615

comme le remarque Romulus Munteanu7,  mais il faut comprendre l’amour chez Sartre de cette 

perspective : non pas un abandon total qui équivaut a une captivité imposée mais plutôt une recherche 

de liberté. 

 Il y a quand même l’amour des «  moments privilégiés », des jeux de rôles faits pour 

créer et maintenir (du moins tant que « les masques » le permettent) l’amour. Mais ces moments sont 

tout aussi passagers que le sentiment même qui se trouve sous l’impératif de se refaire sans cesse en 

changeant de décor (que ce soit environnement ou partenaire). C’est pour cela que Roquentin échoue 

dans l’amour avec Anny lorsqu’il perd cette capacité de complicité à créer de «  moments parfaits » en 

se fixant dans un passé amoureux qui a perdu sa force de se montrer viable, sa capacité d’ordonner le 

monde a travers l’amour. D’ailleurs les épisodes  du roman qui parlent de la relation Anny-Roquentin 

sont le témoignage d’une discontinuité dans leur amour, de l’impossibilité d’une réconciliation capable 

à refaire l’équilibre de leur vie. 

 Roquentin est un personnage assez bizarre, rien ne le contente ; le voyage ou l’amour lui 

laissent un goût amer d’insatisfaction, d’autant plus qu’il réfléchit beaucoup à tous ces moments. 

La conscience d’Antoine Roquentin qui se confronte au monde comme chaos est plus 

réflexive que celle des personnes qui l’entourent : « ma pensée c’est moi : voilà pourquoi je ne peux 

pas m’arrêter. J’existe parce que je pense…et je ne peux pas m’empêcher de penser »8. Ça fait naître en 

lui une vive volonté humaine de rationaliser l’existence, d’introduire les choses et les phénomènes dans 

certaines règles de la symétrie. C’est pour cela que lorsqu’il se propose de dépasser l’existence non 

authentique, il se met à écrire tout ce qu’il voit et ce qu’il constate, pour établir un ordre dans ce chaos 

existentiel : « le mieux serait d’écrire les événements au jour le jour. Tenir un journal pour y voir clair. 

Ne pas laisser échapper les nuances, les petits faits, même s’ils n’ont l’air de rien et surtout les 

classer » 9, il veut refaire la cohérence interne du moi. Antoine de Roquentin réussit à éloigner l’état de 

nausée en commençant à écrire un livre sur la biographie d’un personnage historique, M. de Rollebon 

et cet acte de création éloigne l’obsession du suicide qui était née en lui et confère un certain sens à 

l’existence mais quand même ce n’est pas une création tout à fait satisfaisante. Chaque fois qu’il pense 

à M. de Rollebon il lui vient l’idée d’écrire un ouvrage de pure imagination car fixer le passé dans un 

récit serait une erreur, ironiquement reconnue par l’auteur « autant voudrait tenter d’attraper le temps 

par la queue »10 et parce que « jamais un existant ne peut justifier l’existence d’un autre être » 11 

Puis il y a dans l’existence de Roquentin  les moments  où il écoute la musique, un air de 

jazz qui a la capacité de produire « une glorieuse petite souffrance […] une souffrance modèle »12, 

capable de détruire une anarchie pour refaire « un moment parfait », cette musique que « rien ne peut 

interrompre, rien qui vienne de ce temps ou le temps est affalé » 13.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 616

Le pouvoir de la musique est réellement cathartique : « je sens quelque chose qui me frôle 

timidement et je n’ose pas bouger parce que j’ai peur que ça ne s’en aille. Quelque chose que je ne 

connaissais plus : une espèce de joie »14  ou encore : « Quand la voix s’est élevée dans le silence, j’ai 

senti mon corps se durcir et la nausée s’est évanouie » 15 . La musique finit par vaincre la nausée, par 

rappeler à Roquentin qu’il a voulu être, il désire se purifier, comprendre la création. Et comme Romul 

Munteanu l’a remarqué16, c’est à ce moment quand le héros de Sartre se rapproche de la réflexion 

purificatoire qu’il désire écrire: « est-ce que je pourrais essayer…naturellement, il ne s’agirait pas d’un 

air de musique…mais est-ce que je ne pourrais pas, dans un autre genre ? il faudrait que ce soit un 

livre : je ne sais rien faire d’autre.»17 

Il faut écrire une histoire comme il ne peut en arriver « qui soit belle et dure comme de 

l’acier ». L’idée d’une écriture romanesque acquiert une capacité d’exorciser la  réalité accablante, 

capable de sublimer l’enfer quotidien, une terre compensatoire réservée à l’être conscient de « la prison 

de la liberté » et l’unique tentative qui confère un sens viable à l’existence. «  Ecrire, ce fut longtemps 

demander à la mort d’arracher ma vie au hasard. […] militant, je voulus me sauver par les œuvres […]. 

Je réussis à  trente ans ce beau coup : d’écrire dans la Nausée - bien sincèrement, on peut me croire - 

l’existence injustifiée, saumâtre de mes congénères et mettre la mienne hors de cause. J’étais 

Roquentin, je montrais en lui, sans complaisance, la trame de ma vie ; en même temps j’étais moi, 

l’élu, annaliste des enfers, photomicroscope de verre et d’acier penche sur mes propres sirops 

protoplasmiques »18 . 

Capable d’abolir l’état de nausée en tant qu’état d’un mal existentiel, l’écriture romanesque 

reste l’unique solution envisagée comme viable par le personnage Roquentin, solution que Sartre 

confirme une fois de plus à la fin des Mots: « je me suis mis tout entier à l’oeuvre pour me sauver tout 

entier .»19 

Le passage à l’acte d’écriture se constitue dans un  affrontement de l’existence et 

l’humanisme du personnage sartrien consisterait dans le refus de l’acceptation fataliste du vide 

existentiel ; il commence une lutte avec soi-même pour dépasser l’état d’un insensé  « exister », si 

souvent invoqué au début du roman et pour rejoindre le vitalisme de l’état d’ « être ». « J’ai voulu être. 

Je n’ai même voulu que cela; voilà le fin mot de ma vie: au fond de toutes les tentatives qui semblaient 

sans lien, je retrouve le même désir: chasser l’existence hors de moi, vider les instants de leur graisse, 

les tordre, les assécher, me purifier, me durcir .»20 « Être » signifie pour Roquentin  agir, se vouer au 

travail littéraire, créer quelque chose en se créant soi-même et se purifier à la fin dans l’œuvre 

artistique. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 617

Comme nous l’avons déjà montré plus haut, le personnage Roquentin coïncide avec 

l’écrivain Sartre et dans cette perspective on pourrait élargir le sens de ce salut par l’écriture (et 

implicitement  par l’art ) de la fin du roman. L’idée qui naît en Roquentin sera développée quelques 

années plus tard par le théoricien Sartre dans Qu’est-ce que la littérature  où  il fait toute une théorie de 

la production littéraire et de son destinataire. 

Pratiquement dans La Nausée se préfigure déjà à travers les réflexions du personnage 

principal une théorie encore « assez timide » sur l’œuvre artistique et  presque tout le roman est - 

comme Irina Mavrodin l’a remarqué21- une description de la rédaction du texte du roman, une histoire 

de la naissance continue du texte littéraire qui est la Nausée mais aussi de tout autre texte artistique.  

On rencontre plusieurs aspects de l’acte d’écriture : le narrateur tient un journal (qui est le 

texte même de La Nausée) ce qui établit une relation d’isomorphisme entre la vie et le livre, il écrit en 

même temps un livre sur la vie d’un personnage historique qui est abandonné à un certain moment en 

faveur de l’écriture vraiment salvatrice, l’écriture romanesque. Le caractère novateur de ce type 

d’écriture consisterait dans le fait qu’elle ne « re-produit » pas une connaissance qui préexiste (comme 

les donnés historiques) mais qui « produit » une connaissance par sa propre construction, et 

l’observation de Irina Mavrodin22 à propos de cet aspect nous semble très pertinente ; elle remarquait 

dans la préface à une des traductions en roumain que la révélation de la  nausée se produit seulement 

par l’écriture, la production du livre est simultanée à cette évidence existentialiste, aucune n’étant 

préexistante à l’autre. L’idée sartrienne est celle d’un impératif à écrire dans les romans non pas une 

situation « apriorique » à la rédaction du texte mais de « créer » la situation au moment même de la 

rédaction du roman. 

 L’ exercice d’écriture né du besoin de récupérer l’existence dans une forme artistique en la 

mettant en cause comporte aussi le salut par la lecture car pour Sartre il y a toujours cette dialectique 

conscience  émettrice / destinataire  parce que « tous les ouvrages de l’esprit contiennent en eux-mêmes 

l’image du lecteur auquel ils sont destinés »23. Et l’allusion aux lecteurs était explicitement faite dans 

La Nausée par une analogie entre ceux qui écoutaient la musique et ceux qui liront le roman projeté en 

pensant au créateur à travers la création : « il y aurait des gens qui liraient ce roman et […] ils 

penseraient à ma vie comme je pense à celle de cette Négresse : comme à quelque chose de précieux et 

d’ à moitié légendaire »24.  

Dans la création littéraire il y a deux libertés qui se rencontrent, deux consciences, celle de 

l’écrivain et celle du lecteur: «  par la littérature la collectivité passe à la réflexion et à la méditation, 

elle acquiert une conscience malheureuse, une image sans équilibre d’elle même, qu’elle cherche sans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 618

cesse à modifier et à améliorer »25 , c’est-à-dire une obligation perpétuellement renouvelée de « refaire 

le moi » pour se sauver. 

Mais pour que l’acte de lecture soit vraiment créateur, il doit représenter « un pacte de 

générosité entre l’auteur et le lecteur ; chacun fait confiance à l’autre, chacun compte sur l’autre autant 

qu’il exige de lui même car cette confiance est elle même générosité : nul ne peut obliger l’auteur à 

croire que son lecteur usera de sa liberté ; nul ne peut obliger le lecteur à croire que l’auteur a usé de la 

sienne. C’est une décision libre qu’ils prennent l’un et l’autre. » 26 

L’écriture acquiert cette double perspective, d’acte créateur et de produit de la création dont 

la capacité à donner un sens à l’existence pourrait se vérifier dans les deux cas car « écrire c’est donc à 

la fois dévoiler le monde et le proposer comme une tache de générosité […] c’est vouloir vivre cette 

essentialité par personnes interposées. »27 

.Il y a donc dans la Nausée non seulement un salut individuel mais aussi un salut collectif né 

à la suite d’une damnation collective : « l’homme peut naître esclave dans une société païenne ou 

seigneur féodal ou prolétaire.Ce qui ne varie pas c’est la nécessité pour lui d’être au monde, d’y être au 

travail, d’y être au milieu des autres. »28  

La Nausée n’est pas le livre du pessimisme extrême mais celle d’un optimisme sinon 

débordant, du moins recherché dans le ténébreux le plus impénétrable apparemment. 

La solution sartrienne consisterait - tant pour l’écrivain que pour son destinataire -  dans un 

sens élargi au-delà du roman La Nausée - dans un passage par l’intérmediaire de l’œuvre d’art, de l’état 

préréflexif à la réflexion purificatoire selon laquelle le monde est « réifié »29 par l’acte de création. 

La leçon culturelle de la Nausée est celle d’une impulsion vitaliste à se construire la vie, à 

chercher le salut personnel, la rédemption. Car s’il est vrai que : « le monde peut fort bien se passer de 

la littérature. Mais il peut se passer de l’homme encore mieux »30 comme disait Sartre, ça veut dire que 

la création artistique et l’être humain ne sont que deux éléments jetés au hasard dans le monde dans un 

système qui semble fuir l’ordre logique. Mais ils peuvent du moins détruire l’anarchie existentielle et 

refaire une certaine cohérence en s’absorbant l’un l’autre. 

Voué à l’écriture dès son enfance, idéologiquement créateur, Jean Paul Sartre présente 

l’exemple d’un homme qui a construit à la fois une grande œuvre littéraire et une grande œuvre 

philosophique à partir de son existence personnelle et sous le signe de la liberté. Il a pratiqué d’une 

façon éclatante presque tous les modes d’écriture : fiction, philosophie, théâtre, biographie, 

autobiographie, essais de tous les genres et il apparaît  à cent ans de sa naissance comme le prototype 

de l’écrivain intellectuel moderne, engagé dans l’ère de la communication et de l’interculturalité. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 619

                                                                                                                                                                        
1J. P. Sartre, Qu’est-ce que la littérature, Paris, Gallimard, collection « Idées »,  1948, p. 203. 
2 J. P. Sarte, Qu’est-ce que la littérature, éd. cit., p. 81. 
3 J. P. Sartre,  L’Etre et le néant, Paris, Gallimard, 1966, p. 72-73. 
4 Jean-François Louette, « L’expérience de la contingence », in Magazine littéraire, mars-mai 2005, no 7, p. 70. 
5 J.P.Sartre,  La Nausée, Paris, Gallimard, Collection « Livre de poche »,  1938, p. 22. 
6  J.P. Sartre, L’Etre et le Néant, éd. cit., p. 434-435. 
7 Cf. Romul Munteanu, Noul roman francez, Univers, Bucuresti, 1973. 
8 J.P. Sartre, La Nausée, éd. cit., p.143. 
9 Ibid, p.9. 
10 J.P. Sartre, La Nausée, éd. cit., p.62. 
11 J.P. Sartre, Qu’est-ce que la littérature, éd. cit, p.248. 
12J. P. Sartre, La Nausée, éd. cit.,, p.243 
13 Ibid., p.243. 
14 Ibid, p. 246. 
15 Ibid, p. 38. 
16 Romul Munteanu, préface à l’édition roumaine, Greata, Minerva, Bucuresti, 1981, traduit en roumain par Marius 
Robescu,  p.LVI. 
17 J.P. Sartre, La Nausée, éd. cit, p. .248. 
18 J.P. Sartre, Les Mots, Gallimard, Paris, Collection « Folio », 1964, p. 211. 
 
 
19 J.P. Sartre, Les Mots, éd. cit., p. 214 
20 Ibid,  p. 244-245 
21 Cf. Irina Mavrodin, préface a l’édition roumaine, Greata, Univers, Bucuresti, 1990, traduit en roumain par Alexandru 
George, p.14. 
22 Ibid, p.16. 
23 J.P. Sartre,  Qu’est ce que la littérature, éd. cit, p.92. 
24 J.P. Sartre, La Nausée, éd. cit, p. 249 
25 J.P. Sartre,  Qu’est ce que la littérature, éd. cit, p.356. 
26 Ibid, p.286. 
27 Ibid, p. 76. 
28 J.P. Sartre, L’existentialisme est un humanisme, Paris, Nagel, 1946 p. 67-69. 
29 Cf. Romul Munteanu, Noul roman francez, Bucuresti, Univers,  1973. 
30 J.P. Sartre, Qu’est-ce que la littérature, éd. cit., p. 357 
 
 
BIBLIOGRAPHIE : 
 
J.P. Sartre,  La Nausée, Paris, Gallimard, Edition de Poche, 1938. 
J.P. Sartre, Greata, Bucuresti, Minerva, traduit en roumain par Marius Robescu, préface de Romul 
Munteanu ,1981. 
J.P. Sartre, Greata, Bucuresti, Univers, traduit en roumain par Alexandru George, préface de Irina 
Mavrodin, 1990. 
J.P. Sartre, Qu’est-ce que la littérature, Paris, Gallimard, Collection « Idées » 1948. 
J.P. Sartre, L’existentialisme est un humanisme, Paris, Nagel, 1946. 
J.P. Sartre, Les Mots, Paris, Gallimard, Collection « Folio » 1964. 
J. P. Sartre,  L’Être et le néant, Paris, Gallimard, 1966.Colette Audry, Sartre et la réalité humaine, 
Editions Seghers, Collection « Philosophes de tous les temps »  1966. 
G. Picon, Panorama de la nouvelle littérature française, Paris, Gallimard, 1960. 
Romul Munteanu, Noul roman francez, Bucuresti, Univers,  1973. 
Walter van Rossum, Simone de Beauvoir & Jean Paul Sartre, Pitesti, Paralela 45, Collection « Perechi 
Celebre », traduit en roumain par Vlad Cucu Oancea, 2003. 
Claudine Monteil, Indragostiti de libertate : O aventura prin veac, J.P. Sartre si Simone de Beauvoir, 
Bucuresti, Vivaldi, traduit en roumain par Irina Negrea, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 620

                                                                                                                                                                        
Magazine littéraire, février, 2000, no 384, p. 70. 
Magazine littéraire, mars-mai 2005, no 7, p. 70. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23860 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

