RAISON ET SENSIBILITE DANS LA RELIGIEUSE DE DENIS DIDEROT

Asistent universitar drd. Goilan — Sandu Liliana; Universitatea din Pitesti

Résumé
The end of the XVIII century is marked by the rationalism of the philosophy of the Lumieres and by a pre-
romanticism, hardly theorized. La Religieuse is the novel of a sentimentalist and sensitive but, at the same time,
rationalist Diderot. The author shows and accuses in his novel the cruelty of a society that sacrifices the

freedom and the happiness of the human being in exchange of the mean material interest.

Le roman est I’espece littéraire de 1’époque des Lumicres. Autobiographique ou
« impersonnel », narratif ou analytique, sentimental ou réaliste, il va atteindre la perfection dans les
siecles a venir. Les écrivains sont des observateurs des meeurs et des mentalités des hommes. Ils sont
des conteurs, racontant les événements qui définissent les personnages et des analystes, dévoilant leur
vie intérieure. L univers romanesque présente une société qui commence a analyser son mode de vie.
Les personnages vivent une réalité ou I’homme ne parvient pas a vivre en harmonie avec son milieu
environnant. Le picaro, les orphelins dont on ne sait pas I’identité, les amoureux, les voyous sont tous
des victimes qui entrent en conflit avec les conventions sociales. L’émotion et la spontanéité sont vues
comme des compléments nécessaires a la raison et a la délibération et non plus comme leurs opposés.
La sensibilit¢ prend le pas sur le raisonnement. Partout ou le cceur humain peut faire 1’objet d’une
analyse, dans toutes les situations ou il est le siege des passions, des jalousies, des haines, le romancier
en fera 1’étude. C’est une littérature qui attendrit, soulage le cceur et provoque la pitié des lecteurs, et
qui est en méme temps instructive moralement.

L’anticipation romantique de la fin du XVIlle si¢cle donne naissance au préromantisme. La
variété des golts individuels est acceptée et d’ici nait le mélange des données rationalistes et de la
philosophie du sentiment. L’apologie du gott et du sentiment se conjugue avec celle de la nature. C’est
une littérature nouvelle, lyrique, ou les écrivains étalent leur moi, font I’éloge du paysage rustique, font
I’hommage des héros anonymes ou expriment leur compassion pour les injustices. Le préromantisme,
par la nouveauté des thémes, par le climat mélancolique, prépare le public aux chefs-d’ceuvre de la

premiere moitié¢ du XIXe sicle.

600

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



Dés 1780 une large variété de facons d’écrire, de penser, de critiquer définit la littérature
comme une perspective de la réalité dictée par la réaction affective de 1’écrivain. Cela suppose un style
grave a vibrations rhétoriques et lyriques et une tonalité nouvelle, qui fait I’¢loge de la sensibilité.
L’envahissement de la narration des faits par 1’affectivité méne vers la métamorphose de la littérature
qui accorde une attention spéciale au sentiment et qui annonce I’avénement de la littérature de I’univers
intérieur. Le roman, en tant qu’espece littéraire, passe par un processus de diversification mettant en
opposition direction rationaliste et inspiration sentimentale. C’est 1’environnement domestique qui est
privilégié et la classe sociale préférée est la bourgeoisie. A la différence de la prose picaresque ou de la
philosophie qui s’arrétent sur les événements épiques importants, la prose sentimentale se référe a
quelques histoires fondamentales qui révelent I’univers affectif et le comportement quotidien a travers
les réactions sentimentales. La prose sentimentale anticipe le roman romantique par 1’analyse du
personnage dans sa vie quotidienne. La parabole rationaliste des Lumicéres se sert de faits distribués
dans une certaine symétrie pour démontrer des idées ; la parabole sentimentale, qui pese le bien et le
mal, la vertu et le vice, met en évidence le comportement individuel pour tracer un certain portrait
moral. L’homme peut traverser bien des souffrances sans que sa bonté originaire soit altérée par la
force du mal dans ses diverses formes catastrophiques déclenchées par une destinée absurde. Le roman
sentimental est la premicre tentative d’¢éloignement du rationalisme des Lumicres, orientant la
littérature du temps vers I’exploration des autres facettes de I’ame humaine. L’écrivain omniscient crée
son propre univers et il n’y apparait pas en premier plan, car les personnages et les événements ont une
dynamique qui vient de leur vie intérieure. Le moi gagne la liberté d’exprimer ses réactions subjectives
par une réduction du flux événementiel en faveur de I'univers intime des personnages. Le monde
épique des sentiments domine celui des événements. L’espace extérieur est un univers domestique
intime et le comportement quotidien est marqué par des réactions sentimentales. Le bonheur est
contrarié par les préjugés sociaux et par les conflits de conscience. C’est un réalisme pathétique qui
explore les zones de I’affectivité. L’analyse de la conscience et la projection du moi sur le paysage
mélent narration et description. Le héros est un étre sensible, tourné vers son propre moi. Le cadre est
la nature qui influence et provoque les états d’ame. Les héros sensibles connaissent des passions
purificatrices au milieu de la nature. Le coloris du paysage annonce le romantisme. Le roman construit
une nouvelle typologie humaine. Les aspects du comportement quotidien sont peints des techniques
artistiques diverses : intrigue compliquée, bouleversement de la chronologie, bouleversement des
séquences temporelles, narration épistolaire ou scénique a la premicre personne. Le personnage
s’individualise par un trait unique positif (I’intelligence, la générosité, la bonté, ’honnéteté, la fidélité)
ou négatif (I’envie, la lacheté, la tyrannie, la vengeance, 1’avidité). Le caractére des personnages se

601

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



\

définit par le comportement face a certains événements et par les relations interpersonnelles. La
délicatesse, la tendresse, 1’abnégation, la douleur, la gaieté sont les traits du héros sensible. Le but du

roman est d’instruire et de moraliser.

L’esprit de 1’époque qui essaie de concilier 1’antinomie « raison — sensibilité » s’incarne en
Denis Diderot. Pour lui, la création littéraire nait de 1’équilibre entre I’émotion et la raison. L’instinct,
I’inspiration, les passions sont bénéfiques a I’ceuvre, car celle-ci doit étre pathétique, elle doit attendrir,
effrayer, bouleverser par le mélange de raison et d’émotion. L’auteur rejette pourtant le
sentimentalisme total ou le monde est la représentation subjective de la conscience. Le pessimisme de
la raison est équilibré par I’enthousiasme de la sensibilité. Ce qui est refusé par la raison, est donné par
la sensibilité.

La Religieuse est une ceuvre dont le sujet - 1’idée des Lumicres selon laquelle la société avec
son institution principale, I’Eglise, limite la libert¢ individuelle - dévoile la facette rationaliste de
I’auteur et dont la technique - une confession a la premicre personne - dévoile sa facette sentimentale.
Le roman, la plus effroyable satire des couvents, selon la confession faite par Diderot a un ami,
dénonce I’absurdité d’un systéme répressif. Une premicre rédaction du roman est faite en 1760, une
premicre révision vers 1780 et une deuxiéme, I’année suivante. Il est €dité par un libraire parisien en
1796. Ce roman nait d’une mystification : un marquis crédule croit recevoir d’une femme enfuie de son
couvent des lettres écrites par Diderot. L’affaire découverte, Diderot décide d’en faire un roman, /a
Religieuse.

Enfant supposé illégitime par le pére d’une famille bourgeoise ou la puissance supréme était
I’argent, la vie de Marie - Suzanne Simonin est trés dure, malgré son caractére noble et généreux qui ne
s’accorde pas a une société corrompue. Le bon sens, la noblesse et la générosité naturelle dirigent sa
vie. Aprés le mariage de ses deux sceurs, elle est forcée par ses parents de devenir religieuse contre sa
volonté. Finalement, elle s’évade du couvent. Engagée chez une blanchisseuse, sous son autre prénom,
Marie, elle continue sa vie misérable, mais du moins elle est libre. Acculée a la folie par son
enfermement et par la perversité de son entourage, elle adresse, avant de mourir, une lettre au marquis
de Croismare dans laquelle elle décrit son martyre.

L’originalité de Diderot est d’avoir créé une héroine jeune qui veut mener une vie normale. Elle
n’a pas d’hostilité contre la discipline conventuelle. Sa raison de hair le couvent ne cache pas une
passion adultére, mais tout simplement cela répugne a sa raison et elle ne veut pas mourir dans
I’esclavage. On y reconnait les idées philosophiques et morales chéres a Diderot : I’existence de Dieu

est incompatible avec I’existence du mal ; la morale doit s’affranchir de la religion et ses concepts (bien
602

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



— mal, vertu — vice) doivent étre vus en relation avec la société dont ils sont le produit ; I’homme se
libere de la crainte de Dieu vengeur et se soumet a une morale naturelle. Il présente par les yeux et la
voix de Suzanne un étre broyé par un engrenage impitoyable qui la dégotite, un monde monacal qui est
le reflet de la morale religieuse chrétienne ou régne la terreur, la peine et la corruption et il décrit les
relations familiales ou régne la morale de I’argent. Sa liberté et son bonheur sont sacrifiés aux intéréts
matériaux mesquins des autres. La narration des faits basée sur la mémoire provoque le bouleversement
de I'ordre chronologique. La narratrice double le personnage et tout I’intérét est rassemblé sur le
personnage qui parle pour que le récit soit en méme temps une expression naive et spontanée du
malheur et une protestation contre 1’injustice. Elle peut a la fois agir et se voir en train d’agir. Suzanne
narratrice peint des portraits, décrit des attitudes, compose des tableaux pathétiques, recrée les
personnages et leur décor. Le récit a un double but : attendrir le lecteur sur la victime innocente et
I’éclairer sur la situation inhumaine que I’Eglise favorise.

La naiveté de Suzanne est en quelque mesure hypocrite. Elle feint de se rapprocher de la
volonté de ses parents pour pouvoir accomplir son véritable but qui est de regagner sa liberté. D’autre
part, dans le couvent elle n’omet rien de ce qui peut la faire craindre, hair et en méme temps la perdre.
Dans sa famille, elle est vue comme un enfant dénaturé qui flétrit la mémoire de ses parents pour
obtenir sa liberté. Mais elle vaut mieux que ses sceurs, et elle le sait trés bien, par les agréments de
I’esprit et de la figure, le caractere et les talents [1]. Ces avantages deviendront la source de tous ses
chagrins. Car, méme dans 1’univers familial chacun songe a soi [2]. Et I’attitude de ses deux sceurs a la
mort de leur meére, traduite par la sémantique des verbes, est révélatrice a cet égard: elles prennent,
elles emportent, elles ont, sous les yeux d’une mere qui meurt. Deux créatures en qui l’'indigence a
éteint le sentiment de la nature [3]. Et c’est justement ce que Suzanne ne peut pas pardonner :
I’injustice, I’ingratitude et I’inhumanité. Le conflit avec la société, dans tous ses aspects, est marqué par
le jeu des pronoms personnels je et on. Et dans la plupart des cas, I’héroine est réduite a 1’état
d’automate. Les moments clefs de sa vie sont racontés en propositions coordonnées par ou, et, virgule,
point et virgule, qui décrivent des actions coupées, faites dans un état d’inconscience :

J’étais renversée sur une chaise ; ou je gardais le silence, ou je sanglotais, ou j’étais immobile,
ou je me levais, ou j’allais tantot m’appuyer contre les murs, tantot exhaler ma douleur sur son sein.
[...] Je n’entendais rien, je ne voyais rien, j’étais stupide : on me menait, et j allais ; on m’interrogeait
et on répondait pour moi [4].

Seule dans sa chambre, clle se tourne vers elle-méme et réfléchit aux événements de sa vie :

mon dme s’ allume facilement, s’exalte, se touche. A co6té de 1’exposition sobre et retenue, les accents

603

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



dramatiques du cri provoqué par I’horreur, 1’angoisse, la révolte impuissante témoignent de la
recherche de I’effet pathétique, spécifique au roman sentimental [5].

La narratrice peint le monde monacal avec des touches ironiques : ce prétre était entré tard
dans 1’état religieux, il avait de I’humanité. L’activité quotidienne d’une religieuse n’est qu ‘un tissu de
puerilites qu’elle méprise et souhaite pour s’y habituer, avoir [’heureuse imbécillité d’esprit de ses
compagnes [6]. M. Manouri est présent¢ comme une figure dominée par la raison : il était juste, mais
peu sensible ; il était du nombre de ceux qui sont assez malheureux nés pour pratiquer la vertu, sans en
eprouver la douceur ; ils font le bien par [’esprit de l’ordre, comme ils raisonnent [7]. 1l a trop d’esprit,
pas assez de pathétique, point de sentiment.

Les supérieures du couvent sont artificieuses. Mais Suzanne les plaint, car elles ressemblent a
tout membre de la société : ... un millier d’écus qu’il en revient a leur maison. Voila I’objet important
pour lequel elles mentent toute leur vie, et préparent aux jeunes filles un malheur éternel et qui
deviennent damnées, folles, stupides ou furieuses [8].

Mme***, sa derniére supérieure, condamne sa classe: Il n’y a que dans les couvents ou
I’inhumanité puisse s éteindre a ce point [9]. Les religieuses de Longchamp devenues des tortionnaires
de Suzanne en sont I’exemple, car, comme disait Mme de Moni : une religieuse docile, innocente et
douce peut devenir une béte féroce, étrange métamorphose pour laquelle la disposition est d’autant
plus grande qu’on est entré plus jeune dans une cellule et que I’on connait moins la vie sociale [10].
M. Hébert et ses deux acolytes témoignent de 1I’émotion masculine qui s’oppose a la raison dans un
monde insensible. Leurs yeux s’humectent pour Suzanne, on peut voir sur leur visage
I’attendrissement et la joie. Ils ont le caractere tendre et miséricordieux qui est si rare dans leur état
[11].

Diderot dévoile un monde monacal monstrueux, mais aussi la psychologie maladive d’une
communauté qui vit repliée sur elle-méme et sa morale religieuse dont le fruit est soit la terreur et la
peine, soit la corruption des mceurs [12]. En effet, c’est un vrai et violent réquisitoire que dresse
Diderot contre I’institution religieuse, contre la famille et contre toutes les formes d’oppression de
I’individu. La morale religieuse répandue par ce monde monacal est pleine de contradictions. Ainsi
pour la morale naturelle de Suzanne il est singulier que le méme mal vint soit de Dieu qui nous éprouve
soit du diable qui nous tente, selon qu’on plaisait de I’envisager. Un autre aspect est le fait que cette
morale impose la vénération des saints personnages des églises qu’on ne connait pas. Ils ne nous
laisseraient pas a leurs pieds ou devant eux aussi froids que nous y demeurons [13]. Suzanne est une
chrétienne sincere dont la foi n’est pas entamée par les épreuves qu’elle subit. Ses priéres mettent en

paroles ses propres sentiments et pensées et ne sont pas apprises par ceeur.
604

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



Son désir de liberté est exprimé d’une maniere tranchante, car la lutte pour la liberté¢ est en
derniére instance la lutte pour préserver la pureté de la conscience: S'il fallait choisir entre la mort et la
cloture perpétuelle, je ne balancerais pas a mourir. L homme est né pour la société. Séparez-le, isolez-
le, ses idées se désuniront, son caractere se tournera, mille affections ridicules s’éleveront dans son
ceeur, des pensées extravagantes germeront dans son esprit, comme les ronces dans une terre sauvage.
Placez un homme dans une forét, il y deviendra féroce ; dans un cloitre, ou l’idée de nécessité se joint
a celle de servitude, c’est pire encore : on sort d’une forét, on ne sort plus d’un cloitre ; on est libre
dans la forét, on est esclave dans le cloitre. Il faut peut-étre plus de force d’ame encore pour résister a
la solitude qu’a la misere, la misere avilit, la retraite déprave. Vaut-il mieux vivre dans [’abjection que
dans la folie ? [14]

Dans la vision de Diderot, la claustration est synonyme de dégradation physique et morale ; la
lutte de son héroine pour regagner sa liberté équivaut a la lutte pour préserver la pureté de sa
conscience et la noblesse de la condition humaine. A travers I’histoire tragique de la jeune fille, I’auteur
réaffirme ses idées philosophiques et morales et fait une profession de foi humaine. Le réalisme
rencontre le pathos le plus troublant, et nul ne peut rester insensible aux tourments de la jeune fille qui,
bien que dans son droit, ne parvient pas a le faire reconnaitre : sa famille, avec la complicité des

autorités religieuses, la contraint a rester prisonniere du monde clos du couvent.

REFERENCES :

[1] Diderot, D., La Religieuse, Garnier — Flammarion, Paris, 1968, p.40.

[2] Ibidem, p. 55.

[3] Ibidem, p. 72.

[4] Ibidem, p. 42.

[5] Mustatea, A., La littérature frangaise au XVIII® siécle, Pygmalion, Pitesti, 2000, p. 68.
[6] Diderot, D., La Religieuse, Garnier — Flammarion, Paris, 1968, p.126.

[7] Ibidem, p. 119.

[8] Ibidem, p. 45.

[9] Ibidem, p. 160.

[10] Ibidem, p. 70.

[11] Ibidem, p. 135.

[12] Mustatea, A., La littérature frangaise au XVIII® siécle, Pygmalion, Pitesti, 2000, p. 68.
[13] Diderot, D., La Religieuse, Garnier — Flammarion, Paris, 1968, p.90.

[14] Ibidem, p. 154.

605

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)



Bibliographie
Diderot, D., La Religieuse, Garnier — Flammarion, Paris, 1968

Mustatea, A., La littérature francaise au XVIII siécle, Pygmalion, Pitesti, 2000

606

BDD-A23858 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

