QUELQUES PROCEDES UTILISES PAR P. CORNEILLE DANS SES
TRAGEDIES POUR LA VEDETTISATION DU PROTAGONISTE

Lector univ. drd. Vasile Radulescu, Universitatea din Pitesti
Résumé

La tragédie cornélienne est centrée sur le protagoniste. 1l prend la figure du Héros, qui acquiert son
statut par l‘accomplissement d’un acte sans pareil. La raison est pour lui volonté et ambition de ne pas se
trahir lui-méme.

Corneille concentre sur lui tout un faisceau de procédés rhétoriques pour le rendre éblouissant.
Dans les sept premieres tragédies, la rhétorique est appliquée presque complétement a la dramaturgie: tous
les trois genres, toutes les sections traditionnelles s’y retrouvent. Ensuite, l'intérét se déplace vers les
moyens de [’elocution.

Un procédé constant et spécifiquement cornéllien est I’affirmation de son propre moi du héros-
protagoniste.

Nous nous proposons d’illustrer par des examples ces démarches du dramaturge.

Dans les tragédies de Corneille, la centration de I’intérét sur un personnage dominant est
évidente. Tout d’abord, les titres mémes le font voir. A la différence de certaines de ses comédies,
Corneille donne pour titre a chaque tragédie un anthroponyme; ce n’est pas une originalité, il
respecte la mode et une longue tradition a la fois. Seulement, chez Corneille, le nom du titre ne se
superpose pas toujours au nom du personnage qui occupe le plus la scéne, mais a celui qui
I’emporte finalement, celui qui a le plus de force ou de raison. C’est le cas, par exemple, de Cinna,
ou le protagoniste n’est pas le conspirateur Cinna, mais I’empereur Auguste, qui bien
qu’apparaissant relativement tard directement sur la scéne, domine 1’action et les caractéres. Dans
Rodogune, la reine Cléopatre se débat longuement et occupe la scéne comme un personnage
principal, mais Rodogune impose sa raison, c’est pourquoi la piéce n’est pas intitulée
« Cléopatre ». Le cas le plus intéressant est celui de Pompée, le héros qui n’apparait jamais sur la
scéne, mais dans I’ombre duquel se déroule toute la trame et se modélisent tous les caractéres; son
nom, sa personnalité exemplaire et son destin tragique influencant le comportement de tous les
autres personnages. Si, par exemple, Racine a intitulé simplement son chef-d’oeuvre Bérénice,
c’est qu’il s’agissait d’une poignante élégie d’amour, tandis que chez Corneille, Tite et Bérénice

devait mettre en évidence la prédominance de la gloire des héros sur les questions sentimentales,

584

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



politique et amour se mélant étroitement : il fallait donc que le nom de I’empereur apparaisse dans

le titre.

Mise en relief du protagoniste par la mise en ceuvre de la rhétorique

C’est la stratégie la plus importante et constante utilisée par Corneille, non seulement a
cette fin, mais comme un vrai fondement de toute la construction dramatique. La vedettisation du
personnage n’est que 1'une parmi d’autres fonctions de 1’application de la rhétorique a la
dramaturgie.

La premicre tragédie de Corneille, Médée, tourne autour de la nature ardente et
démoniaque de I’enchanteresse. Les pouvoirs surnaturels de Médée dominent la raison et les
émotions de Jason, Créuse, Créon et Egée. La majorité des discours prononcés soit par Médée,
soir par I’un des autres personnages, reflétent la force de domination du caractére de Médée. Les
discours de Jason dans 1I’Acte I, scéne 2 et ’Acte V, scéne 7 démontrent ’inefficacité de ses
tentatives d’apaiser la colere virulente de Médée et ses délibérations se terminent dans une
résignation impuissante envers le pouvoir supérieur de sa femme. C’est Médée qui prononce les
plus  brillants discours et donne les plus puissants exemples d’oratoire délibérative et
démonstrative dans cette tragédie. Dan son monologue délibératif d’entrée en sceéne, Médée
dévoile son désir désespéré de garder I’amour de son mari Jason( vers 200-235.). En admettant
qu’il lui est impossible de regagner I’amour de Jason, Médée se résout a adopter la seule
conduite qui puisse effacer son déshonneur et satisfaire son orgueil offensé. Médée s’efforce a
convaincre de la légitimité de ses plans criminels a 1’aide des exemples, ou induction rhétorique.
La nature des exemples et le langage choisi pour les exprimer son éloquents et plutdt affectifs que
logiques et servant ainsi a mettre en relief la psychologie de Médée. L’exorde et la péroraison,
les sections qui font appel aux émotions, recouvrent plus de la moitié du discours. A cause de son
ton explosif, ’exorde établit non seulement 1’atmosphére pour tout le reste du discours, mais
assure aussi un portrait vivant de la psychologie de Médée. L’exorde se laisse diviser en deux
parties : la premiere est composée d’une invocation aux dieux et aux démons que Médée implore
pour venger son orgueil blessé et punir I’infidélité de Jason, tandis que la deuxiéme partie est un
exécratio, ou série de malédictions dirigées contre Jason. Le narratio commence dans le vers 229
avec ’exclamation « Jason me répudie ! » Dans cette section, Médée présente des détails qui
complétent les événements significatifs de son passé pour aider & la description de son caractére.
Les quatre vers du reste de la narration prennent la forme de questions, les deux commengant par

« Lui font- ils présumer... » et suggerent que Médée sera vengée pour le dédain de Jason. Dans

585

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



I’explicatio v.241-254, Médée introduit la situation présente et révele ses plans de vengeance, par
le meurtre des fils qu’elle a eus de Jason. Pour trouver appui dans sa démarche criminelle, Médée
se tourne vers son ancétre, le Soleil, dans une apostrophe passionnée qui sert de peroratio.
L’identification de la furie de Médée avec des images de chaleur et de feu a travers ce passage,
par un langage hyperbolique, en comparant sa volonté¢ a celle de son ancétre, le Soleil, donne une
force extraordinaire a son hostilit¢ envers Jason et Créon. Médée commence son discours par
une apostrophe aux « Souverains défenseurs des lois de 'hyménée » ( v. 201.). L’¢état trouble de
sa raison se manifeste dans I’énumération des pouvoirs qu’elle invoque dans les vers 210-211 :

« Filles d’Acheron, pestes, larves, furies.../..Fieres sceurs, ..// »., et cela souligne la passion
maniaque de Médée. L’accumulation ininterrompue et implacable de blasphémes témoigne du
désordre mental du personnage. L’exclamation « Jason me répudie ! » résume succinctement la
situation. Un torrent d’interrogations s’ensuit, mettant en évidence les obligations de Jason envers
elle, soulignant 1’ingratitude de celui-ci. La figure de 1’erotesis, par laquelle le locuteur arrache
une réponse forte & I’interlocuteur, est employée par Corneille pour induire a I’auditeur 1’état
d’esprit de furie de Médée. Le ton frénétique du narratio cesse brusquement a partir de la ligne
241 : « Tu t’abuses, Jason, je suis encore moi-mé€me ». Les nombreuses figures du discours et de
pensée contribuent significativement a la portraitisation de Médée. L’usage fréquent des
pronoms moi et me et des adjectifs mon et seule montre le réle prioritaire de Médée dans la
tragédie: c’est elle qui conduit ’action et qui décide du dénouement. Il est intéressant de
souligner que Médée ne fait appel a ses pouvoirs magiques qu’a deux reprises : une fois dans
le final, quand elle s’en va sur un dragon - ce qui n’influe pas sur I’intrigue de la piece -, et une
fois au milieu du conflit, dans 1’épisode de la robe empoisonnée qui punit la convoitise de Creuse
et la tyrannie de Créon. Le reste de ses actions est déterminé par son tempérament volcanique
plutdt que par sorcellerie.

Puisque les intrigues de la plupart des tragédies de Corneille tournent autour des conflits
moraux et idéologiques, les personnages sont souvent placés dans des situations ou ils doivent soit
prendre une décision pour eux — mémes soit convaincre un autre participant a 1’action d’accepter
leur raisonnement.Le discours délibératif apparait fréquemment dans ces picces, surtout dans
I’exposition. Un exemple remarquable de 1’'usage du discours délibératif dans 1’exposition est le
monologue d’Emilie dans la scéne qui ouvre la piece Cinna. Le discours, non seulement fait
connaitre I’émotion du personnage, mais compléte aussi les détails des événements passés et
¢établit les relations entre les personnages principaux. Le discours délibératif apparait aussi au point
culminant de la piéce, quand un personnage est brusquement forcé de prendre une décision.

L’exemple le plus célébre est constitué par Les stances de Rodrigue dans la scéne 6 de 1’Acte 1.

586

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



Mais les discours délibératifs qui surviennent en pleine action dramatique tendent a faire appel
plutdt aux passions qu’a I’intellect. Les pieces qui sont basées sur la confrontation d’idées ou
d’intéréts sont conformes au style argumentatif du discours judiciaire. Les disputes d’honneur et
d’amour dans Le Cid, la loyauté familiale et de patriotisme dans Horace et des émotions
personnelles et de responsabilité civique dans Cinna présentent des occasions pour des débats qui
ressemblent souvent, comme structure et technique, a I’éloquence judiciaire. La tension
dramatique atteint un point culminant lorsque les parties opposées sont amenées face a face devant
un juge impartial. Les adversaires doivent présenter leur cas d’une manicre logique et
convaincante pour obtenir gain de cause. décision soudaine d’Auguste faveur de clémence dans
Cinna est un exemple remarquable de I’interdépendance de techniques rhétoriques et des structures
dramatiques dans le dénouement. Le discours épidictique, comme le débat judiciaire, est utilisé
pour mettre en évidence la nature polémique de la plupart des tragédies de Corneille. La
dénonciation des crimes d’Auguste par Emilie, Cinna et Maxime contribue a définir le caractére de
I’Empereur. Sans cette intensification de la nature criminelle du passé d’Auguste, ni la
conspiration ni la clémence d’Auguste ne pourraient e justifier. D’autre part, le discours
démonstratif de louange est utilisé pour caractériser un personnage qui apparait rarement dans la
piece, mais qui est toutefois le moteur de 1’action de la pi¢ce. Le plus remarquable exemple en est
Pompée, tragédie qui tourne autour d’un héros qui n’apparait jamais sur la scéne. Le genre
épidictique peut servir aussi a louer ou a condamner les faits de coulisse d’un personnage. Par
exemple, 1’énumération par Cinna des infamies passées d’Auguste, dans 1’Acte I, scéne 3, est une
tentative de justifier la 1égalité de la conspiration. Ainsi, les trois genres rhétoriques fournissent
une inspiration pour la conception et la composition de beaucoup de scénes de la tragédie
cornélienne. La rhétorique, sous tous ses aspects, est utilisée avec beaucoup d’efficacité¢ dans les
sept premiéres tragédies de Corneille : Médée, Le Cid, Horace, Cinna, Polyeucte, La Mort de
Pompée, Rodogume. Ensuite, I’intérét de l'auteur se concentre surtout sur les moyens de
I’elocutio, la part du délibératif et du judiciaire diminuant progressivement. Par exemple, tandis
que les moyens rhétoriques sont employés dans Rodogune (1644) pour faire un portrait
psychologique terrifiant d’une égoiste sans scrupules, les moyens rhétoriques de Théodore (1646)
semblent étre utilisés seulement pour donner quelque couleur au style. Il n’existe pas de discours
qui puissent étre classifiés dans un genre oratoire, les arguments ne sont pas enchainés suivant les
régles de 1’inventio et ne sont pas disposés selon les sections traditionnelles de dispositio. Le seul
aspect de 1’expression oratoire visible dans Théodore, c’est | 'elocutio, mais les nombreuses figures

telles les exclamations, les énumérations, 1’hyperbole, la métaphore sont utilisées seulement pour

587

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



embellir I’expression, mais non pas pour renforcer la nature persuasive du discours.La méme
remarque est valable pour toutes les autres tragédies suivantes.

Egocentrisme du héros cornélien

Le héros cornélien se définit d’abord par sa gloire, une attitude de constance et de fidélité a
sa propre personne,a I’essence méme de son étre.La modestie et I’humilité lui sont
inconnues,méme quand il est personnage de tragédie chrétienne (Polyeucte et Théodore). Ces
héros se définissent eux —mémes.Corneille les fait parler eux-mémes d’eux, comme d’une
troisiéme personne.lls s’auto caractérisent et jamais de maniére péjorative ou autocritique. Sans le
cadre solennel de la tragédie,on le prendrait pour vantardise et on se croirait en pleine
parodie.D’autant plus que le méme procédé est utilisé dans le cas de Matamore de la comédie Le
Menteur. Ce procédé d’autodéfinition laudative,d’auto caractérisation méliorative du personnage
cornélien met en évidence sa valeur et a un caractére polémique,souvent agressif. Il affirme son
identité,sa valeur,son unicité,sans donner d’autres indices,sans justification et les autres doivent en
tenir compte.Son déchirement tragique vient du fait qu’il est mis dans la situation de se
démentir,de  sacrifier sa  propre gloirece a quoi il ne consent point.
La caractérisation par un autre personnage apparait rarement.Elle est nécessaire dans Pompée ou
le protagoniste est absent,mais cela se fait indirectement,par le biais de la rhétorique.Dans
Sertorius, on trouve une caractérisation laudative indirecte qui résulte de I’échange d’amabilités
entre les deux adversaires qui se respectent mutuellement,parce qu’ils se respectent d’abord eux-
mémes. La caractérisation par le récit — en vantant les exploits du héros - est présente aussi,soit par
le récit d’un autre personnage (cf.Pompée, les récits d’ Achorée sur 1’assassinat de Pompée),soit par
le récit direct du protagoniste(ct.Le Cid).

En revenant sur I’auto caractérisation laudative,il faut dire que,sur le plan du langage,le moi
du héros est proclamé dans des phrases ternaires ow,a c6té du verbe copule étre (ou un
équivalent),l’attribut a diverses valeurs.C’est 1a une des figures de nomination trés
intéressantes,d’une assez grande diversité et récurrente dans toutes les tragédies cornéliennes.Dans

toutes les picces de Corneille,le nombre des énoncés a prédicat nominal du type Je suis + Attribut

est considérable,mais doués d’une grande force dans celles de la premiére période,comme si I’un
des soucis primordiaux du personnage cornélien était d’assurer les autres et soi-méme de_ce qu’il
est et surtout de qui il est. Sabine, Camille, Curiace, Chiméne, Médée, Cinna, Emilie, Auguste,
Polyeucte, Sévere, Cléopatre (de La Mort de Pompée),Viriate ( de Sertorius), Sophonisbe, Don
Sanche d” Aragon et Bérénice, tous disent a un instant ou a 1’autre je suis et précisent ce qu’ils
sont. Le prédicatif de cette phrase, de cette affirmation de soi est tout d’ abord le nom : « Je ne

suis point Don Sanche » , « Je suis Médée » , « Je suis encore Sévere » ;ce n’est pas une simple

588

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



présentation,mais ’affirmation d’une valeur.Il ne peut pas manquer d’indiquer la descendance, la

race, la filiation: «Je suis de plus la fille de Corbulon »(Domitien dans Tite et Bérenice),

« Sanche fils d’un pécheur... »... « Sanche enfin,malgré lui,dans cette province,/Quoique fils d’un
pécheur a passé pour un prince »//; « Je demeure toujours la fille d’un proscrit »,dit Emilie dans
Cinna.L’appartenance nationale est proclamée pour souligner la supériorit¢é des Romains,avec
fierté et avec une sorte de nationalisme : « Je suis Romaine »,dit Sabine,a quoi s’oppose « Je suis
homme » de Curiace,qui se sent accablé par I’exigence de vertus surhumaines,et il continue : « Et
je rends grace aux dieux de n’€tre pas Romain, /Pour conserver encore quelque chose d’humain ».
L’effet obtenu est inverse: il n’est pas facile d’étre romain,car cela exige une haute vertu.
D’ailleurs,tout le long des tragédies de Corneille on retrouve cette épithéte : « une si haute
vertu »,qui caractérise les grands héros.Parfois,|’appartenance nationale se combine avec la
filiation,pour exprimer la méme fierté, par exemple, Cinna : « Seigneur, je suis Romain et du sang
de Pompée », ce qui constitue un vrai argument ad personam. De cette affirmation péremptoire de

soi ne peut manquer la mention du rang (d’ailleurs le sang et le rang figurent parmi les mots clefs

de la tragédie cornélienne). Il s’agit non pas de n’importe quel rang, mais du rang supréme, celui
de roi, d’empereur et particuliérement, dans certaines tragédies, de celui de reine. « Je suis reine »
disent tour a tour Isabelle (Don Sanche d’Aragon), Laodice (Nicomede), Viriate (Sertorius),
Sophonisbe, Bérénice et d’autres. Il s’agit d’un acte de langage qui traduit la maitrise de soi, la
prise en possession du Je par lui-méme, la nomination du pouvoir de je sur soi-méme. Ce je qui
s’affirme est un moi héroique, il n’est revendiqué que par les personnages en haute position,
vedettes de I’action dramatique. C’est Auguste qui formule la plus célebre affirmation de maitrise,
dans les vers : « Je suis maitre de moi comme de 1’univers, / Je le suis, je veux I’étre »//. Au-dela
de cette limite il n’y a plus rien ....

Apres Nicomeéde, 1’affirmation héroique de soi semble se limiter a 1’assertion de la place
unique donnée par le titre, non plus par les actes héroiques, se présentant surtout sous la forme « Je
suis reine », parallélement au remplacement progressif des protagonistes masculins par les
héroines. On aboutit méme a une crise d’identité illustrée par les pieces Don Sanche d’Aragon,
Heéraclius et (Edipe. Mais les énoncés respectifs continuent a étre prononcés. Ces énoncés
affirment la permanence de I’étre, la défense du moi, devenu faible, contre toute agression et
surtout contre tout changement. A force d‘égocentrisme, le héros cornélien sombre dans la solitude
et I’isolement. On le voit dés la premicre tragédie, Médée. Médée, dans son célébre monologue, au
comble du désespoir, ne retrouve sa force et son refuge qu’en elle-méme : « Tu t’abuses, Jason, je
suis encore moi-méme ». De la méme fagon, Emilie affirme : « Je suis ce que j’étais » en ajoutant

«et je puis davantage ». Mais que veut dire le «Je suis chrétien » de Polyeucte, répété

589

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



obsessivement ? C’est 1’assertion par laquelle il fait envers et contre tous 1’engagement, le serment
de fidélité a soi-méme, de stabilité de son moi par la consécration totale a son Dieu. Il s’agit d’une
sorte de contrat conclu avec soi-méme de ne pas changer, de ne pas « souiller sa gloire »
(expression récurrente dans beaucoup de tragédies cornéliennes). Le contrat imaginaire que les
héros signent avec eux-mémes ne les poussent pas le plus souvent dans la direction de leurs
propres intéréts.

L’énoncé Je suis + Attribut est situé parfois dans les monologues (cf.le monologue -

dialogue imaginaire de Médée avec Jason), mais, le plus souvent dans les dialogues des
personnages, ce qui prouve son caracteére polémique. Cornélie (dans La Mort de Pompée) menace
César lui-méme : « Souviens-toi seulement que je suis Cornélie » ; dans son cas, on assiste méme a
un clivage du sujet : « La veuve de Pompée y force Cornélie » ( y = a sauver César) . « Sais-tu bien
qui je suis ? » s’adresse le Comte a Rodrigue et ce dernier pense tout d’abord au nom, qu’il lui faut
combattre en premier lieu: « Oui, tout autre que moi, / Au seul bruit de ton nom, pourrait
trembler d’effroi »//. Emilie est indignée contre Maxime qui veut la posséder par ruse et par
trahison : « Me connais-tu, Maxime, et sais-tu qui je suis ? » Ici I’interrogation est un acte de
langage d’agressivité, non pas une simple demande d’information ou de confirmation. L’acte de
langage agressif s’accompagne d’un acte de refus, il suffit que le héros soit conscient de ce qu’il
est, ce n’est pas 1’affaire des autres, qui ne peuvent I’influencer en rien. Autrement dit, « je sais
qui je suis, et ce que je suis, je ne ferai que ce qui est conforme a mon essence, colite que cotite ».
Cela meéne a ’incommunicabilité. Le héros s’isole, s’intériorise, il est accablé, mais ne se dément
pas. Le meilleur exemple reste toujours Médée : NERINE : « Dans un si grand revers que vous
reste-t-il 2» MEDEE : « Moi, / Moi, dis-je, et ¢’est assez » (Et, soit dit en passant, Corneille prend
soin de constituer un vers entier du seul mot Moi). A un autre endroit, a la méme question « que
vous reste-t-il 7 » la méme Médée répond : « Moi.Et toujours ma fortune a dépendu de moi ».
Cette formule bizarre d’ Auguste « Rentre en toi-méme, Octave » veut dire, malgré son ambiguité
« je possede, je garde moi ».
Le héros se satisfait de D’affirmation autosuffisante du moi et de son nom, sans aucune
justification, sans aucune raison, il n’énumere pas ses qualités qui ’ameénent a se proclamer. La
thése est donc sans hypothéses, la conclusion sans arguments. Le présupposé est alors: « ma
valeur est ma propre identité ».

Avec la déchéance progressive du Héros au long de la création cornélienne, le Je féminin
finit par n’affirmer que la qualité de reine et I’héroine semble obligée d’expliquer en quoi consiste
la condition de reine, quels sont ses attributs. Il s’agit le plus souvent de reines sans couronne, sans

pouvoir effectif. Il leur faut donc donner des arguments, mais ces arguments sont le plus souvent

590

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



fallacieux, basés sur /’ethos, non pas sur des preuves évidentes. Dans le cas de Pulchérie, il se
produit un clivage entre le nom et la qualité royale : « Je suis impératrice et j’étais Pulchérie »,
c’est-a-dire le rang I’emporte sur le nom. D’ailleurs Corneille fait de nombreuses références (par
la bouche de ses personnages, évidemment) a la « dure » condition des rois, qui doivent se
comporter en rois et sacrifier leur bonheur personnel pour le bien de leurs sujets et de I’ Etat !
On n’y croit plus aujourd’hui, mais I’'impact était majeur aupreés du public du XVII- eéme siecle.
Nous n’en retenons que I’habile rhétorique, les beaux vers et le sublime d’un idéal humain
universel. Comme un roi est un roi il a dii étre traité tout a fait a part, le théatre de Corneille se
présentant souvent comme une ceuvre de propagande monarchique (indirecte, il est vrai) et
d’idéalisation de la royauté. On s’en rend compte, rien qu’en consultant la liste des personnages
(des « acteurs » comme on les appelait alors) de chaque picce, les rois y figurent en téte de liste,
méme quand ils ne jouent qu’un role secondaire dans le conflit dramatique, comme par exemple
Créon ( Meédée), Don Fernand (Le Cid), Tulle (Horace). 1lls concentrent et monopolisent
finalement 1’intérét, en devenant une sorte de deus ex machina dans la résolution du conflit ou pour
la réalisation du dénouement. Pour atteindre la grandeur, le Héros doit servir avec éclat le roi. Ce
dernier est toujours héros, ’héroisme est inclus de maniére axiomatique a la condition royale.
Octave —Auguste se présente au départ comme un brave, un « brillant », une sorte de vedette »,
méme si au début de la piece sa personnalité est noircie par les déclarations des conspirateurs. Il
incarne le succeés dans I’action, la réussite dans la violence. Il est au tréne parce qu’il a pu
conquérir le pouvoir sur ses ennemis et s’ affirmer comme un protagoniste défini par la Victoire.
Mais dans cette condition il ne régne pas, il gouverne ; il lui faut posséder aussi I’ame de ses sujets.
Cinna le rameéne a I’image d’un tyran, d’un « tigre assoiffé de sang ». Pour atteindre au Sublime,
Auguste est obligé de se séparer d’Octave (c’est-a-dire de son passé ) et il souffre ainsi une crise
passagere d’ identité. Mais par la bouche de Livie, I’absolutisme de droit divin devient Iégitime :
« Tous ces crimes d’Etat qu’on fait pour la couronne,

Le ciel nous en absout alors qu’il nous la donne,

Et dans le sacré rang ou sa faveur 1’a mis,

Le présent devient juste et ’avenir permis,

Qui peut y parvenir ne peut étre coupable,

Quoi qu’il ait fait ou fasse, il est inviolable »
Au comble du pouvoir absolu, Auguste est malheureux parce que le pouvoir absolu exige de
reposer sur la grandeur humaine : il doit procurer au souverain confort moral personnel. Voila la
motivation de son geste final de clémence (« acte sans exemple » formule qui apparait ailleurs

dans le théatre cornélien). La véritable clémence consistant donc dans le dépassement de soi par

591

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



soi, elle est apothéose de générosité (dans le sens cornélien, dans la lignée du Magnanime
aristotélicien, non pas dans le sens courant actuel).
Il y a dans Rodogune, tragédie sur le théme du pouvoir royal, un personnage invisible plus

important que les protagonistes du drame : la _couronne, avec ses accessoires, le trone, le sceptre .

Ces mots clefs, auxquels s’ajoute diadéme, résonnent tout le long de la pi¢ce et dans beaucoup
d’autres. Dans le cas du personnage de Rodogune, le probléme de la couronne est complexe, elle
place la valeur de la couronne au-dessus de I’amour, mais cette conviction ne prend pas chez elle, a
la différence de Cléopatre, la forme d’appétit insatiable, féroce, viscéral ; toutefois, elle n’en est
pas moins forte : « L’orgueil de ma naissance enfle encore on courage, /Et quelque grand pouvoir
que ’amour ait sur moi, / Je n’oublierai jamais que je me dois un Roi. »// et renvoie ses jeunes
prétendants avec ces paroles : « Ne me revoyez point qu’avec le Diadéme ».

L’échec de Pertharite auprés du public est di surtout a la faiblesse des protagonistes. A
c6té d’un vice de construction dramatique de la piéce, on constate I’ambiguité du personnage de
Rodelinde, Corneille ayant assigné au départ un role de « vedette » a ce personnage dont
I’arrogante vertu tourne a vide et ne détermine pas le cours de I’action ni le dénouement. Elle
manifeste une frénésie d’orgueil qui débouche sur I’absurde. D’autre part, le comportement du roi
Pertharite, qui référe 1’amour conjugal au trone a ¢t€ apprécié comme une grande faiblesse par le
public du XVII-eme siecle. Il ne reste que les déclarations de Pertharite qui se constituent en un
bréviaire de la royauté, un hymne a la monarchie ; il y dresse I’inventaire des qualités royales, en
culminant par I’assertion qu’on peut ter la vie a un roi, mais jamais son nom. Corneille y fait,
comme dans beaucoup de cas, un coup de force de rhétorique pour illustrer une idéologie.

Ce n’est pas par hasard que I’affirmation du moi dans Othon et Suréna est présentée
autrement que dans d’autres piéces. Le héros n’est plus que I’ombre de lui-méme, le moi héroique
se dissout dans le verbiage. Les héros n’agissent plus, ils ont agi dans le passé, ce qui leur a
conféré une dignité sans pareille, mais leurs qualités ne sont plus appréciées et sont considérées
méme dangereuses pour les tenants du pouvoir en place, puisque les temps ont changé. Suréna se
plaint : « Mon crime véritable est d’avoir aujourd’hui, / Plus de nom que mon roi, plus de vertu
que lui »//. La tragédie cornélienne finit ainsi par consister en une coupure entre le héros et le
monde réel, le héros étant incapable de renoncer a son idéalisme et a s’adapter aux circonstances
nouvelles. Sertorius a voulu étre héros et sa volonté s’est avérée trop faible a I’épreuve. De méme
Othon, que Corneille a privé de toute possibilité d’agir en I’emprisonnant dans un milieu fermé,
suffocant. Deux dénouements truqués sauvent la face du héros : Sertorius transformé en victime

tragique par un assassinat et Othon arraché a son désespoir et porté sur le trone par une révolte

592

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)



militaire a laquelle il n’a méme pas participé. C’est le degré zéro de I’héroisme dans le théatre
cornélien.

Le héros cornélien veut servir d’ « exemple & 1’'univers » méme s’il « ne triomphe qu’en
idée », pour nous servir d’expressions propres au théatre classique. Il est présenté sous des
hypostases diverses, il n’est pas monolithique. De 1a la variété des formes d’expression du
dramaturge, le permanent renouvellement des idées et du style. L’appel a la rhétorique fournit a

Corneille, entre autres , les moyens de situer le héros, de lui donner du relief.

Bibliographie
Dumonceaux, P., 1975, Langue et sensibilité au XVII-eme siecle, Droz, Genéve
Fumaroli, M.,1990, Héros et Orateurs .Rhétorique et dramaturgie cornéliennes , Droz, Genéve
Kibédi- Varga, A., 1970, Rhétorique et littérature. Etude des structures classiques, Didier, Paris
Schérer, J., 1966, La dramaturgie classique en France, Libr. Nizet, Paris
Toma, D., 1992, Formele pasiunii, Ed. Meridiane, Bucuresti
Toma, P. , 1999, Arta indepartarii. Eseu despre imaginatia clasica, Nemira, Bucuresti
Truchet, J., 1975, La tragédie classique en France, P.U.F.
Ubersfeld, A., 1977, Lire le thédtre, Ed. Sociales, Paris
* Europe, no 540-541/ 1974
*

Pierre Corneille. Actes du Colloque de Rouen,

* Revue XVII-eme siécle, no 190/ 1996

593

BDD-A23856 © 2005 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)


http://www.tcpdf.org

