
 584

QUELQUES  PROCÉDÉS  UTILISÉS  PAR  P. CORNEILLE  DANS  SES  

TRAGÉDIES  POUR  LA VEDETTISATION  DU  PROTAGONISTE 

 
Lector univ. drd. Vasile Rădulescu, Universitatea din Pitesti 

 

Résumé 

 

La tragédie cornélienne est centrée  sur le protagoniste.  Il prend la figure du Héros, qui acquiert son 

statut par l‘accomplissement d’un acte  sans pareil.  La raison est pour lui volonté et ambition de ne pas se 

trahir lui-même.  

Corneille concentre sur lui tout un faisceau de procédés rhétoriques pour le rendre éblouissant.  

Dans les sept premières tragédies, la rhétorique est appliquée presque complètement à la dramaturgie: tous 

les trois genres, toutes les sections traditionnelles s’y retrouvent. Ensuite, l’intérêt  se déplace vers les 

moyens de l’elocution. 

Un procédé constant et spécifiquement cornéllien est l’affirmation de son propre  moi du héros-

protagoniste. 

Nous nous proposons d’illustrer par des examples ces démarches du dramaturge. 

 

         Dans les tragédies de Corneille, la centration de l’intérêt sur un personnage dominant est 

évidente. Tout d’abord, les titres mêmes le font voir. A la différence de certaines de ses comédies, 

Corneille donne pour titre à chaque tragédie un anthroponyme; ce n’est pas une originalité, il 

respecte la mode et une longue tradition à la fois.  Seulement, chez Corneille, le nom du titre ne se 

superpose pas toujours au nom du personnage qui occupe le plus la scène, mais à celui qui 

l’emporte finalement, celui qui a le plus de force ou de raison. C’est le cas, par exemple, de Cinna, 

où le protagoniste n’est pas le conspirateur Cinna,  mais l’empereur Auguste, qui bien 

qu’apparaissant  relativement tard directement sur la scène, domine l’action et les caractères. Dans 

Rodogune, la reine Cléopâtre se débat longuement et occupe la scène comme un personnage 

principal, mais Rodogune impose sa raison, c’est  pourquoi  la pièce n’est pas intitulée 

« Cléopâtre ».  Le cas le plus intéressant est celui de Pompée, le héros qui n’apparaît jamais sur la 

scène, mais dans l’ombre duquel se déroule toute la trame et se modélisent  tous les caractères; son 

nom, sa personnalité exemplaire et son destin tragique influençant le comportement de tous les 

autres personnages.  Si, par exemple, Racine a intitulé simplement son chef-d’oeuvre Bérénice, 

c’est qu’il s’agissait d’une poignante élégie d’amour, tandis que chez Corneille, Tite et Bérénice 

devait mettre en évidence la prédominance de la gloire des héros sur les questions sentimentales,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 585

politique et amour se mêlant étroitement : il fallait donc que le nom de l’empereur apparaisse dans 

le titre.  

 

Mise en relief du protagoniste par la mise en œuvre de la rhétorique 

 

C’est  la stratégie la plus importante et constante utilisée par Corneille, non seulement à 

cette fin, mais comme un vrai fondement de toute la construction dramatique.  La vedettisation du 

personnage n’est que l’une parmi d’autres fonctions de l’application de la rhétorique à  la 

dramaturgie. 

La première tragédie de Corneille, Médée, tourne autour de la nature ardente  et 

démoniaque de l’enchanteresse.  Les pouvoirs surnaturels de Médée dominent la raison et les 

émotions de Jason, Créuse, Créon et Ægée.  La majorité des discours prononcés soit par Médée, 

soir par l’un des autres personnages, reflètent la force de domination du caractère de Médée.  Les 

discours de Jason dans l’Acte I, scène 2 et l’Acte V,  scéne 7 démontrent l’inefficacité de ses 

tentatives d’apaiser la colère virulente de  Médée et ses délibérations se terminent dans une 

résignation impuissante envers le pouvoir supérieur de sa femme.  C’est Médée qui prononce les 

plus  brillants discours et donne les plus puissants exemples d’oratoire délibérative et 

démonstrative dans cette tragédie.  Dan son monologue délibératif d’entrée en scène, Médée 

dévoile son désir désespéré de garder l’amour de son mari Jason( vers 200-235.). En  admettant  

qu’il lui est impossible de regagner l’amour de Jason, Médée se résout à   adopter  la seule 

conduite qui puisse effacer son déshonneur et satisfaire son orgueil offensé. Médée s’efforce à 

convaincre  de la légitimité de ses plans criminels à l’aide des exemples, ou induction rhétorique.  

La nature des exemples et le langage choisi pour les exprimer son éloquents et plutôt affectifs que 

logiques et servant ainsi à mettre en relief la psychologie de Médée.  L’exorde  et  la  péroraison, 

les sections qui font appel aux émotions, recouvrent plus de la moitié du discours.  A cause de  son 

ton explosif, l’exorde  établit non seulement l’atmosphère pour tout le reste du discours, mais  

assure aussi un portrait vivant de la psychologie  de Médée.  L’exorde se laisse diviser en deux 

parties : la première est composée d’une invocation aux dieux et aux démons que  Médée implore 

pour venger son orgueil blessé et punir l’infidélité  de Jason, tandis que la deuxième partie est un 

exécratio, ou  série de malédictions dirigées contre Jason. Le narratio commence dans le vers 229 

avec l’exclamation  « Jason me répudie ! » Dans cette section, Médée  présente des détails qui 

complètent les événements significatifs de son  passé  pour aider à  la description de son caractère.    

Les quatre vers du reste de la narration prennent la forme de questions, les deux commençant par 

« Lui font- ils présumer... »  et suggèrent que Médée  sera vengée pour le dédain de Jason.  Dans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 586

l’explicatio  v.241-254,  Médée  introduit la situation présente et révèle ses plans de vengeance, par 

le meurtre des fils qu’elle a eus de Jason.  Pour trouver appui dans sa démarche criminelle, Médée 

se tourne vers  son ancêtre,  le Soleil, dans une apostrophe passionnée  qui sert  de peroratio.  

L’identification de la furie de Médée  avec des images de chaleur et de feu  à  travers ce passage, 

par un langage hyperbolique, en comparant sa volonté  à  celle de son ancêtre, le Soleil, donne une 

force extraordinaire   à  son hostilité  envers  Jason et Créon.  Médée  commence son discours par 

une apostrophe aux  «  Souverains défenseurs des lois de l’hyménée » ( v. 201.).  L’état  trouble de 

sa raison se manifeste dans l’énumération des  pouvoirs qu’elle invoque dans les vers 210-211 :  

 «  Filles d’Acheron, pestes, larves, furies.../..Fières sœurs, ..// »., et  cela souligne la passion 

maniaque de Médée.  L’accumulation ininterrompue  et implacable de blasphèmes  témoigne du 

désordre  mental  du personnage.  L’exclamation  «  Jason me répudie ! » résume succinctement la 

situation.  Un torrent d’interrogations s’ensuit, mettant en évidence les obligations de Jason envers 

elle, soulignant l’ingratitude de celui-ci.  La figure de l’erotesis, par laquelle le locuteur arrache 

une réponse  forte à  l’interlocuteur, est employée par Corneille pour induire à l’auditeur l’état 

d’esprit de furie de  Médée.  Le ton frénétique du narratio cesse brusquement à  partir de la ligne 

241 : «  Tu t’abuses, Jason, je suis encore moi-même ».  Les nombreuses figures  du discours et de 

pensée  contribuent  significativement  à  la  portraitisation de Médée.  L’usage fréquent des 

pronoms moi et me et des adjectifs mon et seule montre le rôle  prioritaire  de  Médée dans la 

tragédie: c’est  elle qui conduit l’action et qui décide  du dénouement.  Il est intéressant de 

souligner que Médée ne fait appel  à  ses  pouvoirs  magiques  qu’à  deux  reprises : une  fois  dans  

le  final, quand elle s’en va  sur un dragon  -  ce qui n’influe pas sur l’intrigue de la  pièce -, et une 

fois au milieu du conflit, dans l’épisode  de la robe empoisonnée qui punit la convoitise de Creuse 

et la tyrannie de Créon. Le reste de ses actions est déterminé  par  son  tempérament volcanique 

plutôt que par sorcellerie.  

Puisque les intrigues de la plupart des tragédies de Corneille tournent autour des conflits 

moraux et idéologiques, les personnages sont souvent placés dans des situations où ils doivent soit 

prendre une décision pour eux – mêmes soit convaincre un autre participant à l’action d’accepter 

leur raisonnement.Le discours délibératif apparaît fréquemment dans ces pièces, surtout dans 

l’exposition. Un exemple remarquable de l’usage du discours délibératif dans l’exposition est le 

monologue d’Emilie dans la scène qui ouvre la pièce Cinna. Le discours, non seulement fait 

connaître l’émotion du personnage, mais complète aussi les détails  des événements passés et 

établit les relations entre les personnages principaux. Le discours délibératif apparaît aussi au point 

culminant de la pièce, quand un personnage est brusquement forcé de prendre une décision. 

L’exemple le plus célèbre est constitué par Les stances de Rodrigue dans la scène 6 de l’Acte I.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 587

Mais les discours délibératifs qui surviennent en pleine action dramatique tendent à faire appel 

plutôt aux passions qu’à l’intellect. Les pièces qui sont basées sur la confrontation d’idées ou 

d’intérêts sont conformes au style argumentatif du discours judiciaire. Les disputes d’honneur et 

d’amour dans Le Cid, la loyauté familiale et de patriotisme dans Horace et des émotions 

personnelles et de responsabilité civique dans Cinna présentent des occasions pour des débats qui 

ressemblent souvent, comme structure et technique, à l’éloquence judiciaire. La tension 

dramatique atteint un point culminant lorsque les parties opposées sont amenées face à face devant 

un juge impartial. Les adversaires doivent présenter leur cas d’une manière logique et 

convaincante pour obtenir gain de cause. décision soudaine  d’Auguste faveur de clémence dans 

Cinna est un exemple remarquable de l’interdépendance de techniques rhétoriques et des structures 

dramatiques dans le dénouement. Le discours épidictique, comme le débat judiciaire, est utilisé 

pour mettre en évidence la nature polémique de la plupart des tragédies de Corneille. La 

dénonciation des crimes d’Auguste par Emilie, Cinna et Maxime contribue à définir le caractère de 

l’Empereur. Sans cette intensification de la nature criminelle du passé d’Auguste, ni  la 

conspiration ni la clémence d’Auguste ne pourraient e justifier. D’autre part, le discours 

démonstratif de louange est utilisé pour caractériser un personnage qui apparaît rarement dans la  

pièce, mais qui est toutefois le moteur de l’action de la pièce. Le plus remarquable exemple en est 

Pompée, tragédie qui tourne autour d’un héros qui n’apparaît jamais sur la scène. Le genre 

épidictique peut servir aussi à louer ou à condamner les faits de coulisse d’un personnage. Par 

exemple, l’énumération par Cinna des infamies passées d’Auguste, dans l’Acte I, scène 3, est une 

tentative de justifier la légalité de la conspiration. Ainsi, les trois genres rhétoriques fournissent 

une inspiration pour la conception et la composition de beaucoup de scènes de la tragédie 

cornélienne. La rhétorique, sous tous ses aspects, est utilisée avec beaucoup d’efficacité dans les 

sept premières tragédies de Corneille : Médée, Le Cid, Horace, Cinna, Polyeucte, La Mort de 

Pompée, Rodogune. Ensuite, l’intérêt de l’auteur se  concentre surtout sur les moyens  de 

l’elocutio, la part du délibératif et du judiciaire diminuant progressivement. Par exemple, tandis 

que les moyens rhétoriques sont employés dans Rodogune (1644) pour  faire un portrait 

psychologique terrifiant d’une égoïste sans scrupules, les moyens rhétoriques de Théodore (1646) 

semblent être utilisés seulement pour donner quelque couleur au style. Il n’existe pas de discours 

qui puissent être classifiés dans un genre oratoire, les arguments ne sont pas enchaînés suivant les 

règles de l’inventio et ne sont pas disposés selon les sections traditionnelles de dispositio. Le seul 

aspect de l’expression oratoire visible dans Théodore, c’est l’elocutio, mais les nombreuses figures 

telles les exclamations, les énumérations, l’hyperbole, la métaphore sont utilisées seulement pour 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 588

embellir l’expression, mais non pas pour renforcer la nature persuasive du discours.La même 

remarque est valable pour toutes les autres tragédies suivantes.  

Egocentrisme du héros cornélien 

Le héros cornélien se définit d’abord par sa gloire, une attitude de constance  et de fidélité à 

sa  propre  personne,à l’essence même  de son être.La modestie et l’humilité  lui sont 

inconnues,même quand il est personnage de tragédie chrétienne (Polyeucte et Théodore). Ces 

héros se définissent eux –mêmes.Corneille les fait parler eux-mêmes d’eux, comme d’une 

troisième personne.Ils s’auto caractérisent et jamais de manière péjorative ou autocritique. Sans le 

cadre solennel de la tragédie,on le prendrait pour vantardise et on se croirait en pleine 

parodie.D’autant plus que le même procédé est utilisé dans le cas de Matamore de la comédie Le 

Menteur. Ce procédé d’autodéfinition laudative,d’auto caractérisation méliorative du personnage 

cornélien met en évidence sa valeur et a un caractère polémique,souvent agressif. Il affirme son 

identité,sa valeur,son unicité,sans donner d’autres indices,sans justification et les autres doivent en 

tenir compte.Son déchirement tragique vient du fait   qu’il  est mis dans la situation de se 

démentir,de sacrifier sa propre gloire,ce à quoi il ne consent point.                   

La caractérisation par un autre personnage apparaît rarement.Elle est nécessaire dans Pompée  où 

le protagoniste est absent,mais cela se fait indirectement,par le biais de la rhétorique.Dans 

Sertorius, on trouve une caractérisation laudative indirecte qui résulte de l’échange d’amabilités 

entre les deux adversaires qui se respectent mutuellement,parce qu’ils se respectent d’abord eux-

mêmes. La caractérisation par le récit – en vantant les exploits du héros - est présente aussi,soit par 

le récit d’un autre personnage (cf.Pompée, les récits d’Achorée sur l’assassinat de Pompée),soit par 

le récit direct du protagoniste(cf.Le Cid). 

En revenant sur l’auto caractérisation laudative,il faut dire que,sur le plan du langage,le moi 

du héros est proclamé dans des phrases ternaires où,à côté du verbe copule être (ou un 

équivalent),l’attribut a diverses valeurs.C’est là une des figures de nomination très 

intéressantes,d’une assez grande diversité et récurrente dans toutes les tragédies cornéliennes.Dans 

toutes les pièces de Corneille,le nombre des énoncés à prédicat nominal du type Je suis + Attribut  

est  considérable,mais doués  d’une grande force dans celles de la première période,comme si l’un 

des soucis primordiaux du personnage cornélien était d’assurer les autres et soi-même de ce qu’il 

est et surtout de qui il est. Sabine, Camille, Curiace, Chimène, Médée, Cinna, Emilie, Auguste, 

Polyeucte, Sévère, Cléopâtre  (de  La Mort de Pompée),Viriate  ( de Sertorius), Sophonisbe, Don 

Sanche d’ Aragon et Bérénice, tous disent à un instant ou a l’autre je suis et précisent ce qu’ils 

sont. Le prédicatif de cette phrase, de cette affirmation de soi est  tout d’ abord le nom : « Je ne 

suis point Don Sanche » , « Je suis Médée » , « Je suis encore Sévère » ;ce n’est pas une simple 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 589

présentation,mais l’affirmation d’une valeur.Il ne peut pas manquer d’indiquer la descendance, la 

race, la filiation :   « Je suis de  plus la fille de Corbulon »(Domitien dans Tite et Bérénice),   

« Sanche fils d’un pêcheur... »...   « Sanche enfin,malgré lui,dans cette province,/Quoique fils d’un 

pêcheur a passé pour un prince »// ;   « Je demeure toujours la fille d’un proscrit »,dit Emilie dans 

Cinna.L’appartenance nationale est proclamée pour souligner la supériorité des Romains,avec 

fierté et avec une sorte de nationalisme :  « Je suis Romaine »,dit Sabine,à quoi s’oppose « Je suis 

homme » de Curiace,qui se sent  accablé par l’exigence de vertus surhumaines,et il continue :  « Et 

je rends grâce aux dieux de n’être pas Romain, /Pour conserver  encore quelque chose d’humain ». 

L’effet obtenu est inverse: il n’est pas facile d’être romain,car cela exige une haute vertu. 

D’ailleurs,tout le long des tragédies de Corneille on retrouve cette épithète :  « une si haute 

vertu »,qui caractérise les grands héros.Parfois,l’appartenance nationale se combine avec la 

filiation,pour exprimer la même fierté, par exemple, Cinna : « Seigneur, je suis Romain et du  sang 

de Pompée », ce qui constitue un vrai argument ad personam. De cette affirmation péremptoire de 

soi ne peut manquer la mention du rang (d’ailleurs le sang et le rang figurent parmi les mots clefs 

de la tragédie cornélienne). Il s’agit non pas de n’importe quel rang, mais du rang suprême, celui  

de roi, d’empereur et particulièrement, dans certaines tragédies, de celui de reine.  « Je suis reine » 

disent tour à tour   Isabelle (Don Sanche d’Aragon), Laodice (Nicomède), Viriate (Sertorius), 

Sophonisbe, Bérénice et d’autres. Il s’agit d’un acte de langage qui traduit la maîtrise de soi, la 

prise en possession du Je  par lui-même, la nomination du pouvoir de  je sur soi-même. Ce  je  qui 

s’affirme est un moi  héroїque, il n’est revendiqué que par  les personnages en haute position, 

vedettes de l’action dramatique. C’est Auguste qui formule la plus célèbre affirmation de maîtrise, 

dans les vers :  « Je suis maître de moi comme de l’univers, / Je le suis, je veux l’être »//. Au-delà 

de cette limite il n’y a plus rien …. 

 Après Nicomède, l’affirmation héroїque de soi semble se limiter à l’assertion de la place 

unique donnée par le titre, non plus par les actes héroїques, se présentant surtout sous la forme « Je 

suis reine », parallèlement au remplacement progressif des protagonistes masculins par les 

héroїnes. On aboutit même à une crise d’identité illustrée par les pièces  Don  Sanche d’Aragon, 

Héraclius et  Œdipe. Mais les énoncés respectifs continuent à être prononcés. Ces énoncés 

affirment la permanence de l’être, la défense du moi, devenu faible, contre toute agression et 

surtout contre tout changement. À force d‘égocentrisme, le héros cornélien sombre dans la solitude 

et l’isolement. On le voit dès la première tragédie, Médée. Médée, dans son célèbre monologue, au 

comble du désespoir, ne retrouve sa force et son refuge qu’en elle-même : « Tu t’abuses, Jason, je 

suis encore moi-même ». De la même façon, Emilie  affirme : « Je suis ce que j’étais » en ajoutant  

« et je puis davantage ». Mais que veut dire  le  « Je suis chrétien » de Polyeucte, répété 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 590

obsessivement ? C’est l’assertion par laquelle il fait envers et contre tous l’engagement, le serment 

de fidélité à soi-même, de stabilité de son moi par la consécration totale à son Dieu. Il s’agit d’une 

sorte de contrat conclu avec soi-même de ne pas changer, de ne pas « souiller sa gloire » 

(expression récurrente dans beaucoup de tragédies cornéliennes). Le contrat imaginaire que les 

héros signent avec eux-mêmes ne les poussent pas le plus souvent dans la direction de leurs 

propres  intérêts. 

 L’énoncé Je suis + Attribut  est situé parfois dans les monologues (cf.le monologue - 

dialogue imaginaire  de  Médée avec Jason), mais, le plus souvent dans les dialogues des 

personnages, ce qui prouve son caractère polémique. Cornélie (dans La Mort de Pompée) menace 

César lui-même : « Souviens-toi seulement que je suis Cornélie » ; dans son cas, on assiste même à 

un clivage du sujet : « La veuve de Pompée y force Cornélie » ( y = à sauver César) . « Sais-tu bien 

qui je suis ? » s’adresse le Comte à Rodrigue et ce dernier pense tout d’abord au nom, qu’il lui faut 

combattre en premier lieu :  « Oui, tout autre  que moi, / Au seul bruit de ton nom,  pourrait 

trembler d’effroi »//. Emilie est indignée contre Maxime qui veut la posséder par ruse et par 

trahison :  « Me connais-tu, Maxime, et sais-tu qui je suis ? » Ici l’interrogation est un acte de 

langage d’agressivité, non pas une simple demande d’information ou de confirmation. L’acte  de 

langage  agressif  s’accompagne d’un acte de refus, il suffit que le héros soit conscient de ce qu’il 

est, ce n’est pas l’affaire des autres, qui ne peuvent l’influencer en rien. Autrement dit,  « je sais 

qui je suis, et ce que je suis, je ne ferai que ce qui est conforme à mon essence, coûte que coûte ». 

Cela mène à l’incommunicabilité. Le héros s’isole, s’intériorise, il est accablé, mais ne se dément 

pas. Le meilleur exemple reste toujours Médée :  NERINE :  « Dans un si grand revers que vous 

reste-t-il ?» MÉDÉE : « Moi, / Moi, dis-je, et c’est assez » (Et, soit dit en passant, Corneille prend 

soin de constituer un vers entier du seul mot Moi).  A un autre endroit, à la même question « que 

vous reste-t-il ? » la même Médée répond : « Moi.Et toujours ma fortune a dépendu de moi ». 

Cette formule bizarre d’Auguste « Rentre en toi-même, Octave » veut dire, malgré son ambiguïté  

« je possède, je garde moi ».   

Le héros se satisfait de l’affirmation autosuffisante du moi et de son nom, sans aucune 

justification, sans aucune raison, il n’énumère pas ses qualités qui l’amènent à se proclamer. La 

thèse est donc sans hypothèses, la conclusion sans arguments. Le présupposé est alors : « ma 

valeur est ma propre identité ». 

 Avec la déchéance progressive du Héros au long de la création cornélienne, le Je  féminin 

finit par n’affirmer que la qualité de reine  et l’héroïne semble obligée d’expliquer en quoi consiste 

la condition de reine, quels sont ses attributs. Il s’agit le plus souvent de reines sans couronne, sans 

pouvoir effectif. Il leur faut donc donner des arguments, mais ces arguments sont le plus souvent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 591

fallacieux, basés sur l’ethos, non pas sur des preuves évidentes. Dans le cas de Pulchérie, il se 

produit un clivage entre le nom et la qualité royale : «  Je suis impératrice  et j’étais Pulchérie », 

c’est-à-dire  le rang l’emporte sur le nom. D’ailleurs Corneille  fait de  nombreuses références  (par 

la bouche de ses personnages,  évidemment) à la « dure » condition des rois, qui doivent se 

comporter en rois et sacrifier leur bonheur  personnel pour le bien de leurs  sujets  et de l’ Etat !  

On n’y croit plus aujourd’hui, mais l’impact était majeur  auprès  du public du XVII- ème siècle.  

Nous n’en retenons que l’habile rhétorique, les beaux vers et le sublime d’un idéal humain 

universel. Comme un roi est un roi il a dû  être traité tout à fait à part, le théâtre de Corneille se 

présentant souvent comme une œuvre de propagande monarchique (indirecte, il est vrai) et 

d’idéalisation de la royauté. On s’en rend compte, rien qu’en consultant la liste des personnages 

(des « acteurs » comme on les appelait alors) de chaque pièce, les rois y figurent en tête de liste, 

même quand ils ne jouent qu’un rôle secondaire dans le conflit dramatique, comme par exemple 

Créon ( Médée), Don Fernand (Le Cid), Tulle (Horace). Ils concentrent et monopolisent 

finalement l’intérêt, en devenant une sorte de deus ex machina dans la résolution du conflit ou pour 

la réalisation du dénouement. Pour atteindre la grandeur, le Héros doit servir avec éclat le roi. Ce 

dernier est toujours héros, l’héroïsme est inclus de manière axiomatique à la condition royale. 

Octave –Auguste se présente au départ comme un brave, un « brillant », une sorte de  vedette », 

même si au début de la pièce sa personnalité est noircie par les déclarations des conspirateurs. Il 

incarne le succès dans l’action, la réussite dans la violence. Il est au trône parce qu’il a pu 

conquérir le pouvoir sur ses ennemis et s’ affirmer comme un protagoniste défini par la Victoire. 

Mais dans cette condition il ne règne pas, il gouverne ; il lui faut posséder aussi l’âme de ses sujets. 

Cinna le ramène à l’image d’un tyran, d’un « tigre assoiffé de sang ». Pour atteindre au Sublime, 

Auguste est obligé de se séparer d’Octave (c’est-à-dire de son passé ) et il souffre ainsi une crise 

passagère d’ identité. Mais par la bouche de Livie, l’absolutisme de droit divin devient légitime : 

 «  Tous ces crimes d’État qu’on fait pour la couronne, 

 Le ciel nous en absout  alors  qu’il  nous  la  donne, 

 Et  dans  le  sacré  rang  où  sa  faveur  l’a mis, 

 Le   présent  devient  juste  et  l’avenir  permis, 

 Qui  peut  y  parvenir  ne  peut  être  coupable, 

 Quoi  qu’il  ait  fait  ou  fasse,  il  est  inviolable » 

Au comble du pouvoir absolu, Auguste est malheureux parce que le pouvoir absolu exige de 

reposer sur la grandeur humaine : il doit procurer au souverain confort moral personnel. Voilà la 

motivation de son geste final de clémence (« acte sans exemple » formule qui apparaît ailleurs 

dans le théâtre cornélien). La véritable clémence consistant donc dans le dépassement de soi par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 592

soi, elle est apothéose de générosité (dans le sens cornélien, dans la lignée du Magnanime 

aristotélicien, non pas dans le sens courant actuel). 

 Il y a dans Rodogune, tragédie sur le thème  du pouvoir  royal, un personnage invisible plus  

important que les  protagonistes du drame : la  couronne, avec ses accessoires, le trône, le sceptre . 

Ces mots clefs, auxquels s’ajoute diadème, résonnent tout le long de la pièce et dans beaucoup 

d’autres. Dans le cas du personnage de Rodogune, le problème de la couronne est complexe, elle 

place la valeur de la couronne au-dessus de l’amour, mais cette conviction ne prend pas chez elle, à 

la différence de Cléopâtre, la forme d’appétit insatiable, féroce, viscéral ; toutefois, elle n’en est 

pas moins forte : « L’orgueil de ma naissance enfle encore on courage, /Et  quelque grand pouvoir 

que l’amour ait sur moi, / Je n’oublierai jamais que je me dois un Roi. »// et renvoie ses jeunes 

prétendants avec ces paroles : « Ne me revoyez point qu’avec le Diadème ». 

 L’échec de Pertharite auprès du public est dû surtout à la faiblesse des protagonistes. À 

côté d’un vice de construction dramatique de la pièce, on constate l’ambiguïté du personnage de  

Rodelinde, Corneille ayant assigné au départ un rôle de « vedette » à ce personnage dont 

l’arrogante vertu tourne à vide et ne détermine pas le cours de l’action ni le dénouement. Elle 

manifeste une frénésie d’orgueil qui débouche sur l’absurde. D’autre part, le comportement du roi 

Pertharite, qui réfère  l’amour conjugal au trône a été apprécié comme une grande faiblesse par le  

public du XVII-ème siecle. Il ne reste que les déclarations de Pertharite qui se constituent en un 

bréviaire de la royauté, un hymne à la monarchie ; il y dresse l’inventaire des qualités royales, en 

culminant par l’assertion qu’on peut ôter la vie à un roi, mais jamais son nom. Corneille y fait, 

comme dans beaucoup de cas, un coup de force de rhétorique pour illustrer une idéologie.  

 Ce n’est pas par hasard que l’affirmation du moi dans Othon et Suréna est présentée  

autrement que dans d’autres pièces. Le héros n’est plus que l’ombre de lui-même, le moi héroïque 

se dissout dans le verbiage. Les héros n’agissent plus, ils ont agi dans le passé, ce qui leur a 

conféré une dignité sans pareille, mais leurs qualités ne sont plus appréciées et sont considérées  

même dangereuses pour les tenants du pouvoir en place, puisque les temps ont changé. Suréna se 

plaint : «  Mon crime véritable est d’avoir aujourd’hui, / Plus de nom que mon roi, plus de vertu 

que lui »//. La tragédie cornélienne finit ainsi par consister en une coupure entre le héros et le  

monde réel, le héros étant incapable de renoncer à son idéalisme et à s’adapter aux circonstances 

nouvelles. Sertorius a voulu être héros et sa volonté s’est avérée trop faible à l’épreuve. De même 

Othon, que Corneille a privé de toute possibilité d’agir en l’emprisonnant dans un milieu fermé, 

suffocant. Deux dénouements truqués sauvent la face du  héros : Sertorius transformé en victime 

tragique par un assassinat et Othon arraché à son désespoir et porté sur le trône par une révolte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 593

militaire à laquelle il n’a même pas participé. C’est le degré zéro de l’héroïsme dans le théâtre 

cornélien. 

 Le héros cornélien veut servir d’ « exemple à l’univers » même s’il « ne triomphe qu’en 

idée », pour nous servir d’expressions propres au théâtre classique. Il est présenté sous des  

hypostases diverses, il n’est pas monolithique. De là la variété des formes d’expression du 

dramaturge, le permanent renouvellement des idées et du style. L’appel à la rhétorique fournit à 

Corneille, entre autres , les moyens de situer le héros, de lui donner du relief.  

 

Bibliographie  

Dumonceaux, P., 1975, Langue et sensibilité au XVII-ème siècle, Droz, Genève 

Fumaroli, M.,1990, Héros et Orateurs .Rhétorique et  dramaturgie cornéliennes , Droz, Genéve  

Kibédi- Varga, A., 1970, Rhétorique et littérature. Etude des structures classiques, Didier,  Paris 

Schérer, J., 1966, La dramaturgie classique en France, Libr. Nizet, Paris 

Toma, D., 1992, Formele pasiunii, Ed. Meridiane, Bucuresti 

Toma, P. , 1999, Arta indepartarii.Eseu despre imaginatia clasica, Nemira, Bucuresti 

Truchet, J., 1975, La tragédie classique en France, P.U.F. 

Ubersfeld, A., 1977, Lire le théâtre, Ed. Sociales, Paris 

     *          Europe, no 540-541/ 1974 

     *           Pierre Corneille. Actes du Colloque de Rouen,  

     *          Revue XVII-ème siècle, no 190/ 1996  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:51 UTC)
BDD-A23856 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

