
 482

CORPS, SENS, DISCOURS. 

ÉLÉMENTS POUR UNE TRANSANTHROPOLOGIE VIRTUELLE. 

 

Conf.dr.Narcis Zarnescu   

 

Résumé 

Pourquoi la relation à notre corps est-elle si compliquée ? Parce qu’il y a en nous un corps à 

corps constant entre trois corps : le corps organique, machine à vivre, le corps fantasmatique, rêvé, 

fait d’images que nous nous forgeons intérieurement, où l’inconscient a sa part, et enfin le corps 

institué, celui que nous devons avoir au regard des normes culturelles, des conventions sociales. Afin 

de déceler non seulement le langage « académique » du corps, mais aussi son argot cache, les 

significations manquées ou refoulées, le corps devrait être considéré une interface: entre la vie et la 

mort. Mais si le corps devient une marchandise, la marchandisation des corps et des esprits aura 

comme effet la désérotisation de la vie sociale. 

 

 

La littérature contemporaine est une littérature du corps1. D'abord parce que le corps 

est son sujet principal: sur ce point, l'écriture n'est guère différente de l'art contemporain en 

général, où le formidable essor du virtuel s'accompagne d'un intérêt non moins explosif pour 

le thème du corporel. Ensuite parce que le corps et son fonctionnement lui servent de plus en 

plus d'objet, voire de modèle: de ce point de vue, l'écriture a sans conteste des enjeux moins 

courants, dans la mesure où le corps en action, à moins que le texte ne vire en 'performance', 

ne peut pas y être montré directement. Des auteurs comme Georges Bataille, Antonin Artaud, 

Denis Roche ou Valère Novarina, entre autres, et des théoriciens aussi divers que Julia 

Kristeva, Gilles Deleuze ou Christian Prigent, lequel combine les deux rôles d'écrivain et de 

critique, ont établi fermement une tradition littéraire que structure le conflit entre 

l'organisation symbolique, rationnelle, décorporéisante du langage social, d'un côté, et le 

                                                 
1 Mathieu ALBERT et al. 1993. Les Vendredis du corps. Le corps en scène, vision plurielle. Essais. Montréal : 
Éd. de la revue Jeu et Festival international de la nouvelle danse; Frederick M. ALEXANDER, 1978 [1974]. The 
Resurrection of the Body. New York : Dell Publ., «A Delta Book»; Ivan ALMEIDA et Claude REICHMAN, éd. 
1986 [1983]. Le Corps et ses fictions. Paris : Minuit, «Arguments» ; Michæl V. ARGYLE, 1988 [1975]. Bodily 
Communication. Londres : Methuen; Angélique ARNAUD, 1882. François Delsarte. Ses découvertes en 
esthétique. Paris : Delagrave ; Odette ASLAN, éd. 1993. Le Corps en jeu. Paris : Éd. du C.N.R.S. ; Jacques 
ATTALI,1977. Bruits. Paris : P.U.F. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 483

travail du corps dans et par la langue poétique, matérielle, pulsionnelle, engluée dans et 

relancée par l'informe, de l'autre2. 

Du Corps enseigné (Daniel Denis, 1974), où l'auteur, après avoir analysé les 

instructions officielles en vigueur et montré les systèmes d'interdits de l’institution scolaire, 

propose notamment la mise en œuvre d'une pédagogie alternative et aléatoire au Corps et 

politique (Jean-Marie Brohm, 1975), approche freudo-marxiste de la sociologie du corps, ou 

bien au texte de Pierre Fédida (Corps du vide et espace de séance, 1977), ou  encore à 

l'ouvrage fondamental et très foucaldien de Georges Vigarello, qui servira ensuite de point 

d'appui à bien des historiens des pratiques corporelles (Le Corps redressé. Histoire d'un 

pouvoir pédagogique, 1978), la rhétorique du corps, sa tragi-comédie et son mystère, 

constituent tout autant d’enjeux et instruments d’une autre interprétation, d’une langue-autre. 

Toutes ces études, et bien autres encore, montrent, à partir du même point focal, comment le 

corps est devenu un des centres de la culture des années soixante-dix et comment, sa 

prétendue «libération »  pourrait n'être qu'illusoire. En effet, le discours sur le corps ne peut 

jamais être neutre : parler sur le corps, oblige à éclairer plus ou moins l'autre de ses deux 

visages, celui à la fois prométhéen et dynamique de son pouvoir démiurgique et de son avide 

désir de jouissance, et, par contre, celui tragique et pitoyable de sa temporalité, de sa fragilité, 

de son usure et sa précarité. Toute réflexion sur le corps est donc, qu'elle le veuille ou non, 

éthique métaphysique : elle proclame une valeur, indique une conduite à suivre, et détermine 

la réalité de notre condition d'homme. Ce point de vue conduit évidemment à poser, d'emblée, 

un système de valeur, une éthique : peut-être le corps considéré comme « libéré » ou en voie 

de libération dans la société contemporaine n'est-il qu'un faux-semblant, qu'un leurre. Peut-

être le fait de se tourner vers l'intime individuel en pensant ainsi libérer le corps n'est-il qu'une 

facette du problème. Sans doute même, cette idée n'est-elle qu'un mythe, car le corps est 

plutôt un construit social (conscient ou inconscient) ou du moins un dialogue entre le social et 

l'individuel. En définitive, la civilisation occidentale contemporaine nous fait assister et 

participer à une exhaustion du corps au niveau d'un mythe prétendu libérateur qui, en fait, 

pénètre et transforme l'expérience personnelle, installant au cœur de notre être subjectif, le 

réseau le poids aliénant des impératifs sociaux. Pourrait-on donc démontrer la thèse d’une 

virtuelle démystification de l’image commune du corps comme réalité close et intime, et 

souligner son ouverture et sa fonction de médiation sociale ? L'histoire des théorisations de 
                                                 
2 Michel BERNARD, 1976. Le Corps. Paris : Éd. universitaires, «Corps et culture» ; Shoshana. FELMAN, 1980. 
Le Scandale du corps parlant. Dom Juan avec Austin, ou La séduction en deux langues. Paris : Seuil 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 484

l'image du corps depuis la fin du XIXe siècle, « de la cœnesthésie au schéma corporel », 

dévoile, par exemple, au travers les travaux de Paul Schilder, une abstraction théorique du 

corps appelée «schéma corporel ». Mais, cette abstraction se situe surtout dans le domaine de 

l'action et ne paraît pas vraiment prendre en compte l'aspect libidinal et émotionnel de 

l'expérience corporelle, issu des travaux de Freud. En conséquence, ce sont deux images du 

corps qui semblent au premier abord irréductibles, auxquelles on se trouve confronté. 

Analyser le corps dans une logique qui va « du fantasme au mythe », c’est, d’autre 

part, découvrir un corps fantasmé, non rationnel, pulsionnel, passionnel, libidinal qui ne 

fonctionne jamais selon les lois de la logique, de la raison mais bien plutôt selon sa propre 

logique. Selon Freud, le fantasme, le libidinal, est donc tout aussi constitutif de la 

représentation du corps que le schéma corporel, l'image de soi, le dialogue tonique ou tout 

autre système conceptuel. L'apport fondamental de la psychanalyse consiste, en rompant avec 

le point de vue du biologiste, de n'envisager ce corps que comme un fantasme produit par 

l'imaginaire et signifié par le langage. C’est justement ce qu’on a appelé « le corps imaginaire 

du désir ». 

Un peu plus loin, à une autre « table ronde », penser le corps comme une sorte de « Ça 

» matériel et matérialisé, ou bien comme un système de relation au monde, particulièrement 

dans la perspective du dialogue tonique de l'enfant avec sa mère, mais aussi dans celle de la 

prise de conscience de soi, spécifiquement au travers du stade du miroir (Henri Wallon), ou 

encore comme un «être-au-monde» dont la conception est issue de l'approche 

phénoménologique, c’est penser la corporéité en tant qu’intercorporéité (voir, dans ce sens, 

les conceptions synthétiques de J. de Ajuriaguerra, concernant la thérapie du corps par le 

corps). 

Pourquoi la relation à notre corps est-elle si compliquée ? Parce qu’il y a en nous un 

corps à corps constant entre trois corps: le corps organique, machine à vivre, le corps 

fantasmatique, rêvé, fait d’images que nous nous forgeons intérieurement, où l’inconscient a 

sa part, et enfin le corps institué, celui que nous devons avoir au regard des normes 

culturelles, des conventions sociales. C’est ce corps-là que visent les modes, esthétiques, 

diététiques et comportementales. Cette pluralité corporelle n’a-t-elle pas une part de 

responsabilité dans nos difficultés avec le corps ?3 C’est clair : la notion de « corps à corps » 

                                                 
 

3 André LEROI-GOURHAN, 1980 [1964]. Le geste et la parole. Paris : Albin Michel, «Sciences d'aujourd'hui». 
sqq;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 485

implique l’idée d’une lutte, d’une guerre. Pourtant, nous sommes bien obligés de penser et de 

vivre ces trois corps ensemble. Quand on évoque le corps d’un individu, on s’adresse à la fois 

à son organisme, à son imaginaire et à son corps social. Le « mangeur », par exemple, ne 

nourrit pas seulement son corps biologique, il fantasme sur l’aliment, il prend un plaisir qu’il 

aime partager. Mais, généralement, l’un des corps essaye de prendre le pas sur les deux autres. 

Quelles sont les solutions pour parvenir à la paix ? Il faut faire des compromis. Il est vrai: l’on 

n’a jamais autant parlé du corps qu’aujourd’hui. Pourquoi? Parce qu’on a besoin de 

religiosité, de spiritualité. Or, les valeurs se sont déplacées du ciel à la terre : le corps est 

désormais l’objet de culte par excellence. Il est devenu le messager privilégié des 

interrogations autrefois réservées à l’âme: «Qui suis-je? », « Que puis-je être? Quelles 

relations entretenez-vous avec votre corps? Si les femmes ont recours au lifting, c’est parce 

qu’elles se sentent trahies par leur corps. Toutes se plaignent d’un décalage entre ce qu’elles 

sont intérieurement et l’image qu’elles contemplent dans le miroir. Ce n’est qu’une des 

dimensions de la nouvelle mentalité du déjà traditionnel vingt-et-unième siècle, dont une 

variante a été « prévue » et codifié par le personnage de la marâtre du conte de Blanche-

Neige : le refus des changements du corps, de la vieillesse. D’autre part, selon Georg 

Groddeck, un contemporain de Freud à qui l’on attribue la paternité de la psychosomatique 

moderne, la  maladie, ainsi que la vieillesse, est un langage qui a besoin de la théâtralisation 

d’un symptôme pour exprimer « son » être. L’individu devrait donc inventer un dialogue 

complice avec son corps.4 

Dans Blanche-Neige, la lutte oedipienne de la petite fille pubertaire n'est pas refoulée, 

mais vécue autour de la mère considérée comme rivale. Blanche-Neige est le paradigme du 

corps. En tant qu signe, que personnage, elle définit son identité par le langage de son corps: 

elle est capable de contrôler ses envies orales, aussi fortes soient-elles. Bien qu'elle ait très 

faim quand elle entre pour la première fois dans la maison des nains, elle ne prend que très 

peu de nourriture dans chacune des sept assiettes et ne boit qu'une goutte dans chaque verre, 

comme pour minimiser son larcin. Son comportement, quand elle s'abstient de manger et de 

boire tout son soûl et quand elle refuse de dormir dans un lit qui n'est pas exactement à sa 

taille, montre qu'elle a aussi appris à contrôler à un certain point les pulsions de son « ça »  et 

                                                 
4 J.BUTLER, 1993. Bodies that Matter: On the Discursive Limits of " Sex", New York and London, Routledge; 
G. DELEUZE, "Nomad Thought." trans. J Wallace. Semiotext(e), Nietzsche's Return, vol. 3, no. 1 (1978), pp. 
12-20; G.DELEUZE, F.GUATTARI, 1983. Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia, Minneapolis, 
University of Minnesota Press;  P. DURKEE, 1995. "Slackspace: The Politics of Waste," Prosthetic Territories: 
Politics and Hypertechnology. Boulder, Westview Press; U. ECO, 1983. Travels in Hyperreality, Harcourt 
Brace Jovanovich, New York; D. HARAWAY, 1992. "The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for 
Inappropriate/d Others," in Cultural Studies, New York and London, Routledge. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 486

à les soumettre aux exigences de son « surmoi ». On constate que son « moi », lui aussi, a 

mûri, puisque maintenant elle travaille sans épargner sa peine et sait partager avec les autres 

un stade d'introjection orale, est incapable de se relier aux autres et personne ne peut 

s'identifier à elle. Le langage du corps « prend » donc du sens grâce aux générateurs du désir, 

régis par le « principe de la réalité » (goûter, manger, boire etc.) et le « Lustprinzip » (faire 

amour, faire du sexe etc.). La facilité avec laquelle Blanche-Neige, à différentes reprises, se 

laisse tenter par sa marâtre, malgré les avertissements des nains, montre combien ces 

tentations sont proches de ses désirs secrets.5 Les nains lui disent en vain de ne laisser entrer 

personne dans la maison, ou, symboliquement, dans son être intérieur. On nous a à plusieurs 

reprises parlé de la double nature de l'héroïne : elle était aussi blanche que la neige et aussi 

rouge que le sang, c'est-à-dire que son être se présentait sous un double aspect  asexué et 

érotique. En mangeant la partie rouge (érotique) de la pomme, elle met fin à son «innocence». 

Les nains, qui étaient les compagnons de son existence fixée au stade de latence, sont 

incapables de lui rendre la vie. Elle a fait son choix, aussi nécessaire que fatal. Le rouge de la 

pomme évoque des associations sexuelles, comme les trois gouttes de sang qui conduisent à la 

naissance de  Blanche-Neige, et comme la menstruation, cet événement qui marque le début 

de la maturité sexuelle (le corps). Tandis qu'elle mange la partie rouge de la pomme, l'enfant 

intérieur qui est en Blanche-Neige meurt et est placé dans un cercueil de verre. L'histoire de 

Blanche-Neige nous apprend qu'il ne suffit pas d'atteindre la maturité physique pour être prêt, 

intellectuellement et affectivement, à entrer dans l'âge adulte, en tant qu'il est représenté par le 

mariage. L'adolescent/e doit encore grandir, et il faut encore beaucoup de temps avant que soit 

formée une personnalité plus mûre et que soient intégrés les vieux conflits. Le corps féminin 

(au singulier !) s’accompli donc à mesure que la société - le corps collectif (au pluriel !) - 

l’intègre, le module, l’accepte ou le refuse. Les nouvelles significations identitaires (palier 

linguistique, philosophique, symbolique et mental), reçues par le corps féminin à travers la 

socialisation, ne font que refléter (le miroir du conte révèle ainsi sa sémantique !) les 

métamorphoses, corporelles, psychosomatiques. Faits confirmes par un autre paradigme cache 

dans la mentalité de l’homme moderne: le Petit Chaperon Rouge. Tout au long du conte, et 

dans le titre comme dans le nom de l'héroïne, l'importance de la couleur rouge, arborée par 

l'enfant, est fortement soulignée. Le rouge est la couleur qui symbolise les émotions violentes 
                                                 
5 A. KROKER, D. COOK, 1986.The Postmodern Scene: Excremental Culture and Hyper-Aesthetics, Saint 
Martin's Press, New York; J. LACAN, 1977. "The Mirror Stage as Formative of the Function of the I as 
Revealed in Psychoanalytic Experience", in Ecrits: A Selection, New York, Norton; J. LAPLANCHE, 1992. 
"Psychoanalysis, Time and Translation", in John Fletcher and Martin Stanton, (eds.), Jean Laplanche: 
Seduction, Translation, Drives, London, Institute of Contemporary Arts. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 487

et particulièrement celles qui relèvent de la sexualité (le corps). Le bonnet de velours rouge 

offert par la grand-mère à la petite fille peut ainsi être considéré comme le symbole du 

transfert prématuré du pouvoir de séduction sexuelle, ce qui est encore accentué par le fait que 

la grand-mère est vieille et malade, trop faible même pour ouvrir une porte. Après avoir été 

plongée dans la profondeur des ténèbres, (dans le ventre du loup), le Petit Chaperon Rouge est 

prête à apprécier une nouvelle lumière, à comprendre mieux les expériences émotionnelles 

qu'elle doit maîtriser, et celles qu'elle doit éviter, pour ne pas s’en laisser engloutir. Il fallait 

que la petite fille, pour atteindre un état supérieur de son corps, c’est-à-dire une autre identité 

et une autre symbolique corporelles, dévia pour un moment du droit chemin par défi envers sa 

mère et son surmoi. Son expérience l'a convaincue qu'il est dangereux de céder aux désirs 

oedipiens. On pourrait dire qu’elle a compris qu'il est préférable d'installer plus profondément 

et d'une façon plus adulte dans son surmoi le père, la mère et les valeurs qu'ils représentent, 

afin de pouvoir affronter avec succès les dangers de la vie. 

Ainsi, si l'approche psychosociologique enrichit les visions de la corporalité, elle ne 

l'épuise pas plus que les approches précédentes. L'érythrophobie (la peur phobique de rougir : 

voir les personnages de Rousseau à Stendhal ou Flaubert !), par exemple, permet de dégager 

de nouveaux enseignements : le rôle du regard dans les relations intercorporelles, la place 

centrale du visage, la labilité du corps (qui déplace la turgescence et l'érection du pénis au 

visage), c'est-à-dire le fait que le corps soit plus fantasmagorique que réel, et la signification 

sociale du corps. Le corps devient ainsi structure sociale et mythe (voir Mauss et 

l’anthropologie des techniques du corps; E.T. Hall et la proxémique) ce qui permettra de faire 

apparaître le symbolisme social de notre corps. Le corps dès lors ne peut plus être considéré 

que comme une ouverture et carrefour du champ symbolique. Le corps pourrait devenir même 

le symbole de tous les symboles existants ou possibles et peut-être le lieu d'ancrage de tous les 

mythes, soit-il religieux, philosophiques, idéologiques, autant de mythes qui hantent plus ou 

moins consciemment la pensée moderne et qui dessinent en chacun des individus une image 

du corps que leurs fantasmes personnels et la culture qu’ils vivent modifient, enrichissent ou 

appauvrissent. 

La colonisation du vécu. Pour cette notion on peut repartir des analyses du philosophe 

allemand Habermas ou de celles de Reich en 1933. Ces analyses mettent en évidence 

l'instrumentalisation de la subjectivité des masses. Le lieu où s'effectue cette colonisation, 

cette instrumentalisation, c'est le corps. L'inscription idéologique rend opaque le corps 

singulier. L'inscription sociale passe par l'idéologisation du rapport au corps. Pourquoi ne 

trouve-t-on pas de théorie de la mort dans le marxisme, par exemple? Dans le monde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 488

contemporain, bien qu’il y ait une réflexion critique sur le sexe et la vie quotidienne, celui qui 

(s’)ecrit se trouve dramatiquement face à une absence. L'occident est engagé dans une course 

meurtrière, où la dénégation de la mort est corollaire du culte de la jeunesse, de la recherche 

de la forme. Cette tendance massive est une dénégation de l'angoisse de la mort, y compris du 

point de vue militant. Afin de déceler non seulement le langage « académique » du corps, 

mais aussi son argot cache, les significations manquées ou refoulées, le corps devrait être 

considéré une interface: entre la vie et la mort. Mais si le corps devient une marchandise, la 

marchandisation des corps et des esprits aura comme effet la désérotisation de la vie sociale. 

Vraiment, comme l'analysait Baudrillard à propos de L'économie du signe et la symbolique de 

la mort, le corps est devenu un objet de consommation. On sait maintenant que le lien social 

est organisé autour de la libido : donc du corps en tant que signifiant-signifie. Le lien dans les 

groupes sociaux est fondé sur la sublimation et l'échange libidinal :  donc du corps en tant que 

signifiant-signifie. La pulsion d'Eros fonde, quant à elle, la tendance à l'agrégation, tandis que 

la pulsion de mort tend à la désagrégation. C'est ce qui se passe dans le capitalisme. Nous 

assistons actuellement au triomphe de la désagrégation, du mortifère. Il y a une absence de 

projet érotique, le plaisir est absent et il n'y a pas de projet libidinal. L'érotisation publique et 

spectaculaire est liée à l'appauvrissement massif du lien social.  

Partout se développent la religion, l'intégrisme ou la lutte contre les impies. La 

religion met en place un lien social. Il faut souder le corps social autour d'une identité. 

L'expression "corps social" est en elle-même significative. La religion est une captation de 

l'imaginaire, une machine à faire rêver et un onirisme dévoyé. Le corps et ses significations 

mouvantes se trouvent partout et nulle part, comme le Dieu de Pascal. La culture occidentale a 

toujours eu tendance à nier la mort. Qu'est ce qui a changé? Est-ce seulement un repli ? De 

plus, la mort a tendance à se déréaliser: on vit seul et on meurt seul; absence de rites. Ou est le 

langage thanatique ou post-thanatique du corps ? Le cimetière à peine, en tant qu’absence 

collective et corps utopique, pourrait s'analyser comme lieu de socialisation. Il s'agit donc de 

voir comment, à la suite de Kristeva, de Baudrillard et de bien d'autres, le signe est lié à 

l'accroissement de la marchandise et comment lui-même est peut-être marchandise. Comment 

aussi le langage est aliénation du corps et comment le signe se dissout dans le langage. Au 

minimum, au niveau du discours, le concept d'expressivité est donc le produit d'une 

intertextualité contradictoire qui ne fait que refléter la nostalgie de déconstruction inhérente 

au processus de signifiance linguistique. Dès lors, comme le fait Merleau-Ponty, considérer 

l'expression corporelle comme le « langage du silence » est une erreur fondamentale puisque 

l'expression corporelle est une « transvocalisation ». Le langage du corps, de ce fait, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 489

n'existerait pas vraiment dans la société contemporaine. Le corps serait entièrement façonné 

par le langage. Mais, sur ce point au moins deux thèses s'affrontent, l'une pense l'expressivité 

du corps comme contrepoint nécessaire et logique du langage, l'autre (notamment chez 

Lowen, Perrakos, la bioénergie) comme sa subversion radicale et son substitut légitime. Mais 

la classification de tous ces discours révèle que le concept d'expressivité corporelle relève 

toujours d'un même processus de travail du signe sur lui-même: le signe est miné par la 

nostalgie de sa déconstruction afin de mieux assurer et accroître son pouvoir.6 Ce processus 

de déconstruction permet l'élaboration d'une structure expressive formelle composée de 

plusieurs éléments autour desquels se sont développés et ordonnés les différents opérateurs de 

tout discours sur l'expressivité corporelle: une dynamique, une différence, une immanence, 

une perception etc. Dans tous les cas cependant l'expression corporelle demeure fondée sur un 

dédoublement dynamique et un double. La voix (la pratique du conte, du récit, de l’histoire ; 

raconter donc !) est, de ce point de vue, la charnière expressive de cette déchirure entre corps 

et langage, langage et corps. Un long développement s'intéresse à cette structure particulière 

qui est simultanément lieu de l'éclatement sauvage du corps et du langage et de sa 

récupération par celui-ci. La voix (métonymie du corps !), par les fantasmes qu'elle véhicule, 

paraît n'être que régression, rappel des origines. D'où la place privilégiée qu'elle occupe dans 

différents mythes, dont elle constitue, au fond, l'archétype majeur : si le mythe est la nostalgie 

idéalisée d'une unité originelle, la voix ne peut être qu'un perpétuel renvoi de mythe en mythe 

de fantasmes en fantasmes jusqu'à ces êtres mythiques par excellence que sont les pulsions. Il 

est possible d’extrapoler ce propos de la voix à l'expression corporelle et, plus généralement, à 

l'expressivité du corps. Il en résulte donc l'idée que ce qui se perçoit aisément au niveau de la 

voix (la pratique du conte !) pourrait trouver toute sa signification pour l'expressivité du 

corps. La voix porte le langage et le corps. L'expressivité du corps porte le langage et le corps. 

En définitive, toute expressivité est la résultante de la structure archétypique du processus 

vocal, l'effet d'une transvocalisation dans la mesure où la région corporelle qui est censée ex-

primer participe de ce dédoublement implicite produit par le rejet vocal et de la dynamique 

pulsionnelle de jouissance narcissique qui l'anime. Seul l'impérialisme du regard a pu occulter 

cette filiation et cet enracinement organique en le projetant sur la surface neutre, homogène et 

apparemment silencieuse du monde visible offert au pouvoir illimité des manipulations 

sémiotiques et des ruses idéologiques. Cette dialectique entre langage-corps et corps-langage 

dont la voix est la charnière et l'expressivité l'enjeu et la justification, n'est autre, en définitive, 

                                                 
6 Herbert Marshall McLUHAN, 1977. D’oeil à oreille. Montréal : Hurtubise/HMH, «Constantes», n° 35, 166 p. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 490

que celle du processus de la théâtralisation du corps produit par l'éducation depuis la 

Renaissance, problématique de la théâtralité et de la voix, reprise par des auteurs comme 

Lyotard, Deleuze ou Kristeva, qui insistent sur le fait que la lettre s'inscrit dans le corps tout 

comme le corps formule la lettre. Autrement dit, que verbe et corps sont totalement 

indissociables. La référence à Deleuze est assez claire: il y a une pantomime intérieure au 

langage, comme un discours, un récit intérieur au corps.  

De la propaideia à la paideia, de la pragmatique au logos, de la subordination de 

l'humanitas à la romanitas, l'éducation enregistre au tournant du XXe siècle des tendances 

prévisibles, d’ailleurs, depuis l’Epoque des Lumières : après la culture corporelle, pratiquée 

ab origine par les mondes préhelléniques et le monde grec; après l'université médiévale7, 

essentiellement religieuse, jusqu'à la rhétorique radicale, égalitaire, libertaire et 

communautaire, imposée par Condorcet, Mirabeau ou Le Pelletier de Saint Fargeau, l’Ecole, 

libido educandi, par son instrument le corps-esprit, tiendra un double discours simultané: 

aliéner et libérer, domestiquer et affranchir. L’Ecole pensera donc le discours comme 

construits par le langage, en dialogue avec la corporéité. Le langage arrive finalement à 

opprimer le corps, la spontanéité et peut-être la nature ou même la communauté originelle. 

Mais, d’une manière complémentaire, le corps est, historiquement, contraint par le langage à 

devenir, à son tour, langage. Fantasmes, mythes et symboles sont alors les liens entre ces deux 

pôles de la chair et du verbe, de la passion, de la pulsion et de la raison. Observations 

confirmées par les mythes et les contes de fées, par les comportements et les obsessions des 

contemporains, par la vie quotidienne, par les détails et les centres générateurs de la mentalité 

moderne, dont le corps, soumis aux rituels religieux8, sociaux ou politiques, éducationnels, 

mortifié, érotisé ou réifié, déprécié et idôlatrisé, est le plus complexe, le plus important, par 

son histoire, ses mystères et son avenir incertain. Voilà donc quelques repères pour une 

transanthropologie virtuelle,9 peut-être les moins significatifs… 

                                                 
7 Jean-Claude SCHMITT, 1990. La Raison des gestes dans l'occident médiéval. Paris : Gallimard, «Bibliothèque 
des histoires». 
8 Marguerite de SURANY, Thai de CHAMPASSAK. 1977. Les Chiffres du corps. Paris : Alban, «Études 
initiatiques» ; Desmond MORRIS, 1984 [1978]. La Clé des gestes. Paris : Grasset. 

9 Lucie de VIENNE,1960. La Spiritualité de la voix. Paris : Cerf ; Rodrigue VILLENEUVE, dir. 1993. 
«Gestualités», spécial de la revue Protée, vol. 21, n° 3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:37 UTC)
BDD-A23842 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

