
 273

 

SCRIEREA - URMĂ ŞI DIFERENŢĂ (SPAŢIUL LITERATURII MODERNE 

CA SPAŢIU AL REGRESIUNII SPRE SCRIEREA ORIGINARĂ) 
 

Loredana STOICA 

Universitatea „Petrol-Gaze” din Ploieşti, România 

 

 

Abstract 

 

The attempt to establish the nature of literary sign in the actual context with reference to the status of 

literature in modern society needs a foray into the evolution of word as a mythical element. Such a foray 

wants to establish the motives and the phenomena that give the trajectory of word as a linguistic sign 

dedicated to communication in interhuman relations towards the word as a literary symbolic sign of 

mythical ‘unbalanced’ nature. We assert these through Jacques Derrida’s theories on trace and difference 

and F. de Saussure’s spatial features of language.  

 

 

F.  de Saussure şi continuatorii lui au reliefat  caracteristica spaţială a limbajului, care devine 

evidentă şi este activată prin utilizarea textului scris. Acesta se constituie  într-un univers închis, 

care, în limitele lui, permite limbajului să îşi manifeste caracterele simbolice şi capacităţile 

autogeneratoare. Textul reprezintă evidenţa materială, tangibilă, care acordă limbajuilui ocazia de  

a-şi desfăşura şi extinde ramificaţiile interminabile, invizibile. Scriitura, ca fenomen înscris unei 

activităţi utilitare, practice, codificata şi normativă conferă limbajului libertatea şi posibilitatea de a 

se instaura ca univers principal pe care spaţiul lingvistic secundar al textului încearcă să îl capteze şi 

să îl reconstruiască, să îi redea caracterele metaforice iniţiale, prin deviere şi abatere de la normă. 

Textul concentrează eforturile de a surprinde esenţa limbajului şi motivaţia semnului. Această 

motivaţie se justifică prin prezumţia acordată semnului şi enunţului cotidian de a căpăta atributele 

literarităţii, cu condiţia de a fi încadrat într-o stare particulară care să îl izoleze de vorbirea 

cotidiană, utilitară.  

 În accepţiunea lui Jacques Derrida, lingvistica subminează  şi exilează scrierea până la a o 

elimina. Scriitura surprinde indeterminarea semnului, esenţa de a ilustra şi de a afişa aparenţa ce 

caracterizează realitatea. Întrucât limbajul este marcat de pecetea aparenţei din care îşi extrage 

esenţa, lingvistica operează neutralizarea opoziţiei dintre aparenţă şi esenţă.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 274

 Scrierea se încadrează ea însăşi într-un cămp al devenirii istorice, prin surprinderea şi 

studierea mecanismelor care guvernează procesele gândirii imaginative şi conceptuale, 

direcţionarea practicilor de captare şi de ilustrare a fenomenului creativ într-un cadru de spaţialitate 

la nivelul textului, care să abolească principiul istoricităţii iniţiale. Plecând de la o istorie a ideilor, a 

imaginilor, a sentimentelor, limbajul scrierii literare instituie un cadru particular de spaţialitate 

textuală, capabilă să submineze limitele istoriei şi ale memoriei, ale semnificaţiei practice, tocmai 

prin surprinderea indeterminării care le caracterizează. Astfel, ştiinţa scrierii s-ar putea întemeia pe 

o istorie a „posibilităţii istoriei”.  

Urmărind traseul saussurian al disocierii vorbirii de scriere, observăm funcţia limitativă a 

scrierii în raport cu alte modalităţi de cunoaştere şi manifestare evenimenţială prin limbaj şi 

caracterul derivat în urma reprezentării reflectorizante a semnificaţiei iniţiale şi directe a vorbirii, 

ca semnificant prim a cărui amprentă este proiectată asupra semnificantului scris deviat şi 

secundar. De aceea, scriitura nu se poate constitui într-un sistem structurat şi legitim, ci într-un 

cadru de ilustrare ideală si de modelare alternativă a spaţiului funcţional fonologic. Analogon si 

evidenţă vizibilă materială ale cuvântului vorbit, scrierea poartă amprenta modelului iniţial din 

care se justifică în calitate de exponent exterior al limbajului: „Gândirea este limbaj şi este gândită 

într-un element analog sunetului, nu luminii.”1  Pe temeiul acestor consideraţii, lingvistica modernă 

reabilitează scrierea, ca proces complex si relevant al evidenţierii, traducerii şi vizualizării 

cuvântului, revizuire şi reinterpretare a accepţiunilor tradiţionale cunoscute de acest termen. 

Scrierea se instaurează numai în momentul în care îşi subordonează un sistem de semne 

particulare, autonome, decupate din planul simbolurilor figurative ale unei evidenţe naturale 

reprezentate, care prin proiectare la nivelul semnului scris i-ar suprima acestuia caracterul 

semnificant. Grafismul se justifică în măsura în care semnele sale codifică un univers autonom, 

autosuficient, capabil să reconstituie fluxul gândirii şi fenomenele imaginative creatoare, în 

manieră proprie. Izolată de sistemul intern al cuvântului, scrierea se raportează permanent la acesta, 

prin interpretare figurată secundară. Scrierea devine astfel un instrument subversiv, primejdios 

pentru echilibrul şi unitatea ipotetică ale universului vorbirii pe care îl prelucrează, îl 

distorsionează şi îl întoarce împotriva lui însuşi, conştientizându-i propria imperfecţiune şi 

imposibilitatea funcţionării singulare; avem de-a face cu „irupţia exteriorităţii în interioritate” sau, 

în alte cuvinte, cu disocierea sufletului şi a trupului şi cu inversiunea raporturilor stabilite de ele: 

scrierea, cuvântul grafic, litera reprezintă evidenţa palpabilă, concretă a materialităţii, substanţă 

şi corporalitate, exterioare spiritului şi verbului, un fel de haină decorativă, artificiu ornamental 

care să acopere si să complinească insuficienţa interiorului. Dar, aspectul exterior se reclamă din 

cel interior de care este condiţionat si pe care îl demolează pentru a pune bazele construirii 

                                                 
1 Jacques Derrida, Scriitura şi diferenţa, trad. de Bogdan Ghiu şi Dumitru Ţepeneag, editura Univers, Buc, 1998, p145 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 275

propriilor edificii, astfel că reciprocitatea sensurilor activate de cele două zone de semnificaţie este 

evidentă. Textul scris uzează de propriile mijloace si tehnici de redare şi nuanţare a fluxului 

exprimării, înscrise într-un inventar de resurse interne aservite scopului de prelucrare şi adaptare 

formală a rostiri. Corporalitatea cuvântului scris si a textului încapsulează imaterialitatea, 

aspaţialitatea si autonomia logosului mitic, primar, energiile latente depozitate de acesta şi 

posibilităţile ipotetice, dar asumate de a deschide noi orizonturi imaginative si comunicative. 

Semnul scris operează descentralizarea şi desacralizarea cuvântului de natură mitică, a logosului 

începuturilor, pe care îl perverteşte prin denaturarea sensului său primar şi a atributelor 

inocenţei şi ale autonomiei, dincolo de plasarea spaţială si temporală: „Dacă prezentul viu, 

formă absolută a deschiderii timpului către celălalt în sine, constitue forma absolută a vieţii 

egologice şi dacă egoitatea constitue forma absolută a experienţei, atunci prezentul, prezenţa 

prezentului şi prezentul prezenţei sunt, originar şi pentru totdeauna, violenţă. Prezentul viu este în 

chip originar muncit de moarte. Prezenţa ca violenţă constituie sensul finitudinii, sensul sensului 

ca istorie.”2  

Artele, implicit literatura, alimentează si susţin manifestările subversive şi reacţionare de 

fragmentare a unităţii iniţiale a logosului; experienţa estetică îşi justifică însă existenţa şi statutul 

privilegiat datorită sensului său de a instaura un univers material care surprinde si reconstituie 

esenţa ideală, natura mitică a universului primar al fiinţării, inclusiv al cuvântului. Speculând 

capacitatea si disponibilităţile de a ilustra şi de a reconstrui cadrele existenţei originare, literatura 

îşi revendică pretenţiile de a fi recunoscută ca o a doua natură existenţială. 

Sensul în care acţionează cuvântul scris pentru a-şi impune autoritatea si supremaţia 

asupra oralităţii se înscrie într-un demers patologic analog dominaţiei tiranice a corpului asupra 

sufletului, văzută de F. de Saussure ca o „pervertire morală”. 

Faptul că unitatea presupusă a logosului poate fi descentralizată, presupunerile cărora lasă loc 

incapacitatea vorbirii de a funcţiona ca unic principiu de structurare a comunicării şi de exprimare a 

raporturilor interumane conştientizează cuvântului propria sa insuficienţă. Progresul şi decadenţa 

se confruntă si se recunosc în configuraţia textuală. 

Constituirea unui sistem codificat de semne grafice care să redea prin corp formal impresia 

imagistică şi mentală face ca vizibilitatea să fie definită drept caracteristica esenţială a scrierii. 

Scrierea devine auxiliarul material formal şi tehnica de traducere a limbii vorbite. In cadrul unei 

limbi naturale se instituie un sistem grafic de coduri si simboluri care să o traducă şi să o 

reprezinte la nivelul scrierii prin tehnici şi semne auxiliare menite să delimiteze opoziţia între 

                                                 
2 Ibid, p189 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 276

semnificant şi semnificat. Sensul este raportat si redus la semn; acesta este capabil să opereze 

fuziunea sunetului şi a sensului, fiind ultima treaptă posibilă a interiorităţii faţă de care îşi 

reclamă deja independenţa. Vorbirea este caracterizată nu atât de notele expresivităţii, cât de 

sensul indicativ pe care îl încorporează. 

Limbajul este sursă de obiectivitate, care exclude subiectul individual şi posibilitatea 

acestuia de a construi sens. Limbajul devine analogon şi imagine reflectorizată a realităţii; 

realitatea lingvistică va fi şi ea, prin urmare, o imagine proiectată a realităţii. 

Urmând modelul saussurian de fixare a noţiunii de semn, Jacques Derrida aduce în discuţie 

noţiunea de „urmă” instituită în planul grafiei. Întocmai ca semnul saussurian arbitrar, urma rupe 

legătura naturală cu semnificatul, fiind nemotivată. Anterioară fiinţării, urma închide în sine 

posibilitatea includerii întregului cadru al existenţei şi fiinţării, determinat de matafizica clasică 

pe care lingvistica o expulzează: ”Ce e, aşadar, această întâlnire cu absolut-altul? Nici 

reprezentare, nici limitare, nici relaţie conceptuală cu acelaşi. Eul şi celălalt nu se lasă 

dominaţi, nu se lasă totalizaţi de un concept de relaţie. Şi aceasta în primul rând deoarece 

conceptul (materie a limbajului), întotdeauna dat celuilalt,nu poate să se închidă asupra 

celuilalt, nu poate să-l cuprindă (le comprendre). Dimensiunea dativă sau vocativă fiind cea 

care deschide direcţia originară a limbajului, ea nu ar putea să se lase, fără violenţă, cuprinsă 

şi modificată în dimensiunea acuzativă sau atributivă a obiectului. Limbajul nu poate, aşadar,   

să-şi totalizeze propria posibilitate şi să cuprindă în sine propria-i origine sau propriu-i ţel. 

Nu avem, la drept vorbind, a ne întreba ce este această întâlnire. Ea este întâlnirea, 

singura ieşire, unica aventură în afara sinelui, spre imprevizibil – altul.”3 

Urma închide întreaga istorie a devenirii sale nemotivate, procesul continuuu de direcţionare a 

simbolului înspre semn. Ea atestă prezenţa originii primare, mitice si procesul de structurare a 

diferenţei anterioare oricărui conţinut. Diferenţa condiţionează şi conduce spre instaurarea formei. 

Diferenţa se reclamă din urma care stă la baza apariţiei şi dezvoltării semnificaţiei. Arhi- 

scrierea, nediferenţiată, lasă loc apariţiei diferenţei si implicării permanente a fenomenelor de 

structurare a vorbirii, a grafiei, a exteriorităţii în interioritate. 

Analog semnului saussurian este simbolul care ocupă loc central în terminologia lui Peirce; 

schema devenirii nemotivate a simbolului porneşte de la conceptele implicate de ideile închise în 

simbolurile mentale ale gândirii umane, acestea din urmă devenind semne. Acest raţionament stă la 

baza identificării logicii cu semiotica. 

                                                 
3 Ibid, p139 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 277

Relaţiile de continuitate si caracterul neîntrerupt al semnelor le conferă semnificaţie. 

Lucrurile însele sunt semne înzestrate cu semnificaţie prin prezenţă şi manifestare continuă 

sustrase ipotezei şi hazardului. Deoarece realitatea şi gândirea se raportează numai la semne, 

semnificatul nu mai este indispensabil, el poate fi eliminat. Cuvântul scris este resimţit ca absenţă. 

Ştiinţa care înglobează referirile la caracterul arbitrar al semnului, la nemotivarea urmei este 

gramatologia, spaţiul cel mai larg care permite luarea în discuţie a modului de apariţie şi de 

structurare iniţială a scrierii anterioare vorbirii. Pe aceste criterii, F. de Saussure consideră potrivită 

înlocuirea semiologiei cu gramatologia şi încadrarea ei ca parte componentă a lingvisticii. 

Limba nu mai este privită doar ca modalitate, tehnică, traducere şi reprezentare scrisă, ci, de 

asemenea, ca un compartiment al scrierii. Întrucât limba presupune un sistem de semne care 

închid în sine idei, Saussure consideră justificată compararea limbii cu scrierea. Anterior fixării 

sale printr-o grafie sau notaţie figurată, printr-o marcă de reprezentare, semnul lingvistic se reclamă 

dintr-o scriere originară, fenomen care îl valorizează lingvistic prin diferenţă. Semnul lingvistic 

este independent de caracterul fonic atribuit limbii, pentru care nu este decât o materie secundară 

utilizată în transportarea enunţului vorbit. Astfel, fonologia este parte componentă şi ramură a 

ştiinţei limbii, deci limba serveşte ca fond principal din care se desprinde ulterior vorbirea. 

Demersuri teoretice care comentează decupajul operat între substanţa fonică a expresiei si 

formă, considerat nelegitim şi nejustificat, vin din partea lui Jakobson si Halle, care consideră 

exilarea substanţei sonore drept o acţiune „ impracticabilă " şi „ inadmisibilă de drept ". Se aduc 

drept argumente caracterul secundar al scrierii faţă de vorbire, al cărei auxiliar şi subaltern este, şi 

insuficienţa reprezentării grafice, inapte să traducă fidel caracterele care stau la baza sistemului 

fonematic si, ca atare, inadecvarea corpusului grafematic. 

Luis Hjelmslev aduce în discuţie două niveluri ale realităţii, implicate în construirea 

semnului lingvistic: conţinut (substanţă si formă) şi expresie (formă si substanţă). Forma 

conţinutului si forma expresiei participă la constituirea semnului. Raportul dintre conţinut si formă 

implică o legătură funcţională biunivocă (formei îi corespunde un conţinut care nu se poate 

manifesta liber de o formă; forma încetează să mai fie un element exterior si devine formă internă, 

cosubstanţială cu conţinutul ce nu poate exista fără ea). Fidelitatea în redarea conţinutului este 

infinit mai mare decât cea intervenită în redarea formei. 

Dacă analizăm opera literară ca fapt de limbaj pe temeiul diferenţierilor operate de 

structuralismul saussurian, observăm că distincţia dintre limbă şi vorbire conduce prin asumarea 

individualismului actului creator la considerarea literaturii ca fenomen de vorbire; caracterul 

nemotivat si arbitrar al semnului lingvistic apare în actele de limbaj cotidiene, pe câtă vreme semnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 278

literar tinde spre motivare prin limbaj figurat; decupajul între axa sincroniei şi cea a diacroniei 

direcţionează poetica si semiotica literară spre o abordare sincronică, întrucât caracterul lor 

imanentist le sustrage raportării la dimensiunea temporalităţii. 

Semiotica literară priveşte opera literară ca organizare specifică a limbajului, ca tip particular de 

limbaj care poate fi descris în termenii unei teorii generale a semnelor. Arta presupune actualizarea 

unor limbaje specifice care o diferenţiază de alte sisteme de semne. Limbajul implică un sistem de 

semne codificate în lanţul comunicării, în virtutea regulilor de selecţie şi combinare. Pe aceste 

criterii se pot întemeia limbile naturale, limbajele artistice, mitul, religia, etc. 

Întrucât experienţa estetică este marcată de eforturi de stilizare si rafinare a materialului 

brut, de prelucrare formală, de şlefuire imaginativă a contururilor conceptuale dure, iar limbajul 

metaforic presupune deviere de la traseul de semnificaţie a cuvântului obişnuit, abatere şi 

deformare, universul poetic este unul secundar şi distorsionat, proiecţie imperfectă a realităţii 

primare; ca urmare, avem de-a face cu reversul sensului iniţial, cu inversiunea valorilor şi cu 

aspectele contradictorii, opozitive ale semnului lingvistic mitic, plasat într-un cadru ornamentat 

cu bună ştiinţă prin artificiile şi accesoriile lingvistice care conduc prin desacralizare la 

subiectivizare şi încărcătură metaforică obligatorie. Corelaţia dintre limbă si experienţa umană este 

inevitabilă, căci cuvântul -el însuşi natură mitică- este considerat ca unicul element şi mod de 

cunoaştere adevărată, limba -deci şi cea literară- devenind puntea de legătură între realitatea 

exterioară şi interioritatea conştiinţei. 

 

 
Bibliografie 

 

Derrida, Jacques, Scriitura şi diferenţa, traducere de Bogdan Ghiu şi Dumitru Ţepeneag, Univers 

Buc, 1998,  

Derrida, Jacques, Despre ospitalitate, traducere de Mihai Ungurean, Polirom, 1999 

Peirce, Charles S, Fragmente semiotice, în Semnificaţie şi acţiune, traducere de Delia Marga,  

Humanitas, Buc, 1990 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:14 UTC)
BDD-A23819 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

