
 162

 
HELIADE, UN HEGELIAN ? 

 
 

DORIN ŞTEFĂNESCU 

Universitatea “Petru Maior” Târgu-Mureş 

 

 

Abstract 

 

The problem of the Hegelianism in Heliade Radulescu’s thinking – a true test point for the exegetics – 

is not new. Nevertheless, a more attentive research of the text casts a fresh light on at least two direction: in 

the dialectical order (including the dialectics of history) and in the ontological order (focusing on the regime 

of dualities perfected into trinities). In the first case, the Heliadian theory of the balance between antitheses 

puts forward a personal, original dialectics close to the Hegelian one, but different in its essence. In the 

second, that of the ontology of universal balance and of the relation between the triadism of the two thinkers, 

for Heliade the external contradictions between thesis and antithesis have a primordial role (with some 

remarkable exceptions), and not the internal contradictions of the thesis, like in the case of Hegel. The 

example chosen to illustrate the signaled differences – the relation between form and matter – leads to the 

conclusion that the usage of some necessary distinctions (in spite the terminological similarities) reveals a 

quasi-Hegelian Heliadian ontology, in which the assumed influences blur in front of an ideation system with 

enough sides which have kept their originality.  
 

 

Dosarul raporturilor lui Heliade cu gândirea hegeliană este imens; aproape că nu există 

exeget al creaţiei lui Heliade care să nu se fi oprit asupra acestei probleme. Trebuie evidenţiat de la 

bun început faptul că toţi, cu una sau două excepţii, au ajuns la o concluzie negativă: sistemul 

echilibrului între antiteze, aşa cum apare el conceput de Heliade, nu poate fi raportat la dialectica 

hegeliană, neputându-se astfel vorbi de o înrâurire directă. Că Heliade a cunoscut din surse 

intermediare scrieri hegeliene pare incontestabil; în catalogul bibliotecii pe care avea în vedere să o 

realizeze, figurează atât Fenomenologia spiritului, cât şi Enciclopedia ştiinţelor filosofice. Pe de 

altă parte, sursele presupusului hegelianism (cel puţin terminologic) al lui Heliade provin dinspre 

mediile saint-simoniene. „S-a crezut că Eliade a hegelianizat, spune George Călinescu, dar că el ar 

fi citit pe Hegel e foarte problematic (…). O idee vagă despre Hegel se pare a fi avut, însă 

mijloacele de a-l înţelege îi erau refuzate (…). Afară de ideea de echilibru între antiteze, nimic 

hegelian nu e la Eliade, căci identificarea între Spirit şi Existenţă nu se face şi cei doi termeni Duh – 

Materie sunt primordiali”. (1) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 163

În privinţa sistemului filosofic propriu-zis al celor doi gânditori, ne vedem confruntaţi cu 

două probleme: prima de ordin dialectic (incluzând dialectica istoriei), cea de a doua de ordin 

ontologic (vizând regimul dualităţilor desăvârşite în trinităţi). Dacă dialectica hegeliană este o 

logică a devenirii ce funcţionează pe baza dublei negaţii sau a „suprimării” (aufheben) contradicţiei 

dintre teză şi antiteză, din care ia naştere sinteza creatoare, dialectica heliadescă este contestată de 

unii exegeţi tocmai pentru că de data aceasta nu mai putem vorbi de vreo suprimare a negativului 

prin care se afirmă spiritul universal. Tudor Vianu e tranşant în acest sens: „dacă se poate, deci, 

vorbi de o influenţă a lui Hegel asupra lui Eliade, lucrul nu e posibil în legătură cu vreo penetraţie a 

metodei dialectice în scrierile sale, pe care el, de fapt, n-a aplicat-o decât după litera, nu şi după 

spiritul său”. (2) Totuşi, există voci – puţine şi criticate, e adevărat – care susţin fără şovăială 

influenţa dialecticii hegeliene, bazându-se mai ales pe echivalenţe de ordin terminologic. (3) Ce este 

această dialectică „după literă”, căreia – altfel spus – îi lipseşte însuşi spiritul hegelianismului? Se 

ştie că pentru Hegel, istoria universală este câmpul desfăşurării unei mişcări ascendente a spiritului 

în treptata sa cunoaştere de sine şi în realizarea libertăţii. Istoria urmează o dezvoltare de la inferior 

la superior, fiecare etapă fiind suprimată pentru a fi înlocuită cu o etapă superioară ce se dezvoltă 

din interiorul celei vechi ş.a.m.d. În acest proces dialectic, o importanţă fundamentală are actul pe 

care îl exprimă suprimarea, act care implică, alături de negaţie, şi conservarea la un nivel superior. 

Transformarea într-o realitate superioară presupune, prin urmare, conservarea a ceva din realitatea 

negată, ca exterioară, trecută acum în interioritatea spiritului. Nu este oare această dialectică logică 

a devenirii înrudită cu teoria heliadescă a progresului şi conservării? Tudor Vianu notează în acest 

sens: „Deopotrivă cu Hegel, Eliade Rădulescu afirmă o concepţie progresivistă a istoriei. Obiectul 

istoriei universale, ne spune autorul român, este « istoria omului fizic, intelectual şi moral, istoria 

progresului omenirii în cele trei ramuri, precedată de creaţia universului şi a omului şi însoţită de 

istoria globului şi a revoluţiilor sale » (Istoria critică univerală, 1892-1893, p.6)”; sau: „Tot astfel, 

pentru Hegel, istoria este terenul unui necurmat progres. « Istoria universală este progresul în 

conştiinţa libertăţii », sună puternica formulă a lui Hegel”, în Filosofia istoriei. (4) Să ne amintim 

de la fel de puternica formulă a lui Heliade: „Conservarea fiind o staţie, nu poate servi drept repaus 

decât până când se pregăteşte, se elaborează alt progres nou. Noul progres îi ia locul şi durează în 

stare de conservare până când vine alt progres”. (5) Progresul nu se naşte propriu-zis din 

conservare, precum sinteza hegeliană ieşită din negarea antitezei, pentru că progresul nu se pune ca 

negare a conservării, şi nici conservarea nu neagă în vreun fel progresul. Din unirea celor doi 

termeni emană însă „perfectibilitatea”, astfel încât putem vorbi de un raport dialectic al cărui 

„rezultat” este sporirea, posibilă doar în dinamica acestui echilibru universal, întemeiat pe libertatea 

termenilor unei dualităţi naturale. Teoria echilibrului între antiteze implică, prin urmare, un proces 

dialectic, chiar dacă nu în spiritul logicii idealiste hegeliene. „Nu se poate trece cu vederea faptul că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 164

ea conţine numeroase elemente dialectice de primă mână, a căror ignoranţă expresă ar constitui o 

vădită eroare”, constată cu îndreptăţire Radu Tomoiagă. (6) Un exemplu şi mai clar de contradicţii 

interne – specific hegeliene – îl reprezintă raportul dialectic dintre drept şi datorie. Chiar dacă, într-

o scrisoare către Gr. Grădişteanu, Heliade afirmă fără echivoc imposibilitatea naşterii antitezei din 

interiorul tezei („A zice că Dreptul se naşte din Datorie este ca şi când ar zice că Activul se naşte 

din Pasiv, Timpul din Loc, Spiritul din Materie…”), în Echilibru… el acceptă o astfel de 

posibilitate, considerând că dreptul este nepieritor, păstrându-se în stare latentă în sânul datoriei, de 

unde va ieşi la lumină în epoci prielnice afirmării sale: „Atunci când lumea îl crede pierdut, 

desfiinţat, atunci însuşi se află latent în sânul, în existenţa însăşi a Datoriei”. (7) Putem concluziona 

astfel că teoria echilibrului între antiteze propune – în anumite laturi ale ei – o dialectică proprie, 

originală, apropiată de cea hegeliană, totuşi diferită în esenţă. 

Cu aceasta ajungem la aspectul cel mai important al discuţiei: ontologia echilibrului 

universal şi relaţia dintre triadismul lui Heliade şi cel al lui Hegel. Tudor Vianu subliniază două 

deosebiri majore între sistemul dualităţilor heliadeşti şi principiile antitetice hegeliene: „Mai întâi, 

termenii dualităţilor simpatice despre care vorbeşte Eliade nu sunt de fapt antitetici (…). Termenii 

aceştia nu se resping între ei. Dimpotrivă, ei se atrag şi raportul lor este de corelaţie. Echilibrul pe 

care îl încearcă Eliade a-l stabili nu se produce între principii antitetice, ci între principii corelative 

(s.n.). Iată o primă împrejurare care trebuie să facă prudentă apropierea de Hegel. În al doilea rând, 

termenii dualităţilor simpatice ale lui Eliade nu sunt succesivi, ca în procesul dialectic descris de 

Hegel, ci simultani (s.n.)”. (8) Să analizăm pe rând cele două observaţii. 

În primul rând, trebuie spus că Heliade însuşi vorbeşte de antiteze sau antinomii în cazul 

dualităţilor naturale, menţionând explicit termenii triadei hegeliene: „Activul şi Pasivul sunt nişte 

antiteze sau antinomii ce formează nişte diade sau dualităţi simpatice, corelative, paralele, foarte 

aproape una de alta (s.n.), încât un termen presupune (s.n.) pe altul, unul întregeşte pe celălalt; între 

dânşii nu încape luptă ci nuntă; din Teze şi Antiteze ies Sinteze; din Activ şi Pasiv iese Rezultat”. (9) 

Dacă teza este pasivul iar antiteza activul, acesta din urmă nu neagă pasivul ci, în virtutea 

principiului concentrării, stabileşte cu teza pasivului un raport de conaturalitate, cu alte cuvinte de 

„presupoziţie”, preluând ceva din termenul ce îi este corelativ, termen care, la rândul său, întreţine 

reciprocitatea nuntindu-se cu opusul său. Este vorba, la Heliade, de contradicţii externe între 

termeni antitetici care nu se opun prin negare, ci doar pentru a se complini prin concentralizare, 

făurind sinteza sau rezultatul armoniei. Trebuie specificat însă că raportul antitetic este 

ireconciliabil, întemeiat pe excludere reciprocă, numai în cazul dualităţilor de tip „monstruos” ori 

„himeric” (este, în egală măsură, situaţia dreptului „exclusiv” şi a datoriei „exclusive” sau, de 

exemplu, a conservării fără progres şi invers). Astfel că tensiunea inerentă unor contrarii corelative 

se rezolvă prin atracţia lor reciprocă, ceea ce le situează „foarte aproape” unul de altul. Unirea se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 165

realizează prin stingerea unor contradicţii neantagoniste între termeni ab initio exteriori unul altuia. 

„Marea deosebire dintre dialectica lui Eliade şi aceea a lui Hegel constă într-aceea că prima este o 

dialectică a dualităţii, în timp ce a doua este o dialectică a unităţii, că Eliade este dualist, în timp ce 

Hegel este unitarist”. (10) Acest dualism care se desăvârşeşte însă în unirea termenilor şi crearea 

rezultatului, în triadă, este receptat de Heliade, dacă nu direct de la Hegel, prin intermediul lui 

Proudhon, dar al primului Proudhon, după care „totul este opoziţie, balansare, echilibru în Univers”, 

teza şi antiteza conciliindu-se într-un termen de ordin superior, sinteza. (11) Ultimul Proudhon va 

nega însă existenţa sintezei ca termen separat, susţinând că „antinomia nu se rezolvă”, pe când 

Heliade nu se poate dispensa de termenul al treilea (rezultatul), după cum nici Hegel de sinteză. 

(12)  

Dar ceea ce îl apropie pe Heliade de Proudhon este tocmai a doua deosebire pe care Tudor 

Vianu o subliniază între concepţia heliadescă şi cea hegeliană: faptul că atât la Heliade cât şi la 

gânditorul francez (spre deosebire de Hegel) antiteza nu este ulterioară tezei şi generată de aceasta, 

ci coexistă cu ea de la bun început. Este vorba de un cuplu dialectic a cărui mişcare nu se 

autogenerează, ci este generată de tensiunea inerentă dintre activ şi pasiv. De aici decurge şi rolul 

primordial pe care îl au contradicţiile externe dintre teză şi antiteză, şi nu contradicţiile interne ale 

tezei. „Variantele Proudhon şi Eliade ale teoriei echilibrului, spune Radu Tomoiagă, reprezintă în 

esenţă concepţii dialectice asupra mişcării, însă asupra unei mişcări bazate exclusiv (s.n.) pe 

contradicţii externe”. (13) Pentru a pune în evidenţă cele două aspecte semnalate, alegem drept 

exemplu raportul dintre formă şi materie. (14) 

Pentru Hegel, ca şi pentru Heliade, forma presupune o materie la care se raportează, după 

cum materia nu poate exista în lipsa unei forme: „forma presupune materia (…). Invers: forma este 

presupusă de către materie”. Apoi tot ca la Heliade, „materia, ca determinatul indiferent, este ceea 

ce e pasiv faţă de formă care e activ”. Din acest punct însă încep deosebirile. În primul rând, dacă 

materia şi forma „se pre-supun reciproc una pe cealaltă”, această reciprocitate este la Hegel un 

raport contradictoriu intern: „Materia conţine închisă în sine forma şi e receptivitate absolută faţă de 

formă numai fiindcă o posedă absolut în ea”; „forma însăşi (…) conţine în ea materia”. La Heliade 

însă, forma pur spirituală se adaugă materiei din exterior; transcendentă materiei încă de la început, 

ea o formează totuşi din interior, supunând-o mişcării. La Heliade materia e originar informă; ea nu 

conţine în sine forma, nu are o formă prin ea însăşi, ci (ca spaţialitate inertă) se lasă modelată de 

chiar generarea formelor temporale. În al doilea rând, la Hegel forma e „contradicţia care se 

suprimă pe sine însăşi”, căci apare ca negaţia activă (sau antiteza) materiei pasive (teza): „Forma e 

liberă faţă de materie, dar ea îşi suprimă această independenţă a sa; independenţa sa e însă materia 

însăşi, fiindcă forma îşi are în materie identitatea esenţială a sa”. Astfel încât „ceea ce apare ca 

activitate a formei e apoi tot atât de mult şi mişcare proprie a materiei însăşi”. La Heliade, existenţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 166

antinomic-corelativă a materiei şi formei este simultaneitatea, trecerea spiritului peste şi prin 

materie fiind o cauză a mişcării materiale, un impuls în generarea formelor. La Hegel, forma care se 

suprimă pe sine se raportează la materie ca o negativitate afirmată şi subzistentă ca atare doar 

întrucât succede purei pasivităţi a materiei. (15) În al treilea rând, termenii antitetici se suprimă la 

Hegel pentru a se afirma într-o unitate-rezultat sau sinteză: „Rezultatul e deci unitatea fiinţei-în-sine 

şi a modului afirmat sau a fiinţei afirmate”. Materia posedă o formă iar forma devine materială; 

„fiecare se raportează la cealaltă, dar numai unitatea lor e adevărată”. Acest monism al unităţii se 

plămădeşte ca atare prin suprimarea contrariilor; doar astfel triada este cu adevărat creatoare pe firul 

unei dezvoltări istorice impulsionate de însăşi devenirea spiritului. La Heliade, în schimb, termenii 

corelativi, cu toate că se află într-un raport de antinomie complementară, nu se suprimă niciodată. 

Dualitatea heliadescă duce la rezultat, deci la configuraţia triadică, în virtutea conaturalităţii 

spiritului şi materiei, a interacţiunilor pur afirmative. Este mai degrabă o mistică a armoniei 

universale decât o logică a devenirii istorice. 

Cu toate acestea, Heliade şi-a conceput teoria echilibrului drept o terapeutică universală a 

răului social, căci „Binele este împlinirea regulilor eterne şi Răul este lipsa binelui sau mai bine zis 

rezultatul ce iese din abuzul libertăţii, din opunerea la regulile eterne. Binele este starea normală a 

naturii şi răul starea anormală”. (16) Dualismul ontologic dobândeşte aici o semnificaţie specifică. 

În încheiere, dorim să ne oprim asupra problemei spinoase a contradicţiilor interne la 

Heliade, pornind de la observaţia tranşantă a lui Radu Tomoiagă, după care „dialectica binelui şi 

răului îi prilejuiesc lui Eliade singura împrejurare în care el recunoaşte o autodezvoltare bazată pe 

contradicţii interne”. (17) Câteva observaţii se impun în această privinţă.  

1. Dualitatea bine – rău nu este una corelativă sau naturală, ci „himerică”, în care unul dintre 

termeni (binele) este pozitiv, în timp ce al doilea (răul) este negativ. Între ei nu poate exista nici un 

raport de conaturalitate. 2. „Rezultatul” acestei contradicţii nu stă în echilibrul dintre termeni, ci 

doar în preeminenţa şi biruinţa binelui (starea normală, originară, a naturii), răul constând în ruperea 

echilibrului. 3. Astfel că ideea autotransformării răului în bine (binele ce „iese până la urmă din 

excesul răului”) presupune – în acest caz – un negativ aproape hegelian, căci binele nu este doar 

lipsa răului ci, ieşind din excesul acestuia, îl neagă, suprimându-l creator. Este o „moarte” necesară 

pentru ca răul să se poată trans-forma luând chipul binelui: „Tot ce începe sau se naşte sub o formă, 

neapărat sau fatalmente trebuie să moară (s.n.) spre a trece sau a reîncepe sub altă formă”. (18) 4. 

Simultaneitatea specifică dualităţilor naturale înseamnă coexistenţă şi egalitate: „amândoi termenii 

sunt coexistenţi”; „omul spiritual este egal omului fizic”. (19) Singurul caz de precedenţă (deci de 

anterioritate într-o succesiune) este semnalat cu referire la sinteză, „adică un al treilea obiect, şi 

acesta să fie mai perfect decât cele precedente”. (20) 5. Aceasta nu este singura împrejurare în care 

Heliade recunoaşte autodezvoltarea bazată pe contradicţii interne. În afara exemplului deja citat de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 167

noi cu referire la dreptul ce iese din sânul datoriei, (21) un altul deosebit de elocvent: „Dreptul şi 

Datoria, Libertatea şi Egalitatea luate împreună, considerate, după cum şi sunt, una dintr-alta (s.n.), 

singure nu pot produce o fiinţă completă, pe omul cu adevărat moral ce se compune din omul întreg 

material şi întreg spiritual”. (22) Ce înseamnă, în acest context, „una dintr-alta” dacă nu tocmai 

posibilitatea ca termenii dualităţii naturale să se autodezvolte prin contradicţii interne? Iată că, cel 

puţin în câteva situaţii (de care nu se poate face abstracţie), Heliade a conceput, în spirit cvasi-

hegelian, o devenire întemeiată pe creaţia reciprocă, chiar dacă nu printr-o dublă negaţie, ci printr-o 

afirmare absolută a fiecărui termen în şi prin corelativul său, împreună cu care realizează „fiinţa 

completă” a triadei. 

 

Note 

1. Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, Bucureşti, 1982, p.145. „Scriitorul 

român – adaugă D.Popovici – nu se inspiră din filosoful german, ci dintr-un emul al acestuia, din saint-

simonianul francez Pierre Leroux” (Romantismul românesc, Ed. Albatros, Bucureşti, 1972, p.179). Radu 

Tomoiagă menţionează că Heliade l-a cunoscut pe Hegel „prin intermediul lui Proudhon, deşi nici despre 

ceilalţi doi mentori trinitarişti ai săi, Pierre Leroux şi H.Lecouturier, ar fi hazardat să se afirme că nu l-ar 

fi cunoscut, direct sau indirect, pe Hegel şi că n-ar fi transmis, la rândul lor, influenţa lui” (Ion Eliade 

Rădulescu. Ideologia social-politică şi filosofică, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1971, p.198). Tudor Vianu 

susţine intermedierea influenţei hegeliene prin operele de filosofie a istoriei ale lui Michelet (cf. 

Influenţa lui Hegel în cultura română, în Scriitori români, vol.II, Ed. Minerva, Bucureşti, 1970, pp. 252-

329). 

2. Tudor Vianu, op.cit., p.272. La aceeaşi concluzie ajunge şi Paul Cornea, care afirmă că în echilibrul 

antitezelor „nu există nici un grăunte de gândire dialectică şi că o influenţă hegeliană, de care unii au 

vorbit, e cu totul neverosimilă, dincolo de o anume potrivire de termeni” (Studii de literatură română 

modernă, Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1962, p. 211). 

3. Este vorba de D.I. Suchianu care, în recenzia la prima teză de doctorat a lui M. Ralea, afirmă că Heliade 

„a ales fără şovăială, ca sistem filosofic, dialectica lui Hegel” (M.D.Ralea, „Proudhon: sa conceptin du 

progrès et son attitude sociale, în „Arhiva pentru ştiinţa şi reforma socială”, anul IV, nr.1, 1922, p.130). 

Apoi I.F. Buricescu:: „Când citeşti teoria antitezelor lui Eliade nu poţi să nu te duci cu gândul la teza, 

antiteza şi sinteza lui Hegel, şi mai ales nu poţi să nu faci aceasta când îl vezi vorbind despre diade care, 

(…) nu sunt decât teza şi antiteza lui Hegel şi despre triade care ar cuprinde la un loc: teza, antiteza şi 

sinteza” (Prefaţa la ediţia P.V. Haneş a Echilibrului între antiteze, Ed. Minerva, Bucureşti, 1916, p.XV). 

Cf. critica acestor puncte de vedere în G. Oprescu, Eliade Rădulescu şi Franţa, Cluj, 1924, p.101; Tudor 

Vianu, op.cit., pp.267-268. 

4. Tudor Vianu, op.cit., pp.261-263. Cf. Vera Călin, Romantismul, Ed. Univers, Bucureşti, 1975, pp.94-95. 

Cu referire la presupunerea lui Vianu că Heliade ar fi putut cunoaşte la Chios, unde în 1852 îşi scria 

Istoria critică universală, opera lui Hegel Prelegeri despre filosofia istoriei, D. Popovici notează: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 168

„concepând istoria într-o progresie infinită, dar descifrând, în dezvoltarea omenirii, epoci divine (I, 

p.242) şi eroice (II, p.383) şi ducând povestirea până la « prima epocă organică » (Scrisori din exil, 

p.184), concepţia din opera lui Heliade nu trebuie raportată la Hegel, ci la sfera de idei vichiene, în 

ipostaza în care acestea se găseau în scrierile lui Michelet şi în predicaţiile saint-simoniene” (Ideologia 

literară a lui I.Heliade-Rădulescu, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1935, p.262, n.2). 

5. Equilibru între antithesi sau Spiritul şi Materia, Bucureşti, 1859-1869, p.278. Pentru această ediţie a 

lucrării vom folosi în continuare sigla EA. 

6. Op.cit., p.199. Treismul „dezvăluie astfel la scriitorul român un sistem de gândire dialectic” (D.Popovici, 

Romantismul românesc, ed.cit., p.179). 

7. Scrisoarea către Gr. Grădişteanu, în Scrisori din exil. Cu note de N.B. Locusteanu, Bucureşti, 1891, 

p.511; EA, p.26. Dacă „Progresul este un drept” iar „Conservarea e o datorie” (ibidem, p.18), am putea 

poate spune că progresul iese şi el din sânul conservării. Concluzia însă, recunoaştem, e riscantă. 

8. Op.cit., pp.267-268. 

9. EA, p.269. 

10. Radu Tomoiagă, op.cit., pp. 136-137. Este şi motivul pentru care Heliade respinge monismul spiritualist 

sau materialist. „Hegelian sau nu, el este totuşi primul care a avut la noi o vagă idee despre contradicţiile 

naturii” (George Călinescu, Les écrivains en 1848, în albumul comemorativ 1848 în Principatele 

Române, Bucureşti, 1948, p.141).  

11. Avant-Propos. La philosophie du progrès, Bruxelles, 1853, p.14; Mélanges II, 1849, p.74 (apud 

T.Vianu, op.cit., pp.270-271); De la Justice dans la Révolution et dans l’Eglise, Tome V, Bruxelles, 

1870, p.148 (apud R.Tomoiagă, în Istoria filosofiei moderne şi contemporane, coordonator Gheorghe 

Vlăduţescu, Ed. Academiei, Bucureşti, 1984, p.196). Cel dintâi care a stabilit această înrudire a lui 

Proudhon este G. Oprescu: „Titlul Echilibru între antiteze îi vine direct de la Proudhon. Încă în Discours 

sur la célébration du Dimanche (Besançon, 1839) găsim că « l’harmonie est l’équilibre dans la 

diversité »; „am putea spune chiar că umbra lui Proudhon pluteşte peste toată această carte” (G. Oprescu, 

op.cit., pp.98-99). 

12. Proudhon nu e citat de Heliade în Echilibru…cu intenţii polemice, aşa cum susţine T. Vianu. El este 

numit „una din vocile cele mai mari” care nu a considerat ideea divinităţii drept „Răul” în lume, ci – în 

sens nietzschean – a înţeles prin moartea lui Dumnezeu „că Protectorul despoţilor neputând fi 

Dumnezeu, decât o ficţiune (…); nu mai poate exista înaintea luminii sau adevărului”, „că Dumnezeu cel 

nou şi cel adevărat este Omul sau Umanitatea”, concepţie pe care Heliade o identifică cu aceea a 

creştinismului evanghelic: „Când Proudhon zice (…) că Raţia este Dumnezeu, au nu şi creştinismul a zis 

că Dumnezeu este Cuvântul?” (cf. EA, pp. 300-301; Biblicele sau notitii istorice, philosophice, religioase 

şi politice asupra Bibliei, Paris, 1858, p.73). 

13. Radu Tomoiagă, Ion Eliade Rădulescu…, ed.cit., p.230. „Raportul antitetic activ – pasiv, cu care Eliade 

operează constant, este numai în aparenţă analog raportului hegelian teză – antiteză, deoarece activul nu 

generează nicicând pasivul (s.n.), aşa cum teza generează antiteza” (idem, în Istoria filosofiei…, ed.cit., 

p.195). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 169

14. Hegel, Ştiinţa logicii, Ed. Academiei, Bucureşti, 1966, pp. 437-440. Preluând observaţia lui T.Vianu 

despre termenii simultani (la Heliade) şi succesivi (la Hegel), Al. Piru atrage atenţia şi el asupra actului 

de atracţie (la Heliade) şi de respingere (la Hegel), cf. Introducere la Opere I. Poezii, Ediţie critică de 

Vladimir Drîmba. Cu un studiu introductiv de Al. Piru, Ed. pentru literatură, Bucureşti, 1967, p.LVIII. 

Totuşi, şi Heliade acceptă, alături de atracţie, „repulsia” ca moment al creaţiei cosmogonice (cf. Historia 

critică universală, Bucureşti, vol.I, 1892, p.72). Pentru această lucrare vom folosi sigla HCU. 

15. Timpul „este negaţia negaţiei, negaţia ce se raportează la sine”, astfel că adevărul negat al spaţiului este 

timpul, „spaţiul devine timp” (Enciclopedia ştiinţelor filosofice, partea a II-a. Filosofia naturii, Ed. 

Academiei, Bucureşti, 1971, p.257). La Heliade timpul nu se pune niciodată ca negaţie a spaţiului, ci 

drept corelat activ al spaţialităţii pasive. Nu e vorba ca atare, aşa cum bine precizează T.Vianu, de „un 

produs dinamic condiţionat de dispariţia termenilor antitetici anteriori într-o unitate sintetică nouă” 

(op.cit., p.268). 

16. HCU, vol.I, p.30. 

17. Personalităţi şi tendinţe în perioada paşoptistă, Ed. Minerva, Bucureşti, 1976, pp.19-20. Afirmaţie ce 

contrazice „mişcarea bazată exclusiv (s.n.) pe contradicţii externe” (R. Tomoiagă, Ion Eliade 

Rădulescu…, ed.cit., p.230) sau aprecierea despre „activul [care] nu generează nicicând (s.n.) pasivul 

său” (idem, în Istoria filosofiei…, ed.cit., p.195). Cf. supra n.13. 

18. EA, p.271. Cf. HCU, vol.I, p.35. Tensiunea dintre bine şi rău are caracter universal, ea exprimându-se şi 

în cadrul doctrinei pendulării sau a compensării progresive: „Ceea ce este adevărat – notează Proudhon – 

e că există o compensare în toate epocile între bine şi rău, ca şi între merit şi nemerit, iar condiţia cea mai 

favorabilă pentru societate e aceea în care mişcarea în justiţie se îndeplineşte cu cea mai mare oscilare 

într-un echilibru ce exclude totodată şi marile sacrificii, şi marile crime” (La philosophie du progrès, 

1853; apud Al.Piru, Introducere la op.cit., p.LVII). 

19. Scrisori din exil, ed.cit., p.512; HCU, vol.I, p.42.  

20. HCU, vol.I, p.36. 

21. Revenind la acest citat, observăm că Heliade nu concepe – cel puţin aici – posibilitatea generării 

reciproce: „Nu se naşte nici Dreptul din Datorie, nici Datoria din Drept, precum nu se naşte nici Mirele 

din Mireasa sa, nici Mireasa din Mirele său” (Scrisori din exil, ed.cit., pp.511-512). Referitor la această 

ultimă situaţie (naşterea miresei din mire), se pare că Heliade nu a sesizat contradicţia internă specifică 

unui arhetip pe care – involuntar – tocmai o respinge: crearea Evei din coasta lui Adam. „Primul om şi 

mire” simte „că poartă un alt sine în sinele său propriu / Ce-n sânul său viază”, „Şi edifică Domnul vitală 

coastă / Ce din Adam luase, ca templu, în femeie” (Anatolida…III. Viaţa sau androginul, în Opere I. 

Poezii, ed.cit. pp. 281, 282). E adevărat însă că nu cu o autogenerare propriu-zisă avem de-a face aici, ci 

cu intervenţia, din exterior, a „mâinii creatoare”. 

22. EA, p.31.     

   

     

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:50:04 UTC)
BDD-A23806 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

