
 149

 

IPOSTAZE ALE FEMINITĂŢII ÎN PROZA LUI MIHAIL KOGĂLNICEANU 

ŞI DIMITRIE BOLINTINEANU 

 

 
ANDREEA PETRE, 

Universitatea „Transilvania” din Braşov, România 

 

Abstract 

 

The feminine character knows rich representations in the ’’pasoptist” and ’’post-pasotpist” 

prose. Either seen as an exquisite model of domesticity, or as a demon, the Romanticist woman does 

not seem to have any chance of emancipation from the tightening of the narrative corset.  And still, 

from Kogalniceanu to Bolintineanu, we see a shy development of the feminine character’s 

representation. If in the case of Kogalniceanu there is an excess of poetry, pleasure of fetishism, in 

that of Bolintineanu the woman has her first attempts of realizing the inappreciative position she 

has in society. 

Rised on a poetic pedestal or locked in the golden cage of the domestic space, the feminine 

character defines herself according to the role destined to her by the man. 

 

 

Câteva precizări 

Pus sub semnul precarităţii realizărilor estetice, romanul românesc postpaşoptist îşi croieşte 

greu un drum în procesul de constituire modernă a  literaturii naţionale. 

În acest sens, Paul Cornea nota: ,,Ideea de bază e că faza iniţială a evoluţiei romanului românesc 

coincide, şi în bună parte îşi află motivarea în procesul de instituţionalizare a literaturii (întemeierea 

editurilor; profesionalizarea scrisului; formarea unei clientele stabile; extinderea relaţiilor 

băneşti)”1. 

Un  alt aspect important al procesului de modernizare a societăţii româneşti se va reflecta în 

special după 1860 prin traducerea romanelor populare franţuzeşti, a unor autori precum Eugène 

Sue, Paul Féval sau Paul de Kock. Este stimulată de apariţia unui ,,public mic-burgez, lipsit de 

educaţie solidă, puţin pretenţios, în care femeile reprezintă un procent însemnat”.2 

                                                           
1 Paul Cornea – Regula jocului, p.270, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1980 
2 Paul Cornea – op. cit., p. 278 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 150

Acest fenomen marchează femeia europeană, după cum sublinia Gilles Lipovetsky, care vorbea 

despre ,,o bulimie a lecturilor romantice”, ce ar periclita inocenţa tinerelor, provocând gânduri 

ascunse.3 

Pe de altă parte trebuie să ţinem cont că secolul al XIX-lea, aflat sub semnul lui Prometeu, 

,,eroul – arhetip al progresului şi efortului”4 instituie ceea ce Michel Foucault numea ,,dispozitivul 

de sexualitate”. Dacă în comunitatea tradiţională ,,relaţiile sexuale au produs un dispozitiv de 

alianţă, care are în centru căsătoria, fixarea şi dezvoltarea legăturilor de rudenie, transmiterea 

numelor şi bunurilor”5, în secolul al XIX-lea se suprapune peste acest ,,dispozitiv de alianţă”, cel de 

sexualitate pentru care ,,pertinente sunt senzaţiile trupului, calitatea plăcerilor, natura impresiilor, 

oricât de fine ori imperceptibile ar fi ele”.6 

Fără să elimine primul dispozitiv, de la care moşteneşte penitenţa, examenul de conştiinţă, 

,,dispozitivul de sexualitate” are în vedere familia care reprezintă punctul de întâlnire al celor două 

dispozitive. În interiorul familiei formate (Elena si Postelnicu George din Elena de Bolintineanu) 

sau pe cale de formare (Naţl şi Persida din Mara) guvernează legea, norma ,,dispozitivului de 

alianţă”, dar accentul pus pe ,,problematica cărnii”, pe festele pe care trupul feminin le joacă, pun în 

evidenţă şi prezenţa celuilalt dispozitiv, cel de sexualitate. 

Romantic în esenţă, întâmpinat cu reticenţă, văzut ca o sursă de incitare la curiozitate 

nefirească, visare şi ,,stricare” a ,,obiceiurilor” tinerilor, romanul românesc va continua nuvela 

istorică şi sentimentală, memorialistica pe de-o parte şi pe de alta va autohtoniza  modelul 

franţuzesc.7 

 Efortul de impunere a unui roman naţional, născut din realităţile româneşti, va fi susţinut pe 

direcţia unei misiuni educative şi moralizatoare pe care romanul ar trebui să o îndeplinească. 

 Cu un public predominant feminin, autorii de romane se vor preocupa să pună în valoare 

Femeia, care devine în acest sens un subiect major al literaturii secolului. 

 Ne vom opri în capitolul următor asupra prozelor a doi scriitori, preocupaţi de reprezentarea 

femeii: Mihail Kogălniceanu, care face o dată cu Tainele inimei o primă încercare, eşuată, de 

roman tipărit din cultura română şi Dimitrie Bolintineanu, ,,excepţie onorabilă”, poet şi prozator 

care abordează curajos genul şi va impune posterităţii literare două romane: Manoil şi Elena. 

 

                                                           
3 Gilles Lipovetsky – A treia femeie, p.16, Ed. Univers, 2000 
4 Herbert Marcuse – Eros şi civilizaţie, p. 154, Ed. Trei, Bucureşti, 1996 
5 Michel Foucault – Istoria sexualităţii, p. 80 Ed. de Vest, Timişoara, 1995 
6 idem – op. cit.  p. 81 
7 Nicolae Manolescu – Istoria critică a literaturii române, p. 312, Ed. Minerva, Bucureşti, 1990 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 151

Femeia prozelor lui Kogălniceanu 

Ceea ce ne interesează la proza lui Kogălniceanu, este ,,mecanismul de fetişizare”1 a femeii, 

mecanism pe care îl observăm cel mai bine în Iluzii pierdute, proză cu accente moralizatoare, în 

care autorul realizează portretul femeii ideale, o adevărată ,,donna”, adulată, suverană a bărbatului, 

capabilă să stârnească în acesta ambiţii nebuneşti: ,,Femeia, în lexiconul meu, însemnează o fiinţă 

gingaşă, slabă, drăgălaşă, frumoasă, făcută din flori, din armonie şi din razele curcubeului, 

capriţioasă, ră câteodată, bună mai multe ori, o fiinţă făcută pentru amor, menită a pune în lanţuri pe 

eroii cei mai neînduplecaţi, care pentru un zâmbet te face de-ţi vinzi viaţa din astă lume, care are un 

suflet ce înţălege tot ce este frumos, care pentru cel mai mic lucru câteodată plânge şi altă dată îi în 

stare să-şi jărtfească viaţa, care îi destoinică să facă faptele cele mai mari, care când îi blândă ca o 

turturică, când îi turbată ca o leoaică, care când îi crudă, când miloasă; femeia este un amestec de 

graţii, de bunătate, de răutate, de duh, de cochetărie, de slăbiciuni şi de tărie, a căria mai toată viaţa 

se mărgineşte întru a iubi şi a fi iubită.”2 

 Este evident că perspectiva prozatorului este una rigidă. Ea reflectă poziţia femeii într-o 

societate patriarhală, care o exclude din sfera publică, aruncând-o în colivia de aur a idealizării. 

Dominată de trăiri, cu un echilibru sentimental precar, ea nu ştie decât să iubească şi să fie iubită. 

Dar, femeile Moldovei nu mai sunt femei, ci ,,nişte creaturi ce se nasc, cresc, se mărită, fac copii şi 

mor.”3 

Viziunea de trubadur este continuată şi în următoarele pagini, prozatorul lamentându-se că 

Amorul, stimulent al eroismului şi geniului, s-a degradat în Moldova, rămânând o simplă desfătare 

a simţurilor. 

 Într-o analiză asupra articolelor lui Kogălniceanu, autoarele citate pun accentul pe opinia 

prozatorului, conform căreia femeile au o înzestrare firească pentru treburile gospodăriei4, care 

transformă toamna, în anotimpul dulceţurilor, chiar şi pe damele  mondene în adevărate experte ale 

mediocrităţii casnice.  

 Totuşi, discursul literar îl contrazice pe cel publicistic. Autorul crede că ,,femeia este făcută 

pentru altă ceva mai înalt decât a poronci de bucate şi a căuta numai prozaicele trebi ale 

gospodăriei; o socot de o misie mai nobilă în societatea europeană.”5 

Iar ,,misia nobilă” se pare că este încremenirea în tiparul poetic, care nu are legătură cu realitatea. 

Şi, când aceasta intervine brutal în viaţa tinerelor, atunci i se spune ,,nedreapta societate”, care 

                                                           
1 Maria Bucur şi Mihaela Miroiu – Patriarhat şi emancipare în istoria gândirii politice româneşti, p.60, Ed. 
Polirom, Bucureşti, 2002 
2 Mihail Kogălniceanu – Tainele inimei, pp. 67-68, Editura Pentru Literatură, Bucureşti, 1964 
3 Idem – op. cit. p.67  
4 Maria Bucur şi Mihaela Miroiu – op. cit. p. 57 
5 Mihail Kogălniceanu – op. cit. p.71 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 152

transformă femeia într-o victimă. Aflată la ,,vârsta literară perfectă”,,,între 14 şi 16 ani”6 tânăra este 

obligată la o căsătorie de convenienţă, dictată de părinţi şi nu de inimă: ,,care fată la vârsta de 16 ani 

nu-şi face lume de iluzii, care nu crede că-şi va uni viaţa cu un tânăr înzăstrat cu toate însuşirile 

trupului, a inimii şi a duhului, trii însuşiri pe care niciodată nu le are adunate un bărbat. Însă vai, 

săraca fată, iluziile sale se pierd în puţin, ca fumul în atmosferă. Vine o vreme, când deodată, fără 

ştirea, fără voinţa sa, se vede jerfită Dumnezeului zilei, interesului, mai niciodată inima ei nu este în 

conglăsuire cu vroinţa părinţilor. Câte fete, dacă ar fi putut alege după placul lor, s-ar fi făcut soţii 

îmbunătăţite, mame fragede, podoaba societăţii?”7 

 Încorsetată într-un ,,dispozitiv de alianţă”, în care este pusă în prim-plan norma, femeia are 

toate şansele să nu-şi poată îndeplini cu succes nici îndatoririle de soţie, nici de mamă, care ar face-

o  ,,o podoabă a societăţii”. Jerfirea tinereţii sufleteşti şi trupeşti alături de un ,,modârlan, sau cu un 

bătrân” duce la o defeminizare şi, de ce nu, la o desexualizare a femeii: ,,în puţin crinul şi rozele 

feţii sale se fac nevăzute; inima i se zbârceşte, obrazul i se acopre de o pieliţă de săftian, trupul şi 

sufletul ei îmbătrânesc înainte de vârstă şi se face o maşină care mănâncă, merge, doarme, cască, 

este în stare de a vorbi numai de câte torturi a făcut, câte dulceţi are, câţi viţei i-a fătat, câţi cucoşi a 

claponit; aceasta este soarta fieştecării tinere, aceasta este isprava iluziilor ei.”8 

 Tenta moralizatoare, evidentă, este continuată şi în Tainele inimei, încercare eşuată de 

roman, publicat în 1850, în ,,Gazeta de Moldavia”.  

Critica a consemnat posibilul dezinteres al autorului pentru finalizarea operei, faptul că 

,,romanul lui Kogălniceanu se încheie înainte de a începe: înainte de înnodarea intrigii. Cititorul 

rămâne totuşi cu impresia că, într-un fel, totul fusese deja spus.”9 

Portretele eroinelor principale ale prozei sunt construite în tipar balzacian, accentul fiind pus 

pe fizionomie. Frumoase amândouă, una este angelică, cealaltă demonică. În descrierea 

prozatorului, plină de clişeele epocii, se strecoară o ,,singură deviere din tipic”, aceea a ,,inversării 

perucilor.” 10 

Elena simbolizează îngerul, iar chipul ei se întregeşte prin filtrul livresc al şcolii poetice a lui 

Conachi, o garanţie a portretului reuşit. Accentul cade pe aerul virginal, care păstrează poeticitatea 

şi scoate femeia din categoria nevestelor: ,,Închipuiţi-vă o femeie de talie de mijloc, cu o faţă 

virginală şi frescă, care nu semăna nicidecum a fi măritată de cinci ani. Un cap oval cu cele mai 

pure şi corecte linii; un păr negru ca pana corbului, o frunte largă şi albă ca alabastrul Italiei şi pe a 

căria tâmple se vedea vânătul celor mai fine vine, doi ochi din care, prin o curiozitate rară a naturii 

                                                           
6 Ioana Pârvulescu – Alfabetul doamnelor, p.29. Ed. Carter, Bucureşti, 1999 
7 Mihail Kogălniceanu – op. cit. p 72 
8 Idem – op. cit.p. 73 
9 Liviu Papadima – Literatură şi comunicare, p.162, Ed. Polirom, Bucureşti, 1999 
10 Idem – op. cit. p.164 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 153

cât şi încântătoare, era unul albastru, plin de dulceaţă, ca a zânelor Nordului, şi celălalt negru, 

sclipitor de toate razele meridionale ce se văd numai în ochii unei andaluze, două sprâncene 

încordate, care, cum ar zice un poet din şcoala lui Conachi, forma cel mai frumos arc a amorului, 

obrajii acoperiţi de acea albeaţă palidă ce dă atâta expresie unei figuri de femei, un nas de romană, o 

gură, lăcaşul graţiilor, a căror buze, tot cum ar putea zice poetul suspomenitei şcoale, semăna a două 

foi de roze; cât pentru dinţi, nu cred că oceanul să aibă mărgăritare care să fi putut a li întrece 

albeaţa.”11 Albeaţa tenului, transparenţa pielii, simboluri erotice specifice romantismului, par că 

vorbesc în acelaşi timp de ,,delicateţea şi de vlăguirea fiinţei.”12 

Ruptă de real, în final, femeia este înălţată la statutul inaccesibil de zeiţă. Mecanismul 

fetişizării este complet. 

 De cealaltă parte, Laura este femeia devoratoare. Are un statut social incert, fusese măritată, 

îşi părăsise soţul fără vreo urmă de remuşcare şi naratorul o surprinde în căutarea unor noi victime, 

pe cât posibil din rândul bărbaţilor însuraţi: ,,pe lângă aceste, mai avea şi grozava răutate de a-şi 

alege cu preferinţă jărtfele între însuraţi; a smomi pre un bărbat, a fura unei femei inima soţului său, 

a se făli cu izbânda acestuia, a introduce în părechile cele mai fericite şi mai potrivite ura, lacrimile 

şi grozava despărţenie, acesta era ţelul cochetăriilor sale.”13 

Povestitorul Kogălniceanu ,,vede idei, nu oameni sau fapte”, afirma Liviu Papadima în 

opera citată. Fără a mai trece prin filtrul vreunei şcoli poetice, fiecare detaliu portretistic al eroinei 

este exploatat în sens moralizator: ,,Tot de o talie ca şi Elena, dar bălaie, cu trăsăturile lungăreţe, cu 

obrazi albi, grabnici de a se roşi, însă nu de ruşine, figura sa nu era în stare de a răbda analizul unui 

cunoscător; ochii săi, carii făgăduiau toate voluptăţile amorului material, avea însă ceva crud în 

căutarea lor, iar buzele subţiri, semn de un caracter calculator şi nu prea uşor; ea avea în totul un nu 

ştiu ce diavolesc (…).”14  

Se pare că totul s-a spus. Perspectiva maniheistă sufocă personajele feminine, făcându-le 

neinteresant de previzibile în acţiunile viitoare.  

 Şi pe Niceta din Iluzii pierdute. Un întâi amor o sacrifică naratorul. De la început 

personajul are toate şansele înscrierii în tiparul îngerului: ,,Niciodată o fiinţă mai frumoasă n-a ieşit 

din mâinile lui Dumnezeu, niciodată soarele n-a văzut o talie mai graţioasă ca a Nicetei.”15 Iubirea 

se înfiripă, ajutată de îndrăzneala ochirilor Nicetei, dar şi de oglinda livrescă, Telemah de Fenelon, 

în care se răsfrânge dragostea platonică a celor doi: ,,Săracul, bietul Fenelon, nu ştia el că 

                                                           
11 Mihail Kogălniceanu – op. cit. p. 128 
12 Philippe Ariès şi Geoges Duby – Istoria vieţii private, p. 210, vol. VII, Ed. Meridiane, Bucureşti, 1997 
13 Mihail Kogălniceanu – op. cit. p.130 
14 Idem – op. cit. p. 129 
15 Idem – op. cit. p. 77 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 154

nemuritorul său poem a să slujească odată de declaraţii de amor.”16 Aflat la prima dragoste, 

naratorul acţionează ca o oglindă deformatoare, proiectând în juna Niceta, care nu se afla la prima 

dragoste, idealul angelic: ,,Niceta era pentru mine nevinovăţia personificată.”17 

Spulberarea iluziilor vine, atât din cauza dublului monstruos al fetei, în persoana cameristei, 

,,mesagerul infernal”, cum o numeşte Ioana Pârvulescu, care îi aduce eroului acadeaua, cât şi din 

cauza intelectualităţii personajului masculin.  

 Iubirea romantică suferă un proces de alunecare în cadrul piramidei sociale, proces pe care 

autorul nu este pregătit să-l accepte. Kogălniceanu pledează pentru puritatea poetică a femeii, care 

nu se coboară prin căsătorie (Elena din Tainele inimei este măritată, dar angelică) sau prin iniţiativă 

(Niceta din Iluzii pierdute. Un întâi amor).  

 

Femeia romanelor lui Bolintineanu 

 Apărut în revista ,,România literară” din 1855, romanul Manoil este primul roman epistolar 

şi sentimental terminat, publicat în limba română. 

Înscris în tradiţia Noii Eloise, a Suferinţelor tânărului Werther, a romanelor lui 

Chateaubriand şi ale Doamnei de Staël, Manoil cunoaşte o construcţie epistolară, la care 

romancierul, nedistanţat, recurge pentru a pune în evidenţă destinul tânărului Manoil, erou poet, 

melancolic şi sentimental. 

 Cititorul din a doua jumătate a secolului al XIX-lea doreşte ,,amăgirea şi nu adevărul”, 

afirma Nicolae Manolescu în Arca lui Noe. Astfel, ceea ce i se întâmplă eroului se află în deplină 

concordanţă cu aşteptările epocii. Manoil, fire generoasă şi maleabilă, cunoaşte momente de 

rătăcire, afându-se de multe ori pe marginea prăpastiei, dar, în final, va promova social, se va 

transforma din orfan, în bărbatul cu familie. Manoil este romanul întemeierii unei familii. Eroul 

parcurge un drum iniţiatic până la adevărata maturizare. Căderea şi înălţarea vin prin femeie. 

Critica literară s-a oprit asupra schematismului cu care Bolintineanu îşi construieşte 

personajele feminine. Să consemnăm câteva opinii: Dimitrie Păcurariu remarca: ,,Personajele sunt 

slab conturate, neadâncite psihologic, grupate în două categorii caracterologice aflate la antipozi, în 

contrast ireductibil: personaje pozitive care întrupează numai calităţi, la superlativ (Manoil, în prima 

parte, Zoe, Smărăndiţa, Ana etc.) şi personaje negative, însumând doar vicii, tot la superlativ 

(Alexandru C. e un monstru de cinism şi mârşăvie, Mărioara e cea mai mare prostituată, nebiruită). 

Autorul lucrează, am spune, cu două culori: alb şi negru, fără să le îmbine vreodată pentru a obţine 

                                                           
16 Idem – op. cit. p. 80 
17 Idem – op. cit. p. 83 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 155

nuanţe intermediare. Caracterizările, îndeosebi la femei, sunt plate, uniforme, folosind epitete 

generale şi aproape identice.”1 

 Teodor Vârgolici, la rândul său, insistă asupra perspectivei maniheiste folosite de către 

romancier, care ,,zugrăveşte personajele în alb-negru, le situează la antipoduri, le împarte în îngeri 

şi demoni.”2 

 Aşadar, în configurarea personajelor feminine stă o aglomerare de fapte, nu de analiză. 

Observăm însă că eroinele lui Bolintineanu sunt active, ca şi în poezie, de altfel, spre deosebire de 

inertele feminităţi ale prozei lui Kogălniceanu. Frumuseţi florale: Smărăndiţa ,,seamănă cu o floare 

ce în dimineaţa vieţii sale se înclină melancolică!”3, Zoe este un ,,bobocel de roză pe care fluturii 

însă nu-l bagă în seamă”4, iar Mărioara ,,nu este prea frumoasă dar drăgălaşă ca luna lui mai!”5, 

aceste personaje nu sunt doar muze, ele au o inteligenţă superioară, bună judecată, spirit. 

Smărăndiţa este mătuşa Zoei, dar devine o mamă adoptivă şi pentru Manoil. Cu toate că este foarte 

tânără, ea veghează asupra viitorului celor doi. Cunoaşte oamenii, intuieşte firea nobilă a eroului, îl 

previne că Mărioara de care se crede îndrăgostit nu este decât o cochetă şi, fără a avea neapărat  

acceptul protagoniştilor, o logodeşte pe Zoe cu Manoil, într-un gest premonitoriu, am spune, având 

în vedere moartea ei prematură. Spre deosebire de proza lui Kogălniceanu, dominată de femei foarte 

tinere, la Bolintineanu îşi face apariţia o fată de cincizeci de ani, Duduca, un personaj atrăgător prin 

vivacitate spirituală, al cărui rol se va dovedi important către finalul romanului, când Duduca, 

devine mamă apărătoare a copilei Zoe, pe care o va scăpa din ghearele exaltatului Manoil. 

 Prima parte a romanului se petrece la moşia boierului Colescu. În grădină, la chioşc, au loc 

majoritatea discuţiilor dintre dame şi Manoil. Se discută despre literatura naţională, despre statutul 

poetului în societate, dar şi despre situaţia femeii. Zoe, viitorul înger al eroului, insistă asupra 

deficienţelor sistemului educaţional, neadecvat realităţii: ,,în pensionatele unde învăţăm noi, 

cârmuirea nu s-a îngrijit ca să statornicească o educaţie şi o instrucţie naţională. Pensionatele sunt 

dirijate numai de nemţi şi de francezi, nu învăţăm decât nişte biete limbi străine, şi când ieşim, abia 

ne putem scrie numele nostru; apoi mamele îndată ne mărită, apoi menajul, copiii…”6 

Tot în grădină se petrece prima întâlnire  ,,cu efect” dintre Mărioara şi Manoil. Spaţiul este ideal 

pentru naşterea iubirii romantice: ,,pe la mijlocul secolului al XIX-lea, grădina devenise un element 

capital al vieţii burgheze. Natura îmblânzită, mărginită de copaci şi garduri, asigura liniştea vieţii 

private şi oferea un cadru ideal vieţii familiale.”7 

                                                           
1 D. Păcurariu – Dimitrie Bolintineanu, p. 118, Ed. Tineretului, Bucureşti, 1969 
2 Teodor Vârgolici –Introducere în opera lui Dimitrie Bolintineanu, p. 141, Ed. Minerva, Bucureşti, 1972 
3 Dimitrie Bolintineanu – Manoil. Elena, p. 14, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1971 
4 Idem – op. cit. p. 14 
5 Idem – op. cit, p. 14 
6 Idem. – op. cit. p. 27 
7 Philippe Ariès şi Georges Duby – Istoria vieţii private, vol.VII, p. 58, Ed. Meridiane, Bucureşti, 1997 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 156

 Fără a avea ,,ştiinţa sufletului celorlalţi”8, Manoil se îndrăgosteşte fulgerător de Mărioara, 

cocheta, care, sub aparenţe angelice, aproape îi distruge viaţa. Nepotrivirea este evidentă încă de la 

început, Manoil nu are ,,stare”, ,,nume”, este poet, iar Mărioara, frumoasă şi bogată, se joacă cu 

elanul amoros al tânărului, îl seduce pentru a-l abandona în scurtă vreme. Dacă între Manoil şi 

Mărioara dragostea se derulează superficial, într-un adevărat delir verbal, faţă de Zoe, însă, eroului 

îi este dat să acţioneze. Parcă desprinse din basm, personajele trec prin probe: Manoil cunoaşte 

viciul, dar intervin de fiecare dată ajutoarele feminine, Zoe este supusă şi ea probei virtuţii, dar 

Duduca îndeplineşte rolul paznicului, nu monstruos, ca în cazul Nicetei, şi o apără pe tânără de 

avântul erotic agresiv al bărbatului, care, într-un moment de rătăcire, îi cere gingaşei Zoe să-i 

devină amantă. 

Manoil nu este însă lipsit de eroism, povestea de dragoste a celor doi fiind anunţată de 

curajul cu care acesta înfruntă ursul, pentru a o salva pe fată. 

Finalul romanului este, şi el, fericit, ca în basme: Mărioara, femeia – demon, ajunge în 

închisoare, de unde îşi mărturiseşte, înainte de moarte, intenţia de a-l pierde pe Manoil, prin falsa 

acuzaţie de crimă, iar Zoe, înger emancipat, îi propune lui Manoil ceea ce el îşi dorea de la început: 

o familie bogată, un nume, o viaţă idilică la ţară, înconjuraţi de cărţi şi îmbătaţi de amor, fără să ţină 

cont de ,,prejudeţele lumei”, care ar fi zis că pe soţ îl hrăneşte soţia.  

 Cu toate stângăciile de construcţie, lectura romanului lui Bolintineanu dezvăluie nu doar o 

feminitate activă, pregătită să sfideze norma pentru a-şi urma inima, dar şi conştientă de poziţia ei 

inferioară în societate. 

Când Manoil se arată dezgustat de degradarea morală a Mărioarei, Frosa îi răspunde: ,,(…) 

după obiceiurile de astăzi, bărbaţii sunt şi mai liberi, şi mai toleranţi în faptele lor decât femeile. 

Dacă îi întrebi, răspund: natura aşa a voit! Cosecuinţele libertăţii la o femeie sunt funeste! Deci 

femeia nu poate să aibă aceeaşi libertate ca bărbatul; prin urmare femeia nu trebuie să fie virtuasă 

numai pentru amorul virtuţei, ci şi de temerea relelor consecuinţe…”9 Acest discurs evidenţiază o 

îndepărtare de imaginarul tradiţional, care condamnă femeia, fiinţă slabă, dominată de pasiuni şi 

sentimente. Nu mai avem o rigiditate a viziunii ca la Kogălniceanu. Este pus în valoare eul feminin, 

iar interesul pentru viaţa subiectivă a acestuia, creşte.  

 Despre sondarea vieţii interioare a personajului feminin, putem vorbi mai mult în romanul 

Elena, apărut în 1862. 

Criticii au consemnat progresul realizării artistice. Dimitrie Păcurariu în D. Bolintineanu 

nota: ,,Cu tot melodramatismul intrigii sentimentale, romanul Elena e superior lui Manoil. Există în 

                                                           
8 Nicolae Manolescu – Arca lui Noe (eseu despre romanul românesc)  vol I, p. 88. Ed. Minerva, Bucureşti, 1980 
9 Dimitrie Bolintineanu – op. cit. p. 92 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 157

roman, deşi stângace, o predilecţie pentru analiza frământărilor sufleteşti, a psihologiei iubirii, 

pentru zugrăvirea nuanţată a sufletului feminin.”10 

 Teodor Vârgolici, la rândul său, vedea în Elena ,,o preocupare mai accentuată şi în mare 

măsură mai izbutită pentru (…) analiza tribulaţiilor sufleteşti, pentru reliefarea nuanţată a 

psihologiei iubirii şi fineţea explorării sensibilităţii feminine.”11 

 Şi Nicolae Manolescu constata că ,,Elena e scris în întregime sub semnul discreţiei 

aristocratice, observabilă prin simple fapte de stil.”12 

 Un alt aspect important al acestui roman este schimbarea sursei de inspiraţie. Dacă Manoil, 

roman epistolar, scris la persoana întâi, avea ca punct de plecare Suferinţele tânărului Werther, în 

Elena schema epică este influenţată de Balzac, Le lys dans la valée, fiind chiar lectura preferată a 

personajului feminin. 

 Asemănarea dintre Madame de Mortsauf şi Elena este analizată de Dimitrie Păcurariu şi de 

Teodor Vârgolici, care găsesc între cele două multe puncte comune: sunt frumoase, tinere, împlinite 

matern, căsătorite cu bărbaţi inferiori lor din punct de vedere sentimental şi intelectual, prezenţa lor 

face ca locul în care trăiesc să înflorească, sunt generoase, ajutând ţăranii ca nişte adevărate zâne 

bune.  

 Şi totuşi, Henrietta de Mortsauf este pentru Felix ceea ce numea Julius Evola în Metafizica 

sexului fecioara demetrică, maică roditoare, o vizionară care-şi converteşte orice pornire pasională 

în energie maternă de tip ascensional. Ea îl iniţiază social pe Felix, îl copleşeşte cu sfaturi înainte de 

intrarea lui în societate, este  femeia civilizatoare. 

Nu la fel stau lucrurile cu Elescu din romanul lui Bolintineanu. El nu apare în viaţa Elenei ca 

un tânăr, aflat la început de drum, care să aibă nevoie de îndrumarea maternă a femeii. Bogat, copt, 

are treizeci de ani, Alexandru este aparent un bărbat complet. Îi lipseşte doar iubirea, în care la 

început nu crede, considerând că inima sa e prea ,,rece” pentru aşa ceva.  

Elena, ca şi Henrietta, este un spirit ales. Se remarcă prin frumuseţe şi prin ceea ce numea 

Nicolae Manolescu ,,discreţie aristocratică”, fiind parcă racolată din tagma tinerelor lui 

Kogălniceanu: ,,era în Bucureşti o fată, o minune, o perfecţiune sub toate raporturile. Junie, 

frumuseţe, spirit, creştere, sentimente delicate, toate le poseda în punctul cel mai înalt; în fine era 

una dintre acele fiinţe rari, unici poate, ce Dumnezeu din timp în timp face să nască unele 

societăţi.”13 

Fără să dorească mariajul cu Postelnicul George, Elena, are ,,educaţiune superioară, unită cu 

simţământele cele mai nobile de abnegare” şi se supune voinţei părinţilor ca o victimă ce se jertfeşte 

                                                           
10 Dimitrie Păcurariu – op. cit.  p. 122 
11 Teodor Vârgolici – op. cit. p.153 
12 Nicolae Manolescu – op. cit. p. 90 
13 Dimitrie Bolintineanu – op. cit p. 94 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 158

într-un mariaj nefericit, alături de un soţ ,,intrigant, şiret, bătrân, răucrescut, fără spirit, fără 

învăţătură, încărcat de defecte fizice şi morale”14. 

Căsătoria, ca aranjament, era o binecunoscută practică a secolului al XIX-lea: ,,Dacă ar fi să 

facem o taxonomie a motivelor pentru care se încheiau căsătorii în secolului al XIX-lea, cu 

siguranţă că dragostea ar fi pe ultimul loc. De altfel, situaţia este generală, ea a caracterizat întreaga 

Europă, nu numai spaţiul românesc. Căsătoria era o afacere ce se încheia între bărbaţi, viitorul soţ şi 

tatăl miresei, sau în absenţa acestuia din urmă, locul era luat de fratele sau fraţii viitoarei mirese.”15 

 Figura Elenei domină conacul de la Făneşti, fiind o adevărată stăpână a casei. Ca şi în 

societatea franceză, protagoniştii sunt izolaţi, acţiunea se desfăşoară în interiorul salonului, 

considerat spaţiul public al casei, menit să întreţină viaţa socială a Postelnicului George şi a soţiei 

acestuia. Adunarea este pestriţă, Se întâlnesc parveniţii, inculţii, fete doritoare de măritiş, femei 

uşoare şi intrigante, câştigătorii şi perdanţii noilor structuri sociale şi politice. Au loc discuţii 

politice, iar Alexandru Elescu, noul oaspete al Postelnicului, este o figură aparte prin patriotismul 

cu care îşi susţine punctele de vedere, replicile lui curajoase  găsind ecou în sufletul tinerei femei: 

,,Era acolo un suflet care îl înţelegea: Elena. Vorbele lui atinseră inima acestei femei (…)”16 

În aceste condiţii, bărbatul apare ca dublura demnă şi seducătoare a soţului monstruos. 

Astfel, dragostea celor doi cunoaşte o prefaţă eroică. Provocat la duel, personajul este gata să se 

bată pentru a-şi apăra principiile politice. Însă Elena îl roagă să nu se dueleze şi Elescu înfruntă 

ironia celorlalţi pentru a-şi păstra promisiunea faţă de ea. Atitudinea lui o tulbură pe tânăra femeie 

care se refugiază la pian, un prieten şi un confident, de unde, prin interpretarea muzicii, îşi pune în 

valoare nu doar buna educaţie, dar îi transmite lui Alexandru mesajul disponibilităţii sufleteşti 

pentru dragoste: ,,nemuritoarea serenadă a lui Schubert, executată cu perfecţiune, răpi toate sufletele 

ascultătorilor. Sufletul ei însuşi părea răpit. Din timp în timp întruna ochii către adunare şi o lacrimă 

misterioasă strălucea sub genele ei. Fiecare sunet exprima o idee, o idee dureroasă şi sublimă ce o 

îmbăta cu voluptate.”17 

 Odată cu reciprocitatea iubirii, eroina devine pentru amant ,,îngerul cel bun”. Eroicul este 

convertit într-un ,,regim mistic al valorilor intimităţii”18, iar sexualitatea va sta sub semnul 

,,hedonizării”, folosind termenul lui Foucault. 

 Alexandru pătrunde în intimitatea femeii iubite. Din salon, spaţiul neutru, el va trece pentru 

odihnă în budoarul Elenei. Are loc un joc al privirii avide de intimitatea celuilalt. Elescu citeşte 

rândurile de jurnal, încărcate de trăire bovarică, scrise de femeie, pe ,,scoarţa” romanului balzacian 

Le lys dans la valée. Elena, la rândul ei vede de afară ce face Alexandru. El vede între Henrietta şi 
                                                           
14 Idem – op. cit. p. 94 
15 Alin Ciupală – Femeia în societatea românească a secolului al XIX-lea, p. 32-33, Ed. Meridiane, Bucureşti, 2003 
16 Dimitrie Bolintineanu  - op. cit.  p, 194 
17 Idem – op. cit. p. 110 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 159

Elena o mare asemănare şi scrie o poezie. Ca şi în cazul pianului, comunicarea este mediată, de 

elementul livresc, de astă dată.  

 Iubirea creşte în intensitate şi pentru femeie dăruirea este sinonimă cu căderea morală. 

Apare obsesia sacrificiului. Elena nu mai este doar o sacrificată pe altarul căsătoriei impuse, dar ca 

mamă, ea se zbate între onoare, virtute şi rătăcire: ,,Dacă maternitatea reprezintă dovada ruşinii şi a 

păcatului pentru femeile necăsătorite, în acelaşi timp semnifică atributul  suprem al soţiei, proba 

datoriei împlinite.”19 Însă, maternitatea îşi pierde sacralitatea prin pătrunderea în familie a 

adulterului. Eroina trăieşte într-o societate-vitrină în care se vede şi este văzută, astfel încât ea 

trebuie să fie un model, trebuie să rămână pe soclul creat de imaginarul epocii. Reputaţia este un fel 

de ,,ecou sau de reflexie de oglindă trimisă de celălalt, care îl confirmă (pe individ, s.n.) în propria 

sa stimă: ea se naşte din virtute, din onoare, cărora le dă strălucire.”20 

 Pentru Elena ca mamă, a avea un amant înseamnă într-o ,,cultură a vinovăţiei”, preluând 

termenii lui Dodds, trecerea păcatului adulterului de pe umerii mamei pe cei ai fiicei: ,,Vezi acest 

copil ce doarme? Este fata mea. Priveşte cât este de frumoasă! Dacă timpul nu o va schimba, va fi o 

frumuseţe…Când va apărea pe strade, în saloane în sărbători, toţi ochii se vor îndrepta către dânsa 

ca să o admire, ca să o laude. Dar această lume ce va admira frumuseţele sale, poate adăuga: Ce 

păcat! Este fiica unei femei fără principe….unei femei care a iubit un om ce nu era consortele 

său.”21 

 Şi totuşi, Elena se dăruieşte. Scena sărutului face din ea ,,o figură romantică a voluptăţii”22, 

şi pune în evidenţă extazul total al fiinţei: ,,(…) ochii săi plini de amor şi de patimă se întrunau cu 

sfială de la Alexandru, sânul ei bătea cu voluptate; un fior rece încinse tot corpul său ce ardea ca o 

flacără, mâna sa tremura în mâna amantului său; buzele lui Alexandru întâlniseră buzele sale.”23 

 Odată comis adulterul, sacrificiul, obsesia personajului feminin devine moartea, singura care 

o poate absolvi de vină. Femeia nu mai este nici stăpâna casei, nici mamă. Nu ajunge nici faptul că 

cei doi se pot căsători: Postelnicul George o înşela, divorţul se pronunţă, iar Elescu o vrea cu 

ardoare de soţie. Personajul se îmbolnăveşte de tuberculoză, astfel nu se pedepseşte păcatul, ci se 

mântuie femeia, punându-se accentul pe caracterul ei sublim.  

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                 
18 Gilbert Durand – Figuri mitice şi chipuri ale operei, p.219, Ed. Nemira, Bucureşti, 1998 
19 Alin Ciupală – op. cit.  p. 34 
20 Sabin Melchior Bonnet – Istoria oglinzii, p. 178, Ed. Univers, Bucureşti, 2000 
21 Dimitrie Bolintineanu – op. cit. p.191 
22 Philippe Ariès şi Georges Duby – op. cit. p. 176 
23 Dimitrie Bolintineanu – op. cit. p. 173 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 160

Încheiere 

Femeia, ,,al doilea personaj constituit în epocă”1 cunoaşte bogate reprezentări în proza 

paşoptistă şi postpaşoptistă. Văzută, fie ca model desăvârşit de domesticitate, fie ca demon, femeia 

romantică sau a ,,doua femeie”, în termenii lui Lipovetsky nu pare că are şanse de eliberare din 

strâmtoarea corsetului naratorial.  

Şi totuşi, de la Kogălniceanu la Bolintineanu, observăm în proza acestor autori, o evoluţie 

timidă a viziunii despre femeie. Dacă la primul remarcăm excesul de poetizare, plăcerea fetişizării, 

la Bolintineanu femeia are primele tentative în a conştientiza poziţia ingrată pe care o are în 

societate. Kogălniceanu o ridică pe un piedestal poetic, iar Bolintineanu o închide în închisoarea 

aurită a spaţiului domestic. Reprezentarea  femeii se defineşte în funcţie de rolul pe care bărbatul i  

l-a destinat.  

 Este necesară ieşirea din aristocraţie şi coborârea personajului feminin către baza societăţii 

(Micuţa lui Haşdeu, Mara lui Slavici) pentru ca femeia să câştige independenţă.  

 

 

Bibliografie 

 

Opere literare 

 

Dimitrie Bolintineanu – Manoil. Elena, Ed. Eminescu,  Buc. 1971 

Mihail Kogălniceanu – Tainele inimei, E.P.L, Buc., 1964.  

 

Studii teoretice şi critice 

 

Philippe Arises, Georges Duby – Istoria vieţii private, vol VII-VIII, Ed. Meridiane, Buc., 1997 

Jean Baudrillard – Strategiile fatale, Ed. Polirom, Iasi, 1996 

Alin Ciupală – Femeia în societatea românească a secolului al XIX- lea, Ed. Meridiane, Buc., 

2003 

Paul Cornea – Originile romantismului românesc, Ed. Minerva, Buc., 1972 

Paul Cornea –Regula jocului, Ed. Eminescu, Buc., 1980 

Gilbert Durand – Figuri mitice şi chipuri ale operei, Ed. Nemira, Buc., 1998 

Gilbert Durand – Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, Buc., 1981 

Michel Foucault – Istoria sexualităţii, Ed. de Vest, Timişoara, 1995 

François Furet – Omul romantic, Ed Polirom, Iaşi, 2000 

                                                           
1 Nicolae Manolescu – op. cit. p. 92 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 161

Gilles Lipovetsky – A treia femeie,  Ed. Univers, Buc., 2000 

Herbert Marcuse – Eros şi civilizaţie, Ed. Trei, Buc., 1996 

Nicolae Manolescu – Istoria critică a literaturii române, Ed. Minerva, Buc., 1990 

Nicolae Manolescu – Arca lui Noe (eseu despre romanul românesc) vol I, Ed. Minerva, Buc, 

1980 

Sabine Melchior Bonnet – Istoria oglinzii, Ed. Univers, Buc., 2000 

Virgil Nemoianu – Îmblânzirea romantismului, Ed. Minerva, Buc., 1998 

Dimitrie Păcurariu – D. Bolintineanu, Ed. Tineretului, Buc., 1969 

Ioana Pârvulescu – Alfabetul doamnelor. Ed. Carter, Buc., 1999 

Georg Simmel – Cultura filosofică. Despre aventură, sexe şi criza modernului, Ed. Humanitas, 

Buc., 1998 

Teodor Vârgolici – Introducere în opera lui Dimitrie Bolintineanu, Ed. Minerva, Buc., 1972 

Radu  G. Ţeposu – Viaţa şi opiniile personajelor, Ed. Cartea Românească, Buc, 1983 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)
BDD-A23805 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

