
 74

   
IMAGINI ALE CORPULUI ŞI SEXUALITĂŢII ŞI CONSTRUCŢIA 

REPREZENTĂRILOR DESPRE STAT ŞI CORUPŢIE ÎN DECADENTISMUL 

EUROPEAN ŞI ROMÂNESC 
 

 

ADRIAN LĂCĂTUŞ 

Universitatea Transilvania din Braşov, Romania 

 

Abstract 

 

Adrian Lacatus discusses such concepts as misticism, art cult, instinct, corporality and politics in an 

investigation of the Romanian decadence phenomenon, mainly focusing on the avant-garde movements in prose 

and poetry. The paper enlarges the perspective by giving a social-political oriented key of reading the past, 

while at the same time keeping an interested view upon the present. The Romanian avant-garde is seen as an 

emerging phenomenon inside the European decadence. 

 

 Decadentismul şi estetismul fin-de-siècle reprezintă vîrful de lance al discursului autonomiei 

culturii, o culme a modernităţii artistice şi culturale, împingînd mai departe logica acesteia. Această 

autonomie se defineşte în primul rînd faţă de sfera politică (şi economică, dar aceasta este mai puţin 

tematizată).  Politicul este expulzat din sfera culturii, din registrul acţiunilor şi atitudinilor demne, 

degradat şi caricaturizat. (Ca dimensiune pozitivă a existenţei el poate fi reintrodus în lumea 

reprezentărilor artistice numai după ce a fost transformat, estetizat, după ce a fost făcut să nu mai fi 

politic – în sensul modern, cel puţin – ci eroic, sublim, mesiasnic, ideal.) Avem aici probabil şi o 

problemă de sociogeneză a acestui concept de cultură1 şi a acestor viziuni şi practici ale artei moderne. 

Imposibilitatea participării intelectualului liberal la viaţa politică în secolele XVIII dar şi XIX, mai ales 

în Germania, în ţările Europei centrale habsburgice şi în Rusia imperială a generat şi întreţinut acest 

discurs al autonomiei culturii şi a „pus la punct” un dispozitiv de apărare bazat pe multiplicarea 

reprezentărilor degradante ale politicului şi instituţiilor sale. Vom explora în continuare o parte dintre 

aceste strategii ale literaturii şi artei moderne  fin-de-siècle în care zoon politikon a fost înlocuit cu 

homo psyhologicus, cu realitatea anxioasă a corpului şi sexualităţii sale.  
                                                 
1 v. Norbert Elias, Procesul civilizării, Polirom, Iaşi, 2002, vol. I, cap. 1: “Sociogeneza conceptelor de civilizaţie şi cultură”, 
pp. 49-94 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 75

În Actul III, Scena IV din Hamlet, scenă în care prinţul aşează în faţa reginei adevărata oglindă 

a păcatului, cuvîntul „corupţie” (corruption) apare de două ori în acuzaţiile fiului: [Hamlet:] „Nu, dar 

să trăieşti / În rînceda sudoare a unui  pat / Năclăit de corupţie, să mi te dezmierzi / să te iubeşti în 

cocina spurcată... [...] Pe locu-nsîngerat / O pieliţă subţire-ar prinde coajă / Sub care însă nevăzută 

corupţia / Ar cotropi lăuntrul infectîndu-l.” Am dat aici o traducere literală pentru a semnala noţiunea 

de corupţie care însa nu avea în epoca elisabetană sensuri la fel de precis contextualizate ca in 

modernitate dar care poseda o productivă pluralitate de nuanţe din zona descompunerii, a degradării şi 

a căderii în păcat. Dimensiunea politică rămîne însă şi aici importantă pentru că situaţia în care ne 

găsim în piesă este rezultatul unui regicid perfid şi al unei uzurpări criminale. Dar aspectul care ne 

interesează acum este legat de prezenţa erotismului, a feminităţii senzuale sau chiar a sexualităţii în 

centrul reprezentării corupţiei. Pentru Hamlet întreaga lume este în chip absolut „coruptă”, dezagregată 

dar femeia (atît Gertruda, la capătul experienţei erotice cît şi Ofelia înaintea sau la începutul acesteia), 

printr-o insuportabilă deşi inconştientă complicitate, pare să încarneze corupţia. Repulsia lui Hamlet în 

faţa imaginilor senzualităţii se concentrează în scena lugubrei rememorări a buzelor lui Yorrick, 

probabil sigurele sărutate.  

 În atmosfera culturală a întregului secol al XIX-lea, de la romantism pînă la decadentism, 

Shakespeare şi mai ales Hamlet, vor exercita o fascinaţie inconturnabilă. Coleridge, Keats, Hugo, 

Hazlitt, prerafaeliţii sînt doar ciţiva dintre artiştii care si-au afirmat entuziasmul. În spaţiul de expresie 

germană exaltarea teatrului la Wagner şi Nietzsche a deschis drumul unui fenomen popular, manifestat 

plenar şi în Viena fin-de- siècle. Poziţia centrală a Burgtheater-ului în cultura vieneză a oferit mediul 

pentru această euforie shakespeariană ce îi cuprinsese pe majoritatea creatorilor acestui moment, de la 

Hugo von Hofmannsthal (al cărui imaginar Lord Chandos, scriindu-i în 1603 lui Francis Bacon este un 

fel de Hamlet care supravieţuieşte crizei din palat , exilîndu-se la ţară, sau un Hamlet care ajunge la 

revelaţia neantului fără o dramă filială sau politică) la Karl Kraus şi de la Hermann Bahr la Freud. 

Pentru acesta din urmă, pe parcursul întregii sale opere Hamlet a reprezentat o obsesie şi, dacă dorim 

să-l credem pe Harold Bloom2, complexul lui Oedip şi-ar găsi de fapt originea în complexul lui Hamlet 

aşa cum (greşit, în opinia criticului american) l-a interpretat Freud. Pentru Freud, în Interpretarea 

viselor şi în alte cîteva locuri, Hamlet ezită şi amînă mereu să-l ucidă pe Claudius pentru că el însuşi ar 

fi dorit să-şi ucidă propriul tată, pe vechiul şi adevăratul rege şi, inconştient, nu-l poate pedepsi pe 

ucigaş pentru o crimă pe care ar fi comis-o el însuşi.  

                                                 
2 Canonul occidental, Univers, Bucureşti, 1998, pp. 292-309 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 76

 Dar atracţia lui Freud (şi a întregii mari generaţii de creatori postromantici şi decadenţi de la 

sfîrşitul de secol) pentru personaj cred ca derivă şi din legitimarea artistico-filosofică a ne-angajării 

politice care rezultă din delegitimarea politicului văzut ca fiind în mod fundamental corupt sau 

reprezentînd absurda guvernare a unei lumi corupte absolut. Faptul că Hamlet este un prinţ se traduce 

doar în amplitudinea gîndirii, discursului şi a individualizării sale ca protagonist al genului (superior) al 

tragediei. El nu este însă şi un principe, refuzîndu-şi orice reflex politic şi refuzînd puterea. Acestă 

latură a pesonajului (sau mai degrabă absenţa ei) devine clară prin contrast, atunci cind în final, intrînd 

în sala plină de cadavre şi observînd imediat că tronul este gol, prima grijă a lui Fortinbras este să-l 

revendice. Dar Fortinbras este pentru şi faţă de Hamlet un „somnambul”, unul care, nietzschean 

vorbind, visînd nu ştie că visează. Nelipsit de avînturi eroice, el este mediocru în faţa înţeleptului 

dionisiac şi artistului Hamlet. Avem aici una dintre primele fabule puternice în care este pusă în act 

discreditarea fundamentală a politicului. Această valenţă a piesei se grefează perfect pe propriul recul 

al lui Freud şi pe replierea sa creatoare în urma înfrîngerii si traumei suferite în sfera politică. Acestea 

fuseseră provocate de eşecul politicii liberale după 1867 şi de emergenţa antisemitismului militant după 

1880 în imperiul habsburgic, care spulberă ceea ce mai înainte părea o foarte promiţătoare ascensiune 

profesională şi socială a tînărului savant. Răspunsul lui Freud la această lovitură avea să fie propria sa 

operă, mai precis una dintre ideile ei esenţiale, ca formulată de Carl E. Schorske ca „neutralizare a 

politicului prin reducerea lui la categorii psihologice”3 sau, realizînd acelaşi efect dintr-o altă 

perspectivă, „primatul experienţei infantile în determinarea comportamentului uman”4. Abandonarea 

politicului nu lasă însă această zonă intactă, în definiţia ei liberală ci îi răpeşte orice substanţă 

metafizică sau raţională, descriindu-l ca pe un cîmp al violenţei, hazardului, instinctelor şi tensiunilor 

sexuale. Şi aceasta (cel puţin în Viena estetismului fin-de siècle) a fost atitudinea unei întregi generaţii. 

Una dintre picturile lui Gustav Klimt, liderul mişcării Secesiunea (una dintre primele avangarde ale 

modernismului), realizată pe plafonul Universităţii din Viena, şi generînd un adevărat scandal în epocă, 

se intitulează Jurisprudenţa şi reprezintă o viziune alegorică asupra legii. Iată o descriere a 

compoziţiei: „În lumea de sus, departe de noi, se află figurile alegorice ale jurisprudenţei: Adevărul, 

Dreptatea şi Legea. Ele nu îndeplinesc nici un rol medaitor menit să ne apropie de misterele sferei lor. 

Dimpotrivă, retrăgîndu-se în înălţimile lor semeţe ele ne abandonează pe tărîmul spaimei pentru a 

împărtăşi destinul anonim al victimei... Realitatea legii nu se află în această zonă superioară a 

regularităţii stilizate şi a ordinii statice, ci în spaţiul vid de dedesubt, unde justiţia e pusă în aplicare. 

Nici o crimă nu e imortalizată în tablou – numai pedeapsa. Iar pedeapsa e sexualizată, psihologizată, ca 

                                                 
3 Carl E. Schorske, Viena fin-de siècle. Politică şi cultură, Polirom, Iaşi, 1998, p. 178 
4 ibid.,p. 182 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 77

un coşmar erotic într-un infern vîscos. Fobia castrării guvernează scena centrală a tabloului lui Klimt: 

victima de sex masculin – pasivă, sleită, impotentă – e prinsă într-o capcană carnală, un polip în formă 

de uter care-l împrejmuieşte. Furiile care prezidează asupra execuţiei sînt în acelaşi timp fammes 

fatales ale sfîrşitului de secol şi menade greceşti. Nu figurile idealizate de deasupra, ci toate aceste furii 

cu inimă de şarpe sînt adevăraţii «agenţi ai legii» iar pretutindeni în hăul gol al infernului vîrtejuri 

groase de păr se încîlcesc şi învăluie totul, într-o înfricoşătoare fantezie sexuală”5.  

Această substituire a raţionalităţii, idealităţii şi impersonalităţii ordinii politice şi instituţiilor 

statului cu o zonă a manifestării violenţei sexuale sau măcar cu o retorică erotizantă se manifestă la 

mulţi creatori europeni ai acestei epoci. Revenim la oglinda reginei din Hamlet, pentru că şi aici 

corupţia este asociată cu carnea, cu sexul şi femeia şi apar diverse variante ale unui antifeminism al 

decadenţei. De la exaltarea şi elogiul homosexualităţii masculine, al „sodomiei superioare” de sorginte 

platoniciană în cadrul grupului Bloomsbury pînă la misoginismul radical al unui Otto Weininger. 

Pentru Marinetti şi futuriştii italieni statul este un corp care trebuie eliberat, un corp-maşină. Iar 

realitatea lui organică şi mecanică e pozitivă. Dar şi democraţia italiană trebuie eliberată, şi tocmai de 

identitatea ei feminină. Democraţia trebuie de-feminizată, de-genitalizată, transformată într-un corp-

maşină. Pentru Marinetti poporul italian există ca o maşină şi acţionează ca atare şi de aceea 

democraţia italiană nu e coruptă, nefiind compusă dintr-o masă de oameni mediocri, incapabili şi 

indecişi.6 Eliminarea corupţiei înseamnă trensformarea corpului în maşină (de-feminizarea şi de-

genitalizarea lui, nu neapărat dez-erotizarea lui, ci difuziunea uniformă a erotismului în corpul-maşină). 

Există mai multe texte ale lui Marinetti în care se vorbeşte despre procrearea non-sexuală şi eliminarea 

figurii mamei efeminizatoare. („Am visat chiar că într-o zi vom fi în stare să creăm un fiu mecanic, 

fructul dorinţei noastre pure, o sinteză a tuturor legilor pe care ştiinţa e pe punctul de a le descoperi”7 ) 

Exemplul futurismului italian, interpretat de cîţiva critici şi scriitori drept un „decadentism 

motorizat”8 ne indică faptul că, cel puţin în afara Austriei (care conserva un sistem politic straniu şi 

anacronic) esteţii nu erau atît de distanţaţi de mişcarea politică cum par la o primă vedere. După cum 

scrie Eric Hobsbawm, „nici nu părea ciudat ca artiştii să-şi exprime angajamentul pătimaş faţă de 

omenirea aflată în suferinţă în moduri care mergeau dincolo de «realism». Esteţii militanţi şi cei care 

credeau în arta pentru artă, apărătorii «decadenţei» şi şcolile hărăzite să fie greu accesibile maselor, 

cum ar fi «simbolismul» şi-au declarat o simpatie pentru socialism, asemeni lui Oscar Wilde şi 
                                                 
5 ibid.,p. 235 
 
6 v. Andrew Hewitt, Fascist Modernism. Aesthetics, Politics and the Avant-Garde, Stanford University Press, Stanford, 
1993, p. 153. 
7 apud Andrew Hewitt, op. cit., p. 150 
8 ibid., p. 153 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 78

Maeterlinck sau măcar un intetes pentru anarhism. Huysmans, Leconte de Lisle şi Mallarmé erau 

printre abonaţii revistei La Revolte (1894). Pe scurt, pînă în noul secol nu a existat nici un dezacord 

general între «modernitatea» politică şi cea artistică.”9 Dar acest „angajament pătimaş” faţă de o 

umanitate în suferinţă nu este de fapt la aceşti artisti un angajament social sau politic. El este tot unul 

estetic şi figurativ care construieşte şi inaugurează pentru celălalt un corp şi o sexalitate, alăturînd, 

adesea dramatic sau sadic diversele „sexualităţi de clasă”, ca să folosim un concept foucauldian. O 

ilustrare spectaculoasa a acestui proces este oferită de scriitorul estet Felix Salten, membru al Jung-

Wien alături de Hofmannsthal, Hermann Bahr, Beer-Hofmann, Schnitzler şi Andrian şi cunoscut ca 

autor al lui Bambi. Se pare că el ar fi scris romanul pornografic semnat Josefine Mutzenbacher, Istoria 

unei fete din Viena povestită de ea însăşi. Cartea poate fi văzută ca un „roman al răzbunării întreprinse 

cu armele subversiunii. În această răzbunare se cumulează mai multe dimensiuni: libertatea sexuală 

împotriva sexualităţii reprimate, periferiile împotriva Centrului, sexualitatea ca mijloc de scensiune 

sexuală”10. Perspectiva pornografică egalizează cumva valoarea sexelor (masculin şi feminin) sau aici 

afirmă chiar superioritatea femeii, posesoare a unui capital de vitalitate şi senzualitate pe care îl 

plasează întotdeauna în avantajul ei. Umanitatea masculină, diversă social, e unificată de reprezentarea 

ei în coordonatele unei sexualităţi nesigure sau instabile. 

Tensiunea constitutivă dintre vitalitatea instinctuală a pulsiunilor şi rigoarea şi raţionalitatea 

legii exprimate în structurile administrative şi birocratice ale statului apare pretutindeni şi în cele cîteva 

proze ale lui Urmuz. Personajul urmuzian (Ismaïl, Turnavitu, Algazy, Grummer, Cotadi, Dragomir, 

Emil Gayk) are ceva din Golem-ul ghettoului praghez sau din monstrul lui Frankenstein. De aici poate 

veni şi strania impresie de atrocitate a lumii prezentate, care însoţeşte comicul urmuzian. Apare obsesia 

unui vitalism primitiv, mecanic şi automat, adică inuman, o recurentă combinaţie de violenţă şi sex care 

ghidează, ca element pozitiv, ţinînd de fibrele intime ale imaginarului urmuzian, negativitatea parodiei. 

Opera, deşi parodică, nu este astfel de esenţă livrescă. Ea pleacă în explorarea, specifică artei moderne, 

a tensiunii dintre spirit şi sex (tensiune ce caracterizează, de altfel, şi imaginarul dualist, gnostic). La 

Urmuz această tensiune este „rezolvată“ expresiv prin abolirea spiritului. Într-o operă atît de restrînsă 

avem o abundenţă de reprezentări ale sexualităţii eretice, eterogene, „periferice“, de la autoerotism 

(pudicul Fuchs îşi mănîncă zilnic organele genitale reprezentate sub forma clasicei frunze pelviene) şi 

incest (Emil Gayk „ciugulindu-şi“ nepoata) pînă la fetişism (Stamate şi pîlnia), la numeroase variaţiuni 

ale bestialităţii (cupluri erotice în care partenerii sînt viezuri, găini, raţe, o focă) şi eventual ambiguitate 

                                                 
9 Eric Hobsbawm, Era imperiului, Cartier, Chişinău, 2002, p. 192 
10 Michael Pollak, Viena 1900. O identitate rănită, , Polirom, Iaşi, 1998, p. 173 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 79

bisexuală, homosexualitate şi travesti ( Ismaïl şi Turnavitu). Survolarea acestor aspecte nu urmăreşte, 

desigur, vreun diagnostic, ci doar identificarea mărcilor unei crize acute a sinelui, a interpretării 

individualităţii, deconstruirea eului omogen şi organic. 

Apar tot acum romane pornografice ale poeţilor spiritului nou precum Cele unsprezece mii de 

vergi sau amorurile unui hospodar de Apollinaire sau Mafarka futuristul al lui Marinetti. În romanul 

lui Apollinaire consistenţa lumii politice, diplomatice, sociale, militare prin care trecem este redusă la 

sexualitatea exacerbată, transgresivă şi non-reproductivă a indivizilor care le populează. Cinicul Mony 

Vibescu străbate această lume în compania sadicului Cornabeux, un fel de Jack Spintecătorul proletar.  

În piesa lui Frank Wedekind Cutia Pandorei (a doua din trilogia Lulu, alături de Spiritul 

pămîntului) ne întînim chiar cu Jack spintecătorul însuşi. Piesa e interpretată cel mai adesea drept o 

reprezentare a platitudinii viciui, a sterilităţii şi absenţei misterului în sexualitate. Lulu, femeia 

pasională şi senzuală îl preferă scriitorului estet Alwa Schön pe Jack spintecătorul, încarnarea unei 

virilităţii animalice. Hermann Bahr, principalul animator literar al Tinerei Viene la 1900 îl aprecia pe 

Wedekind pentru că „a exorcizat în locul nostru dragostea nemarturisită a «dulcelui păcat» şi pentru că 

a dezvăluit înşelătoriile filistinilor romantici care, în momentele lor romantice, se purtau ca şi cum 

viciul, din nefericire interzis, ar fi dezirabil şi încărcat de mister. Wedekind scoate viciul de sub influeţa 

acestei fascinaţii isterice şi ni-l arată aşa cum este de fapt: plat, murdar şi stupid, nu terifiant, ci 

lugubru”11. 

Această observaţie nu tranşează desigur lucrurile dar face clară ambivalenţa constitutivă a 

decadenţei, oscilarea perpetuă între fascinaţia corporalului, a vitalităţii senzuale, orgiastice şi repulsia 

ascetică faţă de manifestările corpului. Această ambivalenţă afirmă deopotrivă conştiinţa corupţiei 

generale a lumii dar şi euforia adusă de o nouă stare de haos, libertate, descătuşare. Amestecul de ură 

de sine şi narcisism conduce la triumful acelui Amor fati nietzschean. Romanele lui Robert Musil 

(Rătăcirile elevului Törless şi mai ales Omul fără însuşiri) şi Hermann Broch (Somnambulii) reprezintă 

probabil cele mai fine şi imaginative analize ale acestui complex  fin-de siècle. Instrumentarul şi 

metodele romancierului sînt manipulate cu o inteligenţă şi luciditate ironică fără precedent şi, probabil, 

fără descendenţi de aceeaşi anvergură. Nu este aici locul pentru a descrie tehnicile romanului musilian, 

perspectivismul şi eseismul acestuia. Vreau doar să semnalez cîteva personaje şi analiza relaţiilor dintre 

ele din perspectiva abordată pînă aici. Un contrapunct important la desfăşurarea „acţiunii” îl reprezintă 

personajul Moosbrugger, fuziune (pe care romanul o prezintă drept coerentă!) de uriaş blînd şi sadic 

asasin de prostituate. (Ne vine în minte titlul unui afiş violent şi expresionist al lui Oskar Kokoschka: 

                                                 
11 apud Pollak, op. cit. , p. 177 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 80

„Asasin, speranţa femeilor”) Atracţia ireprimabilă a Clarissei, esteta spiritualistă şi isterică, soţia lui 

Walther, prietenul din adolescenţă al lui Ulrich, pentru acest criminal constituie o axă a romanului. 

Viaţa Clarissei, ca şi a Diotimei din acealaşi roman dar într-o altă tonalitate, este consacrată spiritului şi 

artei înţeleasă dionisiac (neexistînd contradicţii la nivelul conştiinţei personajului). Salonul lor literar 

are pe pereţi gravuri ale prerafaelitului Dante Gabriel Rosetti şi în mijloc un pian negru la care adesea 

se cîntă frenetic Wagner şi Beethoven. Moosbrugger devine obsesia erotică şi mistică a castei Clarisse: 

în asasin se întrupează mîntuitorul. (După ce propusese curţii imperiale sărbătorirea unui an austriac 

Nietzsche, ea revine la cancelaria chezaro-crăiască cu o scrisoare în care spune că Moosbrugger este 

nebun ca Nietzsche şi dulgher ca Isus.) Reuşind să îl  elibereze din ospiciu instabila şi iresponsabila 

estetă exaltată îl abandonează într-un cartier proletar unde, după o vreme, Moosbrugger comite o nouă 

crimă.  

Această oscilaţie între misticism, cult al artei şi exaltarea instinctelor şi percepţia politicului în 

limitele instinctualului si corporalului apare şi la un tînăr naţionalist antisemit, adolescentul acneic şi 

refulat Hans Sepp. Marele roman musilian nu oferă doar tabloul somnambulismului elitei vieneze 

decadente care, dorind sa organizeze o mare ceremonie a păcii eterne şi a exaltării edificului politic al 

imperiului, este complet surprinsă de izbucnirea războiului. Mai interesant, el indică acel efect de 

estetizare vitalistă a politicului pe care l-a produs în fascism decadentismul fin-de siècle şi pe care-l va 

analiza Walter Benjamin. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:31:56 UTC)
BDD-A23800 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

