
653 
 

SPECIFICUL CONCEPTULUI DE TRADIŢIE  
ÎN CADRUL ONTOLOGIEI SOCIALE ÎN POSTMODERNITATE 

 
 

Doina DAVID şi Călin FLOREA 
 
 

Abstract 
 

A humanistic approach of the phenomenon of social change and of the technologic impact on it, 
presupposes a clear cut delineation of the individual’s role in society by a thorough canvassing of the individuals’ 
interrelations. An individual cannot be represented as isolated but as creating and entering a system of relations that 
are determined by certain productive forces which generate a structure that is proper for each social system on each 
stage of its social development. Perception and analysis of each individual according to such coordinates is helpful to 
our analysis in that change perception should start from the individual towards society, since it is the individual that 
cumulates all prerogatives through which social development is galvanized.  Our conclusions are based on a study 
performed from the perspective of an interdisciplinary approach of the social. 

 

Cultura tradiţională la nivelul fiecărui popor s-a constituit pe raporturi intime 
proprii bazate pe norme de viaţă proprii, pe anumite calităţi morale, pe un bogat sistem de 
obiceiuri şi elemente culturale distincte de mare profunzime, toate legate în cazul culturii 
noastre tradiţionale de aspectele existenţei umane în ipostazele sale esenţiale: naştere, 
tinereţe, căsătorie, maturitate şi moarte. Descoperim în cultura noastră tradiţională o 
necontenită strădanie a omului de a crea un univers de semne şi simboluri, structuri prin 
care “lumea” poate să-i devină mai accesibilă, strădanie finalizată continuu din dorinţa de 
reîntemeiere a experienţei de viaţă, de utilizare a praxisului pentru a asigura eficienţă 
demersurilor sale în raportul activ cu natura, pentru a domina necunoscutul din lume şi 
pentru a pătrunde în complexitatea acesteia. Studierea tuturor acestor aspecte impune din 
partea noastră câteva delimitări conceptuale:  
1. Conceptul de tradiţie în genere, în limba latină tradiţie înseamnă transmitere, în 

timp a dobândit un caracter mai larg ce cuprinde: valori culturale, trecut istoric al cărui 
amintire este vie în memoria colectivităţii. 

2. Conceptul de tradiţie în particular, poate fi caracterizat ca fenomen psiho-social, 
multiplu, dinamic, ce asigură participarea la un sistem specific de valori materiale şi 
spirituale, ce au o relativă stabilitate.  

3. Tradiţia ca şi continuitate, la noi la români continuitatea culturală este un fenomen 
aproape natural firesc: “tot atât de firesc şi natural ca şi continuarea, azi, a unui lucru pe care l-
ai întrerupt ieri la venirea serii”1. Doar prin aceste aspecte şi putem concluziona că spiritul 
tradiţional românesc este unul căruia i se potriveşte formula ce aparţine lui Ovidiu 
Papadima, tradiţia nu este doar un mod de a gândi al ţăranului român, este şi un fel de 
a trăi. “Ea nu se organizează în adevăruri abstracte, ci în închipuiri de viaţă şi pentru viaţă. De 
aceea e o ordine etică în adâncul ei şi estetică în expresiile sale. Poate fi astfel, fiind că nu e doar o 
ordine etică de viaţă, ci în acelaşi timp o ordine creştină, adică  puternic orientată spre transcendent. 
Dar creştinismul său este ortodoxie, şi ortodoxia sa e românească. În consecinţă, nu va căuta deloc 
să-l despartă pe om de trupul lui, de viaţă, de pământ”2. Prin tradiţie putem surprinde 
totalitatea umană, simultan, în unicitatea şi infinita sa diversitate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:21 UTC)
BDD-A23780 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



654 
 

4. Tradiţia ca permanenţă, ca sursă de viaţă prelungeşte experienţa umanităţii, îi 
conferă durată, acţiune, implicare, permanenţă în sistemul valorilor. Nu putem 
considera că de o parte există tradiţia şi de cealaltă parte inovaţia, modernul; doar 
privind cele două planuri în interferenţă putem delimita potenţialitatea tradiţiei 
româneşti ca “matrice stilistică” în “spaţiul mioritic”, formulă blagiană cunoscută în ce 
priveşte destinul istoriei culturale româneşti. Tradiţia incumbă “natura umană” ce nu 
este determinată de constituţia sa biologică şi psihică în mod rigid, dar se modelează 
continuu prin valorile culturale ce sunt interiorizate individualizat, şi exprimă idealuri 
ce aparţin unei colectivităţi distincte, idealuri ce pot deveni permanenţă. 

5. Tradiţia ca specific prin nuanţă, despre specificul spiritualităţii româneşti s-a spus şi 
s-a scris mult, însă poate limbajul, verbul, cuvântul, nuanţele acesteia sunt esenţiale în 
exprimarea valorii creative a limbajului ca mijloc  de comunicare. Noica3 considera că 
putem recompune viziunea lumii româneşti pornind doar de la câteva cuvinte: sinele, 
sinea, rost, întru, rostirea, firea, doar câteva prin care descoperim un mod specific de a 
trăi şi a gândi al poporului român. Tot Noica a investit câteva cuvinte româneşti cu 
potenţialitatea de a “intra în însăşi substanţa culturii majore…, cu ele putem spune ceva nou 
lumii, din lăuntrul ei”4. Astfel cuvintele cu nuanţe de înţelesuri pot fi oricând argumente 
ce vin în sprijinul conceptului sus menţionat.  

6. Tradiţia ca autentică phaideia, acest concept după părerea noastră poate fi forma 
accesibilă universului nostru cultural, în care tradiţia poate fi sesizată ca o prezenţă 
copleşitoare sub aspect valoric simbolic, cu multiple funcţii cognitive şi modelatoare 
asupra umanului. Acestea reunite în coduri simbolice, morale, etice, estetice exprimă 
un univers ontologic ce vine din “veac” şi se îndreaptă spre veşnicie. Modul cel mai 
elocvent ce exprimă tradiţia unui popor este dat de creaţiile anonime ce evidenţiază 
ontosul tradiţional în formă esenţializată. Acestea sunt: miturile, legendele, baladele, 
doinele, basmele, proverbele, ghicitorile, datinile sau practicile ritualice5.  

 Datele statistice pot spune foarte mult sau foarte puţin despre fondul valoric al 
unei culturi şi al unui popor, însă ele însumează aspecte multiple din punct de vedere 
valoric şi estetic prin care spiritul îşi dobândeşte deplina întemeiere, pornind de la ordinea 
primară a lumii. Aceste creaţii tradiţionale se pot constitui în puncte cardinale, aproape 
unic – fundamentale ce definesc originea şi direcţia “vectorului” tradiţie.  
7. Tradiţia ca principiu unic şi multiplu, este greu de spus dacă în cultura unui popor 

există raporturi de subordonare sau supraordonare valorică, dar putem considera că 
există fuziune a “opuselor”, a aspectelor arhaice, tradiţionale, moderne şi 
postmoderne. Aceste aspecte s-au constituit involuntar prin “transmitere” valorică ce 
descinde de la nivelul lumii arhaice unde există o sinteză semiotică împlinită prin 
“virtuţile” sacrului, continuată la nivelul “matricii semiotice”, ce incumbă instituire 
pragmatică, scenarii biblice, elemente cosmice ce sugerează cosmogonia şi 
cosmogeneza, cât şi umanul inclus naturii şi cosmosului. Aceste două paliere unul 
arhaic şi celălalt tradiţional la care se adaugă cel al modernităţii şi al postmodernităţii, 
valorifică, revalorifică, semnifică şi resemnifică, creează şi re(creează), fără a lua locul 
palierelor anterioare şi fără a le nega, toate regăsite în conţinutul cultural actual.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:21 UTC)
BDD-A23780 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



655 
 

 Cultura în genere cuprinde triunghiul semiotic (arhaic → tradiţie → modern) ca 
expresie a unului şi multiplului, ca valoare păstrată şi redimensionată, chiar multiplicată 
creator păstrând filonul de re(potenţial) valoric. Aceste aspecte în timp se comprimă 
simbolic, declanşează coduri simbolice ce au existat în afara istoriei şi în istorie, ce propun 
irevocabil re(lecturarea) lor. Acest proces implică din partea noastră scenarii intuitive, 
semiotico-hermeneutice, logico-mentale prin care putem descoperi variante relaţionale şi 
interpretative ale semnelor şi simbolurilor ca formule de rezonanţă şi coerenţă pentru 
cultura tradiţională.  
 Tradiţia românească se prezintă ca aparţinând aceleiaşi istorii, prin concentrare pe 
“esenţe”, pe “valori”, ce au calitatea de verb ontologic, ce exprimă identitatea, condiţie a 
raţionalităţii lumii, şi arată “distanţa” temporală şi valorică ce ne desparte de trecut.    

 Înainte de a intra în analiza conceptelor cu care operăm în această lucrare, 
considerăm necesară şi delimitarea metodei utilizate de noi în scopul realizării unui studiu 
fundamentat metodologic. Metoda noastră a îmbinat abordarea teoretică cu 
exemplificarea concretă prin elemente de folclor, izvoare oferite de ţărani, elemente de 
gândire, limbaj, practici tradiţionale, convingeri creştine, toate reprezentând aspecte pe 
care dacă prin analiză le-am subscrie metodei promovate de Vasile Pârvan (fără a avea 
curajul şi pretenţia de a ne apropia valoric de ea ); formula noastră metodică am putea să o 
rezumăm la o înţelegere bazată pe: “interpretarea din punct de vedere al limbii, al timpului şi 
locului de producere, precum şi al individualităţii lor; “combinaţia” datelor după loc, timp … apelul la 
“fantezie” şi “filosofie” în înţelegerea condiţiunilor generale; şi prezentarea rezultatelor astfel obţinute”6. 

Chiar dacă această metodă este propusă istoriei, ea în unele articulaţii poate fi 
viabilă şi în analiza noastră. 

De ce satul tradiţional, ca element de analiză? Tocmai pentru că noi considerăm 
că satul este dincolo de imaginea ce exprimă tradiţionalul, etnicul, primarul-archetipal, este 
şi “vocaţie”, creuzetul în care s-a cristalizat destinul istoric al unui popor7. Orice popor 
presupune o devenire istorică, aceasta poate fi lentă sau ritmată8, dar indiferent de ritm 
cuprinde tradiţia, aceea care incubă acele elemente umane cărora Blaga le acordă sub 
forma metaforică, “vârsta adoptivă”9 a creatorului: “ sub ale cărei auspicii ei creează ca sub 
înrâurirea unei atotputernice zodii”10. 

Chiar dacă timpul istoric a modificat configuraţia satului românesc tradiţional, în 
esenţă structurile sunt aceleaşi: “ aşezat oarecum în jurul bisericii şi al cimitirului, adică în jurul lui 
Dumnezeu şi al morţilor”11. Satul analizat de noi este în mare parte subscris acestei delimitări. 
Aici regăsim tradiţia, cel de-al doilea concept analizat de noi anterior. Concept ce nu este 
privit doar pur uzual, mai ales cu un accent puternic regăsit în latura spirituală12, ce implică 
un oarecare conservatorism dar şi deschidere spre nou, ce are o acţiune asupra prezentului 
dar şi asupra viitorului, la nivel valoric, creaţional actual unde domeniului valabilităţii pure 
i se substituie existenţialitatea care coboară idealul în devenire şi concret-imediat fără  a-l 
oculta. 

Experienţa dovedeşte că tradiţia este “condiţie a progresului cultural”13, cu distincţia că 
există un fond valoric al acesteia mai puţin pregnant, dar şi un fond viu-creator-valoric: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:21 UTC)
BDD-A23780 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



656 
 

“simbolizând sensul ei creator, capacitatea de a fi mai mult decât o continuitate, capaciatea de a fi 
sinteză, de a fi afirmare a unor noi valori”14. 

Aceste accente dorim să le analizăm; tradiţia ca depozitar de valori, model, dar nu 
model limită,  imagine reprezentativă valoric dar nu inertă, tradiţie-vie, ca impuls în 
devenirea istorică viitoare. Tradiţia românească este atunci când implică viziunea 
românească asupra lumii: “…nu unică substanţă ce poate fi universală – ci nuanţele ei, mai ales 
echilibrul în care se îmbină aceste nuanţe, aspectul sub care trăiesc toate organic”15, ce vizează situarea 
omului tradiţional într-o anume existenţă, Univers, lume vie, istorie şi cultură. 
 Tradiţia se leagă organic de conceptul de creaţie, al treilea element ce urmează a 
fi prezentat în analiza noastră. Creaţia culturală oferă omului tradiţional demnitate şi este: 
“ocazie de afirmare a personalităţii”16. Analiza realizată în cultura românească, legată de creaţie 
este diversă17. Creaţia privită ca fenomen complex, unitar, dar şi divers implică şi treapta şi 
nivelul psihic, logic şi abstract18. În cazul creaţiei de valori culturale, la nivelul culturii 
tradiţionale româneşti există o constantă ce conferă o anumită specificitate acesteia: 
substratul omogen al culturii, ce se defineşte prin toate valorile create în diverse 
momente istorice ce s-au acordat prea bine afirmaţiei populare “ a fi în veac”, ce 
funcţionează şi la nivelul creaţiei semnificând “ceva” trecător ca fenomen, etern ca sens19. 
Doar raportându-ne la aceste aspecte putem înţelege de ce suntem aşa cum suntem, cum 
am ajuns să fim aşa, răspunsul îl putem găsi în analiza complementară de corelare a 
opuselor: unitate şi diversitate, trecut, prezent şi viitor, astfel treptat diferenţierile se 
estompează şi descoperim adevărata unitate a omului în diversitatea necesară a vieţii, 
culturii şi istoriei. 

BIBLIOGRAFIE 

1. Chaunu Pierre - Civilizaţia Europei în secolul luminilor, Editura Meridiane, Bucureşti, 1986. 
2. Chomsky Noam – Language and Mind, Horcourt Broce Jovanivich, New-York, 1968. 
3. Cheţan Octavian, Sommer Radu – Dicţionar de filosofie, Editura Politică, Bucureşti, 1978. 
4. Chevallier Jean, Gheerbrant Alain - Dicţionar de simboluri, Vol.I, Editura Artemis, 

Bucureşti, 1995. 
5. Ciopraga Constantin - Misterul şi fascinaţia tiparelor originare, Editura Univers, Bucureşti, 

1981. 
6. Coman Mihai – Mitologie populară românească, vol. I, Editura Minerva, Bucureşti, 1986. 
7. Comşa Eugen şi Răuţ Octavian – Figurine antropomorfe apaţinând culturii Vinča descoperite 

la Zorleţu Mare, în SCIV, IV, 20, 1969. 
 
NOTE: 
                                                           
1 Ion Diculescu, Cultură şi culturi, în, “Ethos”, an II, nr. 1-2, 1945, p. 92.  
2 Ovidiu Papadima, O viziune românească a lumii, Ed. Saeculum. I. O.. Bucureşti, 1995, p. 9. 
3 A se vedea, C-tin. Noica, Rostirea filosofică românească, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1970, p. 149. 
4 Idem, Creaţie şi frumos în rostirea românească, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1973, p. 95. 
5Este semnificativ în acest sens numărul impresionant de diversităţi şi specii ale folclorului românesc înregistrate 
în cataloage, arhive, volume de culegeri. Sunt înregistrate peste 5000 de legende, 3029 tipuri de anecdote, 
circulând în 10442 de variante; pentru baladă s-au înregistrat peste 355 de subiecte, numai Mioriţa are peste 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:21 UTC)
BDD-A23780 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



657 
 

                                                                                                                                                                                     
1000 de variante. Numărul proverbelor este de peste 40000 iar cel al subiectelor epice este de 401. Apud, G. 
Muntean, Interpretări şi repere, Ed. Junimea, Iaşi, 1982; Adrian Fochi, Cântecul epic tradiţional al românilor, 
Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1985; P. Ursachi, Eseuri etnologice, Ed. Cartea Românească, 
Bucureşti, 1986.  
6 Vasile Pârvan, Scrieri, Studiu introductiv şi note de Alexandru Zub, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 
1981, p. 75. 
7 A se vedea, aspectele privind specificul tradiţiei la următorii autori: Constantin Rădulescu Motru, Vocaţia, Ed. 
II, Bucureşti, 1932; Lucian Blaga, Fiinţa istorică, Ed. Dacia, Cluj-Napoca, p. 237; Idem, Elogiul satului 
românesc, în, O. Păun şi A. Tănăsescu, (ed.), Discursuri de recepţie la Academia Română, Ed. Albatros, 
Bucureşti, 1980, p. 261. 
8 A se vedea, N. Porsenna, Interdépendace des facteurs sociaux, Bucharest, Serge Manolesco, 1913, p. 134; 
Vasile Conta, Opere filosofice, Ed. îngrijită de Nicolae Petrescu, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, f.a., p. 185. 
9 A se vedea, Lucian Blaga, Trilogia culturii, Geneza metaforei în sensul culturii, Ed. Pentru Literatură 
Universală, Bucureşti, 1969, p. 264. 
10 Ibidem. 
11 Ibidem. 
12 A se vedea, sensul conceptului de valoare în: Cheţan, Octavian, Sammer, Radu, Dicţionar de filosofie Ed. 
Politică, Bucureşti, 1978. 
13 Tudor Vianu, Studii de filosofia culturii, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1982, p. 249-250. 
14 T. D. Stănciulescu, op. cit. p. 90. 
15 Ovidiu Papadima, op. cit. p. 9. 
16 Constantin Rădulescu Motru, Putere sufletească, Ed. Moldova, Iaşi, 1995, p. 142. 
17 A se vedea, analizele: Lucian Blaga, Dimitie Cantemir, O. Spengler, G. Vico, C. Levi-Strauss, B. Malinowski, 
M. Foucault, Umberto Eco, Iuri Lotman; abordări ce angajează dimensiunea sincronică şi structural-funcţională 
a universului creaţiei, atât celei tradiţionale româneşti cât şi universale. 
18 A se vedea, Lucian Blaga, Opere, Vol. 7, Ed. Minerva, Bucureşti, 1981, p. 80, referitor la rolul naturii logice şi 
al fenomenelor psihice ce intervin în actul creaţiei. A se consulta şi: Ioan Frăţilă, Procesul şi structura în plan 
psihic, Revista de filosofie, nr. 2, 1979, p. 153;  
19 A se vedea, Elena Puha şi Vasile Cristian, Conştiinţa istorică. Originea şi trăsăturile conştiinţei istorice 
româneşti, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1989,p. 37. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:21 UTC)
BDD-A23780 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

