
645 
 

ARCHETIPUL CULTURAL ŞI CONCEPTUL DE TRADIŢIE 
 
 

Doina DAVID şi Călin FLOREA 
 
 

Abstract 
 

 
A humanistic approach of the phenomenon of social change and of the technologic impact on it, 

presupposes a clear cut delineation of the individual’s role in society by a thorough canvassing of the individuals’ 
interrelations. An individual cannot be represented as isolated but as creating and entering a system of relations that 
are determined by certain productive forces which generate a structure that is proper for each social system on each 
stage of its social development. Perception and analysis of each individual according to such coordinates is helpful to 
our analysis in that change perception should start from the individual towards society, since it is the individual that 
cumulates all prerogatives through which social development is galvanized.  Our conclusions are based on a study 
performed from the perspective of an interdisciplinary approach of the social. 

 
 

Mai mult ca oricând, la acest început de mileniu revine în actualitate într-un mod 
acut problema crizei identitare a naţiunilor, într-un context istoric în care, paradoxal, 
există impresia că lumea se îndreaptă spre modele şi forme supra-naţionale de integrare 
istorică şi culturală. Acest fenomen, întâlnit tot mai pregnant în lumea contemporană, 
naşte o serie de interogaţii cărora filosofia, antropologia culturală şi, nu în ultimul rând, 
istoria trebuie să găsească răspuns la toate aceste întrebări. 
 Există o îndreptare aproape obsedantă a lumii contemporane atât spre etnicitate, 
spre specific naţional, spre particular cât şi spre integrarea acestuia în universal. Este oare 
acest fenomen unul legitim impus de “erupţiile” şi “manipulările” politice, istorice, 
informaţionale actuale? sau este un proces de reviriment al unei problematici ce părea 
demult soluţionată? 
 Acestea sunt simple întrebări ce nasc alte şi alte interogaţii şi puncte de vedere, 
toate constituite pe un fond istoric străbătut de un adevărat “seism” european, est-
european, unde se resimte tot mai puternic “revanşa identitară”. Sentimentul întoarcerii 
spre identitate istorică, naţională, culturală este tot mai mult alimentat de izvorul identitar 
– matricea popoarelor. 
 Archetipul cultural al popoarelor explică şi exprimă tradiţiile ce ţin de: social, 
politic, religios şi, nu în ultimul rând, de elementele ce aparţin fondului simbolic al culturii. 
Azi nu se mai poate pune problema nonangajării noastre în discursul teoretic şi practic 
atunci când este vorba de identitate. Temeiul acestei angajări este impus de însăşi 
conjunctura istorică actuală, de însăşi tendinţele divergente de integrare şi dezintegrare 
europeană, în contextul în care peste această direcţie se suprapune şi “provocarea” 
identităţii, într-un spaţiu şi timp istoric în care specificitatea şi identitatea naţională este 
obligată să se redefinească prin deschiderea sa spre noile configuraţii geo-politice, istorice, 
culturale ale lumii. Aproape violent este adusă în actualitate problema identităţii 
popoarelor europene în tendinţa vădit generală de integrare şi universalizare. 
 Valorile şi traiectoriile evoluţiei istorice s-au inversat; Europa  şi-a “revizuit” 
raportul de forţe, tendinţele hegemonice ale imperiilor au lăsat loc tendinţelor de trecere 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



646 
 

spre naţional, spre evoluţie istorică, politică şi culturală unde pregnant se resimte 
articularea spiritului naţional. 
 Rămâne însă de văzut dacă acest fenomen, determinat şi de “impactul” 
transformărilor şi “revizuirilor” naţional-istorice, va evolua spre accentuarea elementului 
identitar sau va păstra acest accent articulând în mod fericit particular - individualul cu 
universalul. 
 Tendinţa actuală a popoarelor est-europene nu poate fi decât păstrarea identităţii 
culturale, într-un spaţiu în care există tot mai vizibil impusă atât integrarea economică şi 
politică, cât şi acceptarea integrării culturale prin pierderea constantei culturale. Se pare că 
ne aflăm nu doar geografic şi politic pe un plan al interferenţelor şi bifurcaţiilor între est şi 
vest, dar ne situăm şi într-un plan al “alegerilor” şi opţiunilor în ce priveşte analiza noastră 
legată de identitatea naţională. 
 Fie că acceptăm sau nu Occidentul are tendinţa integrării economice şi culturale, 
pe când Europa Estică a devenit personajul unor “scenarii” cu vădite tendinţe de 
autodefinire identitară. Va reuşi oare Estul integrarea cu Vestul Europei, păstrând inerenta 
diferenţiere naţională şi culturală? Va reuşi ca prin elementele atât de diverse ca identitate 
să realizeze integrarea fără să-şi piardă specificul naţional şi dinamica lăuntrică? Va reuşi să 
realizeze integrarea fără să-şi piardă identitatea şi fără să se întoarcă spre trecutul istoric în 
care s-a considerat a fi rezolvată problema identităţii? 
 Este nevoie de o nouă abordare a problematicii naţionale, culturale, impusă de 
actualul sens al istoriei? 
 Toate acestea sunt doar câteva întrebări ce doresc să-şi găsească răspunsul în 
această lucrare. Suntem departe de a considera epuizată această problematică într-o 
singură lucrare; tematica este generoasă dar şi plină de hăţişuri şi capcane, este complexă şi 
polivalentă; pot fi atinse doar tangenţial aspectele fundamentale ale acestei teme legate de: 
specific, identitar, particular şi universal, atunci când discursul are drept subiect şi obiect 
de analiză archetipul cultural, matricea spirituală, diversitatea culturală, simbolistica şi 
formele creaţiei ca semne distinctive într-un spaţiu istoric şi cultural-valoric pluriform. 
 Tocmai datorită complexităţii acestei tematici lucrarea de faţă   s-a oprit doar 
asupra unui “fragment” de referinţă al vastului câmp informaţional supus analizei. Există 
posibilitatea de a cădea în păcatul de a fi considerată desuetă întoarcerea şi reîntoarcerea la 
studiul a ceea ce numim generic “etnic”, aşa după cum putem fi acuzaţi de abordarea unei 
teme acceptată a fi obsesia sfârşitului de mileniu şi începutului de secol XXI.  
 Asumându-mi toate aceste inerente riscuri am considerat că această problematică, a 
identităţii naţionale exprimată şi prin cultură este mult prea vastă pentru a putea fi 
considerată epuizată. Este adevărat, paradigma, presupoziţiile ontologice, antropologice, 
istorice, axiologice şi epistemologice pentru cultura noastră au fost stabilite. Ceea ce noi 
putem însă să realizăm este schiţarea unui crochiu cu noi tuşe valorice ce pot întregi sau 
accentua aspectele deja cunoscute, ce pot oferi un unghi de vedere asupra unei realităţi şi 
experienţe variate şi complexe. 
 Analiza noastră este una cu un caracter pregnant teoretic, bazată pe aspecte 
concrete descoperite în urma incursiunilor atât în antropologia artelor, în folclor, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



647 
 

hermeneutică, cât şi în semnificarea şi resemnificarea simbolurilor arhaice, a acelora care 
sunt încă vii şi prezente în cultura tradiţională chiar în contextul pierderii hiperraţionalităţii 
gândirii arhaice. 
 Din punct de vedere metodologic am utilizat un scenariu teoretic, susţinut de 
aspecte real - empirice descoperite în incursiunile realizate în teren, acolo unde există încă 
elemente ce ţin de prototradiţie, elemente ce pot fi supuse reflexiei şi analizei noastre, fără 
însă a avea pretenţia descoperirii structurilor semantico - semiotice cu aceeaşi încărcătură 
valorică pe care au avut-o “ab origine”. 
 Planului teoretic al analizei i s-a suprapus cel al praxisului, concretizat în elemente 
legate de ritualuri, magie, folclor şi nu în ultimul rând, în simboluri arhaice regăsite în 
reprezentări specifice creaţiei tradiţionale. Toate aceste date au fost însumate într-o analiză 
secundară, subsidiară celei teoretico-matriciale.  
 Concluziile analizei teoretice s-au constituit în matrice pe care le considerăm 
reprezentative, susţinute informaţional şi valoric de către datele oferite de acţiunile din 
teren, dacă ţinem cont de faptul că, partea tezei legată de simbol analizează elemente 
obţinute în urma studiului de teren efectuat în judeţul Mureş, concret în localităţile aflate 
pe cursul Mureşului, Târnavei şi Beicii; acolo unde am descoperit elemente de tradiţie 
românească materializate în creaţii artistice, folclorice şi ritualice. 

Analiza noastră la un moment dat apare schematică, conturată numai prin câteva 
accente; mi-am asumat acest risc în ideea că generozitatea acestei teme este atât de mare 
încât abordarea noastră complexă este imposibilă. Ceea ce am dorit să atingem prin 
această lucrare a fost realizarea unei incursiuni, a unui sondaj în adâncul archetipului 
arhaic – ca specific individual, ca mijloc de autodefinire a culturii române, din perspectiva 
modernităţii şi postmodernităţii. 
 Am considerat analiza teoretică ca fiind necesar să pornească de la consideraţiile şi 
interpretările filosofice, estetice, antropologice, din dorinţa de a argumenta teoretic 
specificul problemei individualităţii culturale; coroborând abordarea teoretică cu cea 
practică în sprijinul argumentării, individualităţii şi specificităţii culturale nu doar prin 
“archetip” ci şi prin tradiţie. 
 Paradoxal, într-o lume în care structurile originare se consideră depăşite istoric, 
uneori doar “fragmente” de istorie umană, pe care înseşi popoarele doresc să le 
depăşească, tocmai aici este provocată căutarea identităţii fără a ne reduce absolutist doar 
la acest aspect. 
 Realitatea ne confirmă faptul că identitatea naţională poate şi trebuie să fie căutată 
în matricea şi archetipul său, fără să fim acuzaţi de a ne situa în planul periferiei istoriei. 
 Cultura popoarelor europene este una de graniţă, în acest vast spaţiu cultural ne 
situăm şi noi. Abordarea specificităţii noastre culturale nu trebuie să exprime şi să 
semnifice închiderea noastră în lăuntrul nostru spiritual, trebuie să exprime deschiderea 
noastră firească spre noi spaţii sau spre aceleaşi spaţii geo-culturale privite ca punţi de 
legătură între tradiţii şi culturi diferite, dar aflate sub incidenţa aceluiaşi timp istoric. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



648 
 

 Paradoxal, una din obsesiile omenirii a fost şi încă mai este, definirea omului sub 
multitudinea şi complexitatea resurselor sale intuitive, creative şi, nu în ultimul rând, 
simbolice şi simbolizante. Astfel definirea omului a început de la poziţia şi locul acestuia 
ca (microcosmos) în (macrocosmos), ca atitudine întemeiată pe raportul om-cosmos, 
atunci când planul referenţial este cel archetipal-arhaic, şi apoi raportul om-lume-
Dumnezeu, atunci când această formulă se statorniceşte ca trinitate definitorie şi 
unificatoare pentru planul lumii şi culturii tradiţionale. 
 Definirea omului ca fiinţă simbolică se declanşează pe două planuri analitice: arhaic 
şi tradiţional, unde omul semnifică, simbolizează şi resimbolizează lumea. Viaţa 
individuală sau/şi colectivă este cuprinzătoare, angajează cunoaşterea spre căutarea acelor 
legitimităţi ce, în final, eludează descifrarea sensurilor multiple ale umanului, sensuri 
ascunse în omul însuşi1. Importanţa acordată de noi omului ca fiinţă simbolică, nu este 
întâmplătoare. A descifra specificul acestuia sub acest aspect înseamnă a postula 
prioritatea conştiinţei antropologice ce precede: “… nu doar ontologia şi cosmologia, ci şi 
gnoseologia şi însăşi filosofia cunoaşterii “2. Conştiinţa de sine oferă omului posibilitatea 
realizării propriei semnificaţii. Aceste semnificaţii dorim să le supunem analizei pe două 
planuri:  

1. Planul archetipal transistoric, - implică umanul privit şi analizat într-un complex 
univers de semnificaţii unde a dominat mitul, cosmogonia, sacrul, ritul, magicul, ca 
“spaţii” pline de simboluri destul de greu accesibile nouă. Exegeza noastră va pune mai 
puţin accent pe acest aspect, dar nu îl poate ignora, mai ales în analiza semantico-
semiotică a simbolurilor şi a omului ca fiinţă simbolică. La acest nivel analitic, studiul 
nostru realizează doar trimiteri contextuale, analize adiacente ce se doresc a veni în 
sprijinul abordărilor ulterioare.  

2. Planul umanului, ca fiinţă istorică, - impune crearea de valori vii, viabile, ce 
sporesc fondul creativ uman, valori concretizate în creaţii ca “semne aruncate de om în lume”3, 
la acest nivel omul oferă sens şi semnificaţie vieţii sale. Modele istorice diverse au 
determinat şi diversitate umană ca fond simbolic, modelul istoric analizat de noi aparţine 
tradiţiei ce înglobează şi spiritul arhaic, din sinteza acestora rezultând o logică a umanului 
ce cuprinde un anumit conţinut ontologic, o anumită structură psiho-genetică şi socio-
etnică.  

Ne-am asumat această abordare analitică tocmai pentru că dorim a impune şi o 
conduită critică, prin care conservăm sensul diferenţei între tradiţie, modernitate, şi 
postmodernitate, nu prin a exclude istoria, ci dimpotrivă să descoperim identitatea ce 
leagă tradiţia de modern şi să percepem simultan diferenţele, distanţele în funcţie de 
discontinuitatea decisivă care ne separă. Manifestarea acestei distanţe este poate pierderea 
secretului identităţii care ne chinuie astăzi. 

Prezentul nu poate fi sesizat, decât doar dacă traversăm o perspectivă analitică 
contemporană, ce nu poate fi elaborată decât pornind de la caracteristicile fundamentale 
ce compun lumea noastră. Aici se relevă rolul aspectelor teoretice, rolul teoriei în 
cunoaşterea acestor dimensiuni ale lumii contemporane “filosoful, sociologul, politologul, nu se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



649 
 

mai poate situa în amonte de viaţa curentă, ci în avalul acesteia din urmă… E sfârşitul mandatului de 
emancipare şi începutul celui de interpres… să indice tendinţe, nu să dea directive de acţiune”4. 

În esenţă, societatea contemporană se află într-o criză de identitate, chiar în 
perioade de “individualism autarhic”, iar cultura este marcată de acest element, de 
diferenţe ce nu trebuie abordate pe: “…axa exclusivistă, de negare a altuia, ci, într-o perspectivă 
de complementaritate. Departe de a conduce la armonie totală, recunoaşterea egalităţii acestor diferenţe 
caută să pacifice confruntările directe făcând posibilă coexistenţa contrariilor. Aceasta din urmă  nu poate 
fi realizată decât de o cultură a compromisului”5. 

La nivelul societăţii contemporane intervin o serie de mutaţii conceptuale chiar şi 
valorice, în fenomenul numit generic cultură. “Mutaţia se desfăşoară nu printr-o doinţă de 
schimbare, …se impune natural; prinde mai întâi rădăcini la nivelul inconştientului indivizilor care sunt 
ameninţaţi cu schimbarea anumitor obişnuinţi... Departe de a fi o ruptură subtilă şi radicală, mutaţia se 
înscrie într-o dinamică de transformări graduale, constante, profunde”6.  

Existăm într-un spaţiu al postmodernităţii aflate în vădite tendinţe de globalizare. 
Acest fenomen se manifestă şi la nivelul culturilor, nu întâmplător căutarea “identităţii” 
culturale şi afirmarea acesteia este un aspect ce a “redivivat” astăzi. Din aceste aprecieri şi 
constatări actuale   s-a conturat suportul ideatic al acestei lucrări. Cunoaşterea culturilor, 
cunoaşterea omului mediat, nu este un proces simplu ce presupune accesul nostru direct, 
dar o posibilă cunoaştere a lor se poate realiza şi interpretând semnele şi simbolurile 
specifice unei culturi (în cazul nostru, cele ale culturii tradiţionale româneşti) prin ele 
putem cunoaşte omul “universul” său şi particularităţile sale culturale. Acestea sunt câteva 
posibile aspecte referenţiale prin care omul poate fi analizat ca fiinţă simbolică apelând şi 
la următoarele planuri:  

1. Planul sincronic, - prin acesta apelăm la mijloacele oferite de 
hermeneutică şi semiotică prin care descoperim valenţele dobândite de fiinţa umană, 
valenţe ce identifică o anumită gândire şi trăire umană, ce porneşte de la semnificaţia 
gesturilor ritualice, cuvintelor considerate magice şi continuă până la scenariile 
cosmogonice, bogate în semnificaţii unde omului nu-i scapă nimic, fără a fi valorificat 
simbolic. Acesta este însăşi un mod de a fi al omului în Univers, ca fiinţă individualizată7. 
Pentru a putea înţelege şi defini omul ca fiinţă simbolică în genere şi ca fiinţă simbolică ce 
aparţine lumii tradiţionale, trebuie să descoperim “urzeala” pe care s-a ţesut  conturul 
fiinţei umane ca fiinţă simbolică, trebuie să-i  descoperim “paradigma”, pe care de multe 
ori o considerăm pierdută.  

2. Planul diacronic, - este acela prin intermediul căruia apelăm la 
“scenariile”, etapele ce în timp s-au constituit în autoedificarea omului. Omul nu poate fi 
definit într-un mod absolut, însă ca fiinţă simbolică, creatoare de simboluri trăieşte într-un 
univers “înafara căruia ar rămâne doar un simplu mamifer”8. Omul trăieşte într-un univers 
simbolic, plin de semnificaţii, pe care îl simbolizează. Dacă Universul este atât de 
complex, înseamnă că şi simbolizarea sa este complexă. Astfel abordarea noastră apelează 
la domeniul semiotico-hermeneutic, la universul speculativ, lingvistic, gestual, pragmatic, 
teoretic, simbolico-artistic, folcloric, la filiaţiunile arhaic-tradiţioanle, toate pentru a 
decodifica universul umanului ca fiinţă simbolică, capabilă de a crea simboluri. Această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



650 
 

posibilă “deschidere”  analitică a noastră doreşte să puncteze “treptele” ce au fost 
parcurse în constituirea gândirii sintetice a omului, ce a declanşat imaginea simbolică 
asupra “întregului”. Abordarea noastră implică trei modalităţi specifice de limbaj, în 
definirea umanului ca “univers simbolic”:  

1. Limbajul liniar – mitic,  implică din partea noastră şi posibile erori, tocmai 
pentru că el aparţine “inconştientului logic” al omului, deci noi nu putem realiza  decât 
analiza speculativă şi contemplativă pentru că la nivelul arhaic omul nu a conştientizat 
transparenţa semnificaţiilor, noi putem doar să reevaluăm şi resemnificăm omul arhaic. 

2. Limbajul religios – metafizic,  prin acesta omul tradiţional intră în timp şi 
istorie, omul nu este încă total rupt de Întreg, există într-un “univers” unde domină 
povestirea, unde lumea este infinită, accesibilă, centrată pe divinitate, unde paradigma 
divinităţii poate fi susţinută chiar logic.  

3. Limbajul mediator – profan, poate fi o cale de mijloc în definirea omului ca 
fiinţă simbolică unde dominante sunt: “ ordinea, dezordinea, interacţiune, organizarea”9, ceea ce 
implică o abordare din partea noastră la nivelul analitic contemporan prin care putem 
descoperi omul ca fiinţă simbolică nu doar ca om arhaic sau tradiţional, ci şi ca fiinţă 
implicată socio-uman “Suntem fiinţe înzestrate cu capacitate şi voinţa de a lua o atitudine deliberată 
faţă de lume şi de a-i împrumuta semnificaţie. Oricare ar fi această semnificaţie, ne va conduce să judecăm 
anumite fenomene ale existenţei umane în lumina ei şi de a le răspunde lor ca fiind pline de înţeles”10. 

Toate aceste elemente metodologice înserate doar ca posibile repere analitice 
folosite în abordarea viitoare a omului ca fiinţă simbolică, demonstrează că în final 
cunoaşterea sa complexă nu este cunoaştere în sine, ea este provocare. Unei astfel de 
“provocări” am dorit să răspundem şi noi11, privind omul ca fiinţă socială acesta, este 
homo faber, homo cogitans, şi nu în ultimul rând, homo symbolicus.  

 
I.1. Omul fiinţă simbolică 
 
Esenţa umană este tot ceea ce este autentic şi originar în om. Această “esenţă” în 

complexitatea ei poate fi cunoscută şi prin semne şi simboluri. Aici descoperim începutul 
începutului: “un metalimbaj cu caracter simbolic… având rolul unui model redus al realului şi 
funcţionând ca o unealtă teoretică de analiză a lumii”12. Omul poate fi cunoscut ca:  

1. Homo symbolicus, - ca fiinţă capabilă de a opera cu semne şi simboluri13, 
capabil de a resemnifica natura cosmică, oferindu-ne prin semne şi simboluri un 
instrument semiotic original prin care chiar omul modern: “retrăind miturile se realizează ca 
fiinţă integrală universală”14. Prin calitatea de homo symbolicus şi homo signifians, omului 
modern i se oferă o nouă dimensiune existenţială. Aceste două atribute ale umanului 
“vizualizate” prin semne şi simboluri “proiectează” omul într-o existenţă ce ignoră 
istorismul, unde descoperă doar archetipul simbolismului arhaic, semiozele mitice şi 
sentimentul preexistării sale într-o lume inclusă celei cosmice. 

2. Omul fiinţă ritualico – simbolică, se manifestă prin aspecte gestuale, 
artistice, folclorice, având la bază logica empirică, intuitivă, transpusă într-un cod simbolic 
ce demonstrează translatarea din spre structuri archetipale spre cele de suprafaţă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



651 
 

superficial simbolice şi simbolizate. Acestea demonstrează stratul superficial al omului, dar 
şi dimensiunea de cunoaştere a umanului la un alt nivel, cel originar. Deşi înţelegerea 
omului se poate realiza prin “interpretarea semnelor răspândite de om prin lume”15,  aceasta 
depinde de “natura” lumii ce ne este punct de referinţă, dacă aceasta este una sacră sau 
profană. 

3. Omul tradiţional, - există în “orizontul misterului”, dacă acceptăm 
formula ce aparţine lui Lucian Blaga. Misterul nu este ignoranţă: “ci nemijlocit o întrupare în 
real a unui adevăr general, de toţi cunoscut; spre exemplu, toţi ştim că murim. Dar, moartea unei fiinţe 
dragi devine mister “un real inasimilabil””16. Omul tradiţional prin complexul simbolic utilizat 
(cod simbolic profan, verbal, gestual de suprafaţă) descoperă latura metafizică a lumii 
determinată de devenirea simbolică, de radiaţiile şi interacţiunile simbolice, ca nouă 
treaptă în descoperirea “naturii umane”.  

4. Omul fiinţă istorică, - semnifică omul timpurilor moderne şi post 
moderne, ce s-a eliberat de tarele perioadelor trecute. La acest nivel al umanului 
descoperim structura biopsihică înnăscută comună speciei umane, forţele psihologice 
specifice, capacitatea de simbolizare şi de creare a valorilor culturale17. Există totuşi un  
substrat comun al manifestărilor socio-umane: “Pretutindeni pe pământ în aceeaşi perioadă de 
istorie, omul posedă aceleaşi motive fundamentale de gândire şi acţiune”18. Acest complex de 
“configurare” a fiinţei umane ne îndreaptă spre posibila individualizare a umanului ce 
generează şi o anume cultură individuală, determinată de calitatea de om “creator” de 
cultură. Prin această calitate universul uman marchează “devenirea prin creaţie” la 
“devenirea pentru creaţie”19, astfel potenţialitatea creatoare atinge la om puterea maximă. 
Omul a creat pentru a crea, prin “creaţiile” sale materializate şi în simboluri a dobândit 
autodefinirea de “homo sapiens sapiens”20, “A urmărit devenirea omului prin şi pentru creaţie, într-
un univers de creaţie (preexistent) sau virtual (ce urmează a exista)”21. Omul creator de cultură are 
condiţionare socio-istorică ce permite realizarea şi afirmarea liberă a personalităţii sale. 
Paradoxal cultura cuprinde un univers simbolic singular în care “determinismul fiinţei umane 
se poate transforma în libertate, în creaţie”22, aici regăsim singularul şi multipul exprimate prin şi 
în creaţie, aici regăsim individualul, generalul, gândirea şi actul, vitalitatea creatoare a 
individului şi a colectivităţii. 

Toate aspectele umanului prezentate în devenirea lor conceptuală, se doresc a fi 
reunite într-o timidă imagine a ceea ce poate fi umanul sub diversele sale faţete, ce pot fi 
tot atâtea orizonturi de abordare ale “naturii umane”, oferite de manifestările simbolice, 
create de omul ce se “sprijină pe discurs pentru a scăpa de fascinaţia lucrurilor şi pe lucruri pentru a 
scăpa de fascinaţia cuvintelor”23. Altfel spus, omul trăieşte într-o lume de “coduri”, unde 
perspectiva logică o dublează pe cea hermeneutică, tocmai acest fenomen face posibilă 
reînţelegerea umanului, ca semnificat (omul) ce prefigurează semnificantul (universul 
semnelor şi al simbolurilor) dar şi ca variantă inversă, unde semnificantul determină un 
anumit specific al semnificatului (ordinea hermenutică devine premisă pentru o anume 
ordine spiritual - umană). Această ordine spirituală “anume”, dorim să o descifrăm prin 
propriile mijloace, semne şi simboluri pe care omul le-a creat într-un anumit substrat 
substanţial cu un anumit conţinut informaţional, în cazul nostru cel specific lumii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”



652 
 

româneşti tradiţionale. În toate ipostazele omul este subiect creator de cultură, iar cultura 
este expresie vizuală a umanului ce are capacitatea de a simboliza. 

BIBLIOGRAFIE 

1. Afloroaei Ştefan – Cum este posibilă filosofia în estul Europei, Editura Polirom, Iaşi, 1997. 
2. Idem – Ipostaze ale raţiunii negative. Scenarii istorico-simbolice, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 

1991.  
3. Idem – Întâmplare şi destin, Institutul European, Iaşi, 1993. 
4. Aleau Renée – La science des Symboles, Payot, Paris, 1977. 
5. Areopagitul Dionisie – Despre numirile dumnezeieşti, în colecţia Părinţi şi scriitori 

bisericeşti, Bucureşti, 1991. 
6. Idem – Despre numele divine, Editura, Institutului European, Iaşi, 1993. 
7. Avram Vasile - Constelaţia magicului - O viziune românească asupra misterului existenţei, 

Editată de Universitatea Creştină Năsăud, 1994. 
8. Bachelard Gaston - Psihanaliza focului, Editura Univers, Bucureşti, 1989. 
9. Bagdasar Nicolae - Teoreticieni ai civilizaţiei, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1969. 
10. Balahur  Doina – Sfârşitul civilizaţiei Turnului Babel. Creativitate, personalitate, dezvoltare, Editura 

Performantica, Iaşi, 1997. 
 
 
NOTE: 
                                                           
1 A se vedea, N. Berdiaev, Sensul creaţiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992, p. 68. 
2 Ibidem, p. 67-68, a se vedea şi G. Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 
1977. 
3 D. Mercier, Origine de la Psychologie Contemporaine, Alcan, Paris, 1937, p. 293-295. 
4 Yves Boisvert, L’analyse postmoderniste. Une nouvelle grille d’analyse socio-politique,  Harmattan, Paris, 
1997, p. 79. 
5 Ibidem, p. 116. 
6 Ibidem, p. 98. 
7 “căci la urma urmei ce este omul în natură ? Nimic, în raport cu infinitul, totul în comparaţie cu neantul, un 
lucru de mijoloc între nimic şi tot”, B. Pascal, Cugetări, Ed. Ştiinţifică, Bucureşţi, 1967, p. 6. 
8 A se vedea, Elena Puha, Nicolae Stratone, Antropologie filosofică – simple repere, Ed. Bucovina, Iaşi, 1995, p. 
22., 
9 Edgar Morin, Entrentiennes Avec le Monde, în vol. La Société, Ed. Du Seuil, Paris, 1973, p. 35. 
10 Max Weber, The Methodology of Sciences, Free Press, New –York, 1949, p. 81. 
11 A se vedea, Julien Greimas, Despre sens, Eseuri semiotice, Ed. Univers, Bucureşti, 1975. 
12 Mihai Coman, Mitologia populară românească, vol.I, Ed. Minerva, Bucureşti, 1986, p. IX. 
13 A se vedea, T. D. Stănciulescu (coord.), Belous Vitalie, Moraru Ion, Tratat de creatologie, Ed. Performantica, 
Iaşi, 1998. 
14 M. Eliade, Imagini şi simboluri, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 43. 
15 Paul Ricoeur, On interpretation. After Philosophy. And of Transformation of Philosophy, Londra, 1984, p. 
365. 
16 Mircea Eliade, Salilocvii, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992, p. 12. 
17 A se vedea, John Dewey, Noţiuni elementare de sociologie, cap. Noţiunea de natură umană, Ed. Ştiinţifică, 
Bucureşti, 1972, p. 93; Edgar Morin, Paradigme perdu de la nature humaine, Ed. Seuil, Paris, 1973; E. Framme, 
L’homme pour lui- même, Ed. Seuil, Paris, 1967. 
18 Nicolae Petrescu, Principiile sociologiei contemporane, Ed. Ştiinţifică,  Bucureşti, 1994, p. 30.   
19 A se vedea, T. D. Stănciulescu, Introducere în filosofia creaţiei umane, Ed. Junimea Iaşi, 1999, p. 12. 
20 Ibidem, p. 13. 
21 Ibidem, p. 13. 
22 Elena Puha, Nicolae Stratone, op. cit, p. 71. 
23 Clemence Ramnoux, apud, Jean Wahl, Une étude sur la pensée archaique “Revue de métaphysique et de 
morale”, nr.4, 1960, p. 94. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:22 UTC)
BDD-A23779 © 2007 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

