
257

Alexandru Gafton
Faculté des Lettres, Université « Alexandru Ioan Cuza » Iaşi, Roumanie

asgardelster@gmail.com

Abstract : Old Romanian translations of the Bible contain various clues which, either implicitly 
or explicitly, provide information about their source languages. While in most cases the two are 
in accord, some situations occur where translatological and linguistic analyses do not confirm the 
explicit indications given by the translators. This paper presents a few examples from both classes 
and attempts to determine both the causes which led to the translator’s choices of the source 
languages, and the reasons behind writing prefaces and glosses meant to conceal the real sources 
of these translations.

Keywords : Bible, translation, sources, old Romanian.

Préliminaires

L’accès à la civilisation, à la culture, à la mentalité et aux valeurs de l’altérité a 
toujours eu besoin de l’accès à la langue de l’autre. Pour cette raison, la traduction 
a depuis toujours représenté une activité nécessaire, qui a historiquement édifié, 
à grand-peine, les voies, les instruments et les repères en base desquels elle 
a fonctionné. Dans la culture européenne, le texte qui a le plus sollicité les 
traducteurs contribuant, implicitement, le plus à l’émergence des conceptions 
sur la traduction et des techniques efficaces de traduction, ce fut la Bible. 

 Synergies Roum
anie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Sources déclarées et sources réelles.
Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Résumé  : Les anciennes traductions en roumain du texte de la Bible comprennent 
différents indices qui renvoient, de manière implicite, à la langue des sources, ou 
qui fournissent cette information d’une manière explicite. Alors que, dans la plupart 
des cas, les deux types de référence coïncident, il existe aussi des situations où les 
analyses traductologiques et linguistiques ne confirment pas les indications explicites. 
La présente étude illustre quelques situations appartenant aux deux catégories, en 
essayant d’élucider les motifs qui ont conduit les traducteurs vers une certaine option, 
aussi bien que les raisons pour lesquelles les préfaces et les gloses ont tenté d’éluder 
les sources réelles des traductions en question.

Mots-clés : la Bible, traduction, sources, le roumain ancien. 

Claimed sources and real sources.
The case of old Romanian biblical translations

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



258

Malgré la parenté originaire des peuples européens, les transformations que 
ceux-ci ont subies au niveau des propensions génétiques et naturelles, allant de 
paire avec les évolutions déterminées par les interactions avec l’environnement 
vont faire non seulement que les éléments de civilisation, culture et mentalité 
de ceux-ci qu’ils conservent des traits communs, mais aussi qu’ils engendrent des 
particularités uniques. L’un des éléments extérieurs avec lesquels ces peuples 
ont interagi a été de nature à conduire à la transgression des limites ethniques, 
géographiques, linguistiques et culturelles, en modelant les peuples européens. 
Fondés sur la culture et la civilisation gréco-latine, ces peuples – traversés par 
le filon unitaire de l’idéologie chrétienne – vont retrouver leur point commun 
par l’intermédiaire du christianisme. Les peuples de l’Europe se sont rapportés 
à la philosophie chrétienne et à la Bible de telle manière que cela est devenu 
un élément crucial pour leur nouvelle reconfiguration culturelle et spirituelle. 
Qu’on envisage les civilisations d’essence germanique et de type protestant, où 
la Bible a constitué un guide quotidien et une lecture pour les dimanches en 
famille, qu’on regarde le monde roman de type catholique, où la Bible – connue 
moins bien –, était un livre assez bien intériorisé, ou qu’on se réfère au monde 
gréco-slave, de type orthodoxe, où le même livre chargé de sacralité n’est venu 
aux oreilles des fidèles que par l’intermédiaire des prêtres, la Bible a été la 
source morale la plus prestigieuse et la plus utilisée, l’autorité la plus haute qui 
ait organisé les vies et le mental des communautés de la civilisation européenne.

En général, la nouvelle religion s’est propagée par voie orale et elle a ainsi agi sur 
le public, les textes qui la transportent dans la langue du récepteur n’apparaissant 
que plus tard. Grâce à sa genèse complexe, à sa variété de contenu, de style et 
de genre, le texte biblique est d’une complexité inégalable. La lecture, l’analyse 
mentale et linguistique, et ensuite la traduction constituent des processus des 
plus difficiles et astreignants. C’est pourquoi le moment où une culture arrive à 
accumuler des tensions nées du besoin d’avoir une Bible propre, et ensuite à créer 
des conditions propices, aussi que des érudits qui satisfassent ce besoin, signifie 
la maturité de cette culture-là et de la langue qui l’exprime, leur capacité de se 
frayer une identité et un chemin qui leur soient propres.

Si l’on comprend tout cela, on pourrait affirmer que, ainsi que le christianisme 
a été modeleur et créateur d’une mentalité, de même le texte biblique a été 
l’artisan des langues de culture et des normes littéraires, du moins dans leurs 
phases initiales. D’autre part, pour que le processus de la traduction puisse 
se réaliser, les traducteurs devaient prendre des décisions sur la conception à 
partir de laquelle la traduction allait s’édifier, aussi bine que sur les manières 
concrètes de traduction, tout comme sur les sources qu’ils avaient à utiliser.

Les langues sacrées

Les premiers traducteurs visés par cette discussion sont ceux qui ont révélé la 
Septante. Ayant à s’adresser, principalement, aux Juifs grécisés, ceux-ci ont suivi 
un groupe de textes en hébreu, considérés probablement les plus adéquats pour 
leur entreprise et pour ses finalités. Une fois entrée dans la culture et dans la 
spiritualité européennes, la Torah – à laquelle se sont successivement ajoutés 
d’autres écrits, jusqu’à constituer le corpus appelé l’Ancien Testament –, a 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



259

commencé à être traduite du grec. A son tour, le Nouveau Testament, rédigé 
presqu’intégralement en grec, a commencé, lui aussi, à être traduit. Les 
nécessités des divers peuples ne sont quand même pas arrivées à prévaloir sur 
la foi dans le caractère sacrosaint du texte et de la langue qui le véhicule. Par 
conséquent, jusqu’au IXe siècle, dans l’espace européen on n’acceptait comme 
sacrées et, donc, dignes à faire circuler le texte biblique, que quatre langues : 
l’hébreu, le grec, le latin et le slavon1. Si on laisse de côté l’hébreu, on observe 
que le grec était la langue de la plus importante culture de cette époque-là, la 
langue dans laquelle on avait d’emblée écrit une partie importante de la Bible, 
la langue dans laquelle la nouvelle religion clarifiait ses concepts, dans laquelle 
on menait les disputes théologiques internes, mais avec les autres religions 
aussi, dans laquelle la pensée de la nouvelle idéologie religieuse de l’époque se 
développait et se raffinait. A son tour, le latin n’était pas seulement la langue du 
grand empire qui devait ajuster ses fondements conceptuels au christianisme, 
mais aussi la langue dans laquelle la spiritualité de l’époque avait commencé à 
se développer dans des formes et avec des contenus de plus en plus complexes. 
A la fois, en se détachant peu à peu du tronc oriental de la culture européenne, 
les érudits de l’occident se servaient de plus en plus du latin, jusqu’au point de 
ne plus connaître le grec, et, implicitement, de perdre l’accès direct à la pensée 
exprimée dans cette langue. A son tour, le slavon était la langue d’un peuple 
nombreux, épanché et assez influent pour réussir – dans le contexte de la rivalité 
entre le côté oriental et le côté occidental de l’Église chrétienne – à imposer un 
besoin –, ressenti, probablement, par d’autres peuples de l’Europe chrétienne.

La Réforme

La traduction du texte de la Bible dans les langues vernaculaires, depuis la 
Renaissance, se fait sous l’impulsion produite par la philosophie de la Réforme. 
Cela reste valable pour l’espace culturel-spirituel roumain, tout comme pour 
tous les espaces européens. Même si l’on a à faire à des textes provenus de natifs 
roumains, traduits – avec le support ou seulement la permission des évêques et 
des princes régnants roumains – sur le territoire roumain et par des individus qui 
n’ont pas adhéré à la Réforme, l’impulsion et l’esprit de l’acte de traduction 
reconnaissent leur devoir envers la Réforme. Ayant compris qu’ils ne pouvaient 
pas s’opposer à un courant tellement fort, car la traduction du texte sacré 
dans les langues populaires qui consomment ce texte reste, essentiellement, 
un type d’action généralement humaine, le clergé et la classe dominante ont 
pu imprimer à ce type d’action une empreinte orthodoxe, d’autant plus que 
ceux qui ont eu cette initiative ne visaient pas nécessairement la conversion 
formelle. Le caractère essentiellement universel de l’idée de traduction du 
texte sacré est également évident dans la capacité de cette idée de fondre sa 
composante universelle dans les esprits divers des différentes communautés, 
sans y provoquer des obstructions ou des destructions. Ce n’est pas la doctrine 
qui a eu du succès, mais seulement l’idée qu’une religion qui s’adresse aux gens 
doit y arriver par des voies qui soient intelligibles à ceux-ci.

La relation entre la finalité de la traduction et le récepteur des textes

Les traductions du texte religieux s’adressent, en tout premier lieu, aux 
clercs de tout rang, ensuite aux diverses catégories de gens instruits, dont 

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



260

certains étaient les initiateurs des traductions et de leur diffusion, beaucoup 
d’entre eux étant les garants de l’acte et ceux qui approuvaient l’existence 
et la circulation de la version, et seulement en second lieu elles s’adressent à 
certaines catégories de laïcs de la classe moyenne. En général, dans l’espace 
roumain, le texte sacré arrivait au grand public de manière médiée, par la 
lecture publique à l’église.

On ne pourrait pas supposer l’existence dans les provinces roumaines d’une 
catégorie large qui soit intéressée ou sensible aux textes. La situation est 
probablement différente en Transylvanie, mais cela grâce aux Allemands 
(Saxonnes, Siebenbürger Sachsen) et aux Magyars, ceux que la Réforme a 
réorganisés assez vite. Capables de dynamisme social, ayant des structures 
mentales conformes à l’idée de communauté librement organisée, aussi 
bien qu’une disponibilité pour le discours raisonnable, ils seront facilement 
endoctrinés par les nouvelles idées. Tant par les discours d’accompagnement, 
que par l’idée fondamentale, les nouveaux textes et le discours des missionnaires 
étaient éminemment raisonnables, destinés à un public possédant une structure 
mentale en concordance avec ce qui s’était passé dans la pensée Occidentale 
au cours des derniers siècles.

Mais, en ce qui concerne les Roumains, le traditionalisme conservateur et 
la relative uniformité sociale ne pouvaient pas constituer un milieu propice 
pour l’impulsion de recevoir le texte autrement que de la manière consacrée. 
Le public roumain – immun à l’argumentation dialectique – était loin de la 
mentalité occidentale, où l’individu existait en tant que membre d’une 
communauté autonome, qui était passée des lois naturelles aux lois raisonnées, 
qui s’était constituée et qui fonctionnait selon des principes, n’étant pas une 
simple forme d’existence grégaire, à la disposition d’un maître.

La réticence de l’homme simple envers le contact direct avec le texte sacré en 
général est une caractéristique importante de la mentalité dominante dans la 
zone d’influence slave. Tandis que, dans l’Occident (plutôt protestant, anglo-
saxon que catholique, romain), l’individu était encouragé à entrer en contact 
direct avec le texte sacré, la rhétorique et la conversion succédant au moment où 
l’individu atteignait un certain niveau de connaissance (ou étant concomitantes), 
de ce côté-ci, on avait exercé dès le début sur la communauté un processus 
rhétorique qui ne mettait pas en question  l’adhésion de tous les individus à la 
confession ni ne sollicitait rien d’autre que le respect d’un code de conduite. 
Le prêche n’arrivait pratiquement pas à convertir en édifiant des convictions 
morales et  sociales profondes, à expliquer dans une perspective religieuse les 
aspects d’une vie – peut-être, en partie, il pouvait consolider périodiquement 
une croyance –, mais il était assurément capable de faire comprendre au fidèle, 
chaque semaine, qu’il appartient à sa propre communauté. Cela était (et l’est 
encore) une chose définitoire. Puisque les coutumes sociales et celles religieuses 
étaient étroitement liées et concrescentes chez les Roumains, la transmission 
intacte, d’une génération à l’autre, du complexe entier de comportements 
sociaux et de la mentalité qui ordonnent l’existence de toute la communauté 
roumaine, constitue l’héritage suprême, celui qui garantit l’individualité, la 
continuité et la bonne relation de cette communauté avec la Divinité.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



261

En Moldavie et en Valachie, l’instrument utilisé par l’Église afin d’édifier les 
fidèles a été représenté par les écrits de type homélies, tandis qu’en Transylvanie 
on a mis plutôt en circulation des textes bibliques. La cause principale de cet 
effet réside dans la manière dont l’Église Orthodoxe a initialement réagi contre 
l’activité de traduction des textes sacrés. Impuissante – traditionnellement – 
devant la barrière des langues sacrées, considérant que le texte sacré est une 
réalité qui ne peut et qui ne doit être manœuvrée directement que par la 
caste sacerdotale, incapable de s’adapter aux réalités dynamiques et, donc, 
désarmée devant l’assaut des diverses confessions et des moyens par lesquels 
la Réforme essayait de se propager sur le territoire roumain, l’Église Orthodoxe 
a utilisé comme arme principale le boycottage. L’un des arguments importants 
en ce sens dérive de l’interprétation correcte des causes pour lesquelles assez 
de typographies qui s’occupaient de la traduction et de l’impression de tels 
textes ont fait faillite, entre la parution de deux textes en roumain existant 
de grandes pauses, tandis que les textes en slavon continuaient de paraître! 
Pour la masse des fidèles – dont la plupart illettrés -, l’Église Orthodoxe va 
fabriquer des instruments de défense tels les homélies, les vies des saints, les 
écrits apocalyptiques et d’autres types de textes qui ne comprenaient que des 
citations du texte biblique, la plupart de leur substance étant constituée par 
des discours explicatifs et persuasifs à l’aide desquels on essayait de consolider 
un état et un niveau de croyance que le peuple avait atteint. De pareils écrits, 
de même que la manière dont on a exécuté des traductions à la fin du XVIIe 
siècle et au début du siècle suivant, présentent des éléments qui justifient 
l’idée d’une Contreréforme. Mais, en fin de compte, on ne pourra pas éviter le 
nouveau processus, à savoir la traduction de la Bible. Initialement à l’aide de 
l’extérieur (direct, indirect, évident, camouflé, et à des degrés divers) et au fur 
et à mesure à l’aide des humanistes autochtones, la traduction du texte sacré 
devient une activité considérée avec assez d’indulgence2.

Le contact culturel avec le monde protestant a fait qu’en Transylvanie les 
choses évoluent de manière sensiblement différente, tant en ce qui concerne 
la stimulation de l’accès direct au texte biblique, que l’attitude envers la Bible 
et les questions religieuses en général. Les sphères culturelles et spirituelles 
différentes, les mentalités dominantes différentes ont donné naissance à des 
différences majeures sous plusieurs aspects, entre les deux territoires roumains, 
délimités conformément aux sphères d’influence culturelle où ils se plaçaient. 
En Transylvanie, sous l’influence des idées de la Réforme, on a considéré que le 
texte sacré doit venir aux oreilles et surtout à l’esprit du récepteur commun, 
l’édification réelle de celui-ci en tant que chrétien ne pouvant pas éviter le 
contact direct entre le fidèle et le texte.

Le texte sacré

A partir de ceux qui croyaient que le texte sacré est un résultat de l’inspiration 
divine, que la parole possède une force démiurgique, et jusqu’à ceux qui 
considéraient qu’il n’est pas sage de soumettre le texte aux pressions et aux 
interprétations imposées, de façon inhérente, par de diverses langues formées 
(également avec leurs propres mentalités), on peut soutenir que, réellement, 
la traduction du texte biblique était limitée non seulement par des contraintes 

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



262

d’ordre religieux, mais aussi par des contraintes d’ordre culturel. La situation 
de l’espace roumain montre que, une fois mentionnées, ces contraintes 
sont déclarées en tant que conditions à remplir, de nature exclusivement 
religieuse, qui apparaissent pratiquement comme des exigences fondamentales 
naturellement assumées. Mais, en réalité, la situation est toute autre, car les 
déclarations explicites ou les suggestions insinuées par plusieurs moyens ne 
concordent pas avec les résultats des analyses linguistiques et traductologiques. 
Évidemment, au-delà du facteur déterminant déclaré, d’ordre religieux, les 
anciennes traductions roumaines découlent aussi des déterminations d’ordre 
culturel, souvent plus fortes et agissant par plusieurs voies.

Il y a deux aspects de nature strictement traductologique, mais qui se 
manifestent en fonction de la proportion dans laquelle le facteur religieux et 
le facteur culturel déterminent une traduction concrète. Le premier est lié à la 
façon dont on oriente la traduction, vers la source ou vers la cible, l’autre au 
nombre de sources de la traduction.

L’orientation de la traduction

Dans le cas du texte sacré, en particulier, la tendance privilégiée a été d’orienter 
la traduction vers la langue-source. Puisque le texte et la langue qui le véhiculait 
étaient considérés comme sacrés, au moment de la traduction dans les langues 
vernaculaires on a essayé de rendre le contenu, mais en préservant la forme, 
ce qui prouve qu’on croyait que le texte est une forme de la sacralité douée 
de force active. On considérait que, en tant que support et véhicule matériel 
du contenu, l’aspect formel est structuré à plusieurs niveaux de profondeur et 
de signification, à partir de celui dénotatif, littéral, qui est le plus étroitement 
lié au côté apparent de la forme, et jusqu’à celui mystique et magique, qui 
tient à la dimension profonde de la forme. Dans ce cas, l’aspect formel n’est 
plus considéré un simple porteur matériel de contenus, mais la réalité-même 
par laquelle le contenu se constitue et vit. Le refus de l’autre possibilité, de la 
traduction centrée sur la langue-cible, c’est-à-dire avec les moyens de celle-ci, 
serait dû à la conception qu’elle pourrait transférer des contenus, mais qu’ainsi, 
le plus probablement, un esprit différent serait produit. C’est pour cette raison 
que la réalisation du contenu par les moyens exclusifs de la langue-cible n’a pas 
constitué, en général, la solution choisie par les traducteurs, surtout pour le 
texte biblique, la fidélité ne portant pas seulement sur les contenus, mais aussi 
sur les formes. Le fait de se situer dans une position intermédiaire allait montrer 
que la traduction, en tant que processus culturel et linguistique, est arrivée à 
l’équilibre optimal qui permet le transfert des contenus (de pensée, esthétiques, 
affectifs etc.) construits avec les instruments linguistiques d’une langue et à la 
manière de celle-ci, dans les formes d’une autre langue, qui rend ces contenus 
à sa propre manière.

Mais, en même temps, l’accent mis sur la langue-source mettait en évidence 
une grave carence du processus, à savoir le fait que, dans la confrontation 
des deux langues (d’habitude, la source était incomparablement plus évoluée 
et plus exercée que le cible), la langue-source tendait de façon naturelle à 
imposer à la langue-cible les matrices formelles et conceptuelles, tant au 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



263

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

niveau syntactique qu’au niveau lexico-sémantique. A cause de cela on a essayé 
l’orientation non vers la langue-source, mais vers le contenu. La tendance de 
rendre fidèlement le contenu – vu que des systèmes linguistiques différents 
sont impliqués (avec tout ce que cette différence suppose et implique), c’est-
à-dire des formes et des contenus en usage – peut conduire à la superposition 
et à l’heureuse reproduction du contenu, mais avec de graves sacrifices de 
la forme. Puisque, malgré une possible reproduction fidèle du contenu, on 
produit ainsi d’inhérentes distorsions au niveau formel, l’évidence dont ce 
niveau est doué fait que l’acte entier soit perçu et mentalement représenté 
comme déformation, trahison du texte, surtout dans sa dimension formelle. Le 
motif – d’ordre raisonnable – le plus fort et qui justifie la prudence d’une telle 
approche réside dans le fait que, si l’on prend cette voie (puisque les systèmes 
linguistiques et leur manière de fonctionnement impliquent des différences non 
seulement formelles, mais aussi de contenu), il est possible qu’au sacrifice de 
la forme s’ajoute celui du contenu. Le domaine du sens – soumis par excellence 
aux équivoques, aux interprétations, aux possibilités et à la création – est 
tellement labile et spécieux qu’il n’y a presque pas de repères. Dans ce cas, 
avec toutes ces imperfections, la forme reste le seul repère viable, qui, bien 
qu’elle trahisse souvent le contenu, ne se trahit jamais elle-même.

On observe que l’accent sur la langue-source favorise l’imposition des structures 
de celle-ci (comment dit-on), tandis que l’accent mis sur la langues-cible essaie 
l’acquisition des contenus sémantiques (qu’est-ce qu’on dit), avec des moyens 
formels propres. Bien que le jeu qui se déroule à l’esprit du traducteur – dans 
la zone de contact des langues impliquées –, et qui tient à l’essence de la 
relation langue/pensée/société, ait comme enjeu la réalisation des contenus du 
texte, même lorsque les structures de la langue-cible permettent d’obtenir ces 
contenus, le traducteur peut ressentir des exigences de fidélité formelle de la 
part de la langue-source.

Puisque la traduction orientée exclusivement vers la langue-cible, c’est-à-dire 
faite avec les moyens de celle-ci, était capable de transférer des contenus, mais au 
risque de produire un esprit tout différent, l’expression du contenu exclusivement 
par les moyens de la langue-cible n’a pas représenté, en général – et pour le 
texte biblique en particulier –, la solution choisie par les traducteurs, la fidélité 
ne portant pas uniquement sur les contenus, mais également sur les formes. Tout 
ce processus de réflexion, avec les options qui en découlaient, a été influencé 
par le facteur religieux, mais, dans la mesure où l’on n’a pas pu ignorer l’enjeu 
de la compréhensibilité du texte – chose déterminée par le niveau linguistique 
–, lorsqu’on a compris que l’obéissance exclusive aux impositions de nature 
religieuse-confessionnelle ne peut nullement satisfaire les exigences évidentes de 
nature linguistique, les traducteurs ont commencé à concevoir la traduction non 
comme travail de reproduction des structures et des contenus d’une langue en une 
autre langue, mais comme un transfert de contenus conceptuels.

Les sources de la traduction

A partir toujours de contraintes d’ordre religieux-confessionnel, le deuxième 
aspect porte sur le nombre de sources d’une traduction. En général, on 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



264

considérait une seule source comme étant suffisante, celle-ci devant être 
représentée par la version reçue dans l’espace confessionnel où la traduction 
était réalisée. Pourtant, les traductions à partir d’une source unique découlent 
souvent de contraintes exclusivistes de type culturel, et non confessionnel, 
ultérieurement motivées par le caractère sacré du texte et de la langue3.

Bien sûr, entre les traductions selon une source unique et celles ayant deux ou 
plusieurs sources il y a plusieurs classes de différences. En considérant que la 
langue du modèle est sacrée, que le texte biblique ne peut être exprimé qu’en 
respectant les matrices que le traducteur avait devant ses yeux, et en éliminant 
– implicitement – la possibilité de rendre la situation flexible par la consultation 
d’un autre modèle, une pareille conception ne peut pas produire que des textes 
qui se concentrent sur la reproduction des structures de la langue-source, cas 
où la matrice linguistique et formelle devient plus importante que le contenu, 
fait qui étouffe les capacités, ainsi que les valences de la langue-cible, avec des 
conséquences sur l’intelligibilité du texte pour le récepteur. Les traductions à 
source unique contraignent le traducteur de suivre sa source – qui représente 
le seul modèle, la seule source d’inspiration, le seul repère. C’est pourquoi ces 
traductions présentent une unité congruente avec celle de la source (souvent 
plus accentuée), le traducteur étant épargné de complications supplémentaires 
et constamment orienté dans la direction indiquée par la source. Vu les difficultés 
du texte biblique, ces traductions présentent assez de fautes et de malentendus, 
que le traducteur ne peut pas résoudre, car il ne possède pas de repères extérieurs 
à la source. 

Bien que certaines de ces affirmations puissent être, en partie, toujours 
valables pour un traducteur qui a à sa disposition deux ou plusieurs sources 
constamment utilisées, une pareille traduction se distingue fondamentalement 
par rapport au type précédent, uns des problèmes de ce traducteur étant 
incomparablement plus graves, et d’autres complètement différents. La 
traduction opérée selon deux ou plusieurs sources est, implicitement, une 
traduction effectuée par comparaison. Il peut arriver que : a) des fragments qui 
apparaissent dans un texte manquent totalement de l’autre; b) entre les deux 
existent des différences formelles majeures; c) entre les deux sources il y ait 
une correspondance formelle et apparente, mais que les segments en question 
soient différents du point de vue du contenu; d) les différences de contenu 
soient mineures, mais de nature à faire plonger le traducteur en dilemme, 
lors de la comparaison, car dues à l’interprétation du texte de base. Dans ces 
cas, le traducteur comprend facilement qu’il a devant lui plusieurs possibilités 
d’arriver à un contenu, que c’est lui-même qui compte, que les formes qui 
se présentent à lui peuvent l’orienter, l’inspirer, en tant que modèles choisis, 
et non comme modèles imposés. En acquérant un caractère compilateur, ce 
type de traduction gagne une chance supplémentaire importante par rapport 
à la première : elle offre l’opportunité d’une plus vaste compréhension d’un 
contenu nuancé et oscillant, car exprimé par des formes différentes, qui 
présentent des possibilités diverses de configuration linguistique et mentale, 
aussi bien que de conceptualisation. Le traducteur a aussi la possibilité de 
discerner sur tout le complexe conceptuel et linguistique qu’il a devant lui et, 
implicitement, de produire un texte de qualité. Il est extrêmement probable 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



265

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

que, de deux traducteurs avec des capacités similaires et ayant les mêmes 
conceptions, le texte de celui qui traduit d’après une source unique soit d’une 
qualité inférieure par comparaison à celui qui a été traduit en utilisant deux ou 
plusieurs sources.

Le fait même de faire le choix en faveur de la consultation de plusieurs sources 
a des significations  multiples. En premier lieu, cela montre que le traducteur 
n’envisage plus une relation entre la sacralité du texte et une langue particulière, 
mais entre une langue qui s’est emparée de ce texte-là – l’ayant obtenu par un 
effort de traduction – et un contenu. Dans ce cas, le traducteur considère les 
textes comme étant des constructions linguistiques et culturelles, et les langues 
comme des moyens par lesquels on crée un certain contenu pour les récepteurs de 
cette langue et de ce milieu culturel, et non comme des formes et des modalités 
uniques d’obtenir ce contenu-là, identique pour tout milieu culturel. Donc, on 
ne regarde plus les deux, le contenu d’idées, esthétique, et celui linguistique, 
comme unité monolithique chargée de sacralité qu’une langue détiendrait en 
exclusivité. La volonté du traducteur d’avoir plusieurs sources prouve que lui 
aussi il comprend que la poursuite d’une seule version ne suffit nécessairement 
pas pour obtenir ce contenu dans la langue-cible. L’essai de comprendre le 
contenu et la construction de la forme à l’aide et par l’intermédiaire de plusieurs 
versions et de plusieurs langues signifie, en tout premier lieu, qu’on ne juge 
plus les langues exclusivement dans la perspective sacré / vernaculaire – d’où le 
caractère non-obligatoire de l’emploi exclusif des versions des langues sacrées 
et la possibilité de suivre des traductions en d’autres langues vernaculaires –, 
tout comme des exigences élevées concernant la qualité de la traduction, avec 
les implications afférentes (une langue plus élaborée et un texte plus intelligible 
pour le récepteur concret, ayant des besoins spécifiques).

En se montrant inspiré par un modèle ou par un autre, mais libre de créer une 
traduction en roumain, le traducteur roumain a la possibilité de manifester 
son esprit interprétatif et innovateur, libéré des contraintes de la littéralité 
du texte et des structures spécifiques à la langue-source. Par la conjonction 
des sources, le traducteur roumain obtient la perspective nette sur sa propre 
langue, et il est encouragé de laisser le roumain imposer ses besoins et de 
stimuler ses tendances culturelles. Puisqu’au-delà des difficultés issues de 
l’aspect littéraire qui se trouve au début, ce sont les possibilités de la langue, 
et aussi ses exigences, qui agissent, on constate que la nécessité de  poursuivre 
le modèle se convertit progressivement (avec plus ou moins de succès) dans 
la nécessité de respecter les besoins de la langue dans laquelle on traduit, ce 
qui signifie que la poursuite par reproduction du modèle devient adaptative, 
ensuite ré-créative. D’autre part, à cause de cela, des troubles de toutes sortes 
apparaissent partout, le miracle majeur étant précisément l’exploitation de 
la possibilité de traduire un texte difficile dans une langue qui n’avait qu’un 
aspect vulgaire bien structuré, car l’aspect littéraire se constituait justement 
par cela. En réalité, toutes ces difficultés représentent les caractéristiques 
normales d’un processus d’édification d’un aspect littéraire, par le contact 
linguistique produit par la traduction.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



266

Les traductions en roumain 

On peut observer tout cela en étudiant les résultats obtenus par les traducteurs 
roumains des XVIe et XVIIe siècles. Des textes tels que Codicele Bratul, Codicele 
Voroneţean, Praxiul Coresian, les Psautiers du XVIe siècle découlent de la 
traduction orientée vers la langue-source, à partir d’une source unique (le 
texte slavon). En éliminant – ou en ignorant – la possibilité de consulter d’autres 
sources (fussent-elles slavonnes même), ils assumaient la reproduction fidèle 
du texte en slavon, de ce modèle-là architectural et linguistique. Une pareille 
voie transformait le roumain dans un milieu où la langue-source se reproduisait 
elle-même, en se manifestant conformément à ses propres moyens, besoins et 
contraintes.

Cette voie ne disparaît pas au siècle suivant, car, dans le cas de la Bible de 
Bucureşti (1688) on constate la même attention accordée au texte-modèle. La 
Bible de Bucureşti résulte de la révision de quelques traductions antérieures, 
de sorte que l’Ancien Testament – révision de la traduction du grec par Nicolae 
Milescu –, ainsi que le Nouveau Testament – révision du Nouveau Testament 
de Bălgrad (Alba Iulia) (1648) – apparaissent comme des tentatives assidues 
d’orienter le texte et la langue roumaine littéraire vers le modèle grec et 
en conformité avec celui-ci (tandis que le ntb était une traduction qui avait 
suivi avec prépondérance le modèle latin). Orientés vers la variante de la 
traduction littérale et à une époque où le slavonisme culturel était obsolète, 
le nouveau modèle culturel étant celui grec, les réviseurs de la bb feront plus 
que les traducteurs du siècle précédent. Ceux-là avaient essayé de traduire un 
texte en roumain. Obéissant à des contraintes d’ordre religieux-confessionnel 
(source orthodoxe), aussi bien qu’à des déterminations d’ordre culturel (source 
slave), mais disposant d’une langue dont l’aspect littéraire était non seulement 
inexercé, mais il se constituait par leur acte même, ils n’ont pu qu’essayer de 
poursuivre le modèle slavon  pour révéler, en roumain, le contenu du texte. A 
la différence de ceux-ci, les réviseurs de la bb ne semblaient pas être intéressés 
d’abord par la reproduction en roumain du texte biblique. Par leur action ils 
montrent qu’ils essayaient d’édifier l’aspect littéraire roumain conformément 
au grec et à la manière de celui-ci.

Ayant à la base des impulsions toutes différentes, une toute autre mentalité et 
une manière différente de concevoir les relations entre les diverses langues, la 
Palia d’Orăştie (1582) et le Nouveau Testament de Bălgrad (1648) sont des textes 
qui ne visent ni la simple traduction par la reproduction fidèle d’un modèle 
étranger, ni l’édification d’une norme littéraire, mais seulement la  production 
d’un texte intelligible, en une langue accessible, en vue de véhiculer seulement 
de manière efficace un certain contenu concret vers un lecteur concret. Chacun 
de ces deux textes a au  minimum deux sources que les traducteurs exploitent 
constamment. Ces traducteurs ne regardent plus avec un respect mystique les 
langues dont ils traduisent, ils n’essaient pas à tout prix de rendre en roumain 
l’esprit de ces langues, ni d’enrichir le roumain avec les structures de celles-ci. 
Leur intérêt semble ne pas porter que sur la compréhension par le récepteur du 
contenu du texte, et ils font de leur mieux pour atteindre cet objectif.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



267

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

La consultation constante des sources a laissé bien des traces au niveau du 
résultat. Elle a été réalisée souvent par la collaboration des sources, parfois par 
leur mélange (soit à la surface, soit en profondeur, soit de façon inextricable), et 
dans d’autres cas celles-ci sont devenues de moins en moins visibles, allant parfois 
jusqu’à leur effacement complet. Les sources ont servi, en premier lieu, à la 
compréhension du contenu épique ou des idées, et en second lieu seulement, à la 
procuration de modèles de construction des moyens d’expression linguistique (afin 
de transmettre au lecteur les contenus conceptuels du texte). Le contact avec les 
modèles a permis aussi la construction d’un modèle mental qui a aidé le traducteur 
à approximer l’aspect et le fonctionnement d’une traduction de la Bible, ce qui 
lui a permis parfois d’agir librement. La construction  linguistique de ces ouvrages 
montre sans équivoque que les traducteurs tentent d’arriver au lecteur avec un 
texte reconstruit dans une langue aussi accessible que possible à celui-ci, dégrevée 
de l’expression culturelle des sources et à la fois libérée des moyens d’expression 
populaires trop limités. Leur intérêt majeur ne serait donc d’édifier un texte sur la 
base d’un modèle, mais plutôt d’édifier le lecteur et la langue4.

Les anciennes traductions roumaines se construisent par deux voies principales. 
Nombre d’entre elles (surtout de l’est et du sud) recourent – parfois excessivement 
– au modèle culturel. Pour les traducteurs de ces espaces, le texte à traduire 
n’est pas seulement une source de contenu conceptuel et un simple modèle qui 
suggère, inspire ou prête modérément des formes et des contenus linguistiques. 
Par ailleurs, il devient un monolithe qui est transféré en roumain en tant que 
tel. Bien sûr, les traducteurs de l’ouest n’échappent pas non plus aux pressions 
des langues à l’aspect culte exercé. L’analyse des compartiments phonétique, 
morphologique et lexical, même syntactique parfois, prouve pourtant que les 
traductions de ceux-ci impliquent des efforts qui conduisent à l’édification 
d’un niveau littéraire du roumain, qui ne reproduise pas le modèle étranger, 
mais qui avive et qui mette au travail les ressources du roumain. Ce désir ne 
semble pas résulter absolument d’une façon particulière de concevoir l’aspect 
littéraire, mais du besoin concret de produire un texte roumain intelligible pour 
le récepteur de la traduction5.

Cultuel / culturel

Dans les aires moldave et valaque, les exigences de la part du facteur religieux 
sont pleinement satisfaites par le facteur culturel, entre les deux existant une 
coïncidence d’origine. C’est pourquoi, dans cette région, les traducteurs : a) 
prennent pour modèle des versions slaves ou grecques; b) assument un seul 
modèle, c) s’orientent plutôt vers la satisfaction des exigences du texte sacré, et 
non vers le lecteur. L’observation de la Préface du ntb, par laquelle le métropolite 
de la Transylvanie va reprendre et souligner la comparaison entre les paroles et 
l’argent est aussi corrélée que possible dans le contexte réel de l’époque. A notre 
avis, la séquence en question n’est pas seulement un essai d’inculquer dans la 
conscience du récepteur le besoin de comprendre le texte, en le rendant conscient 
et responsable du fait que la lecture ou l’écoute du texte doit impérieusement 
avoir pour conséquence la compréhension de celui-ci, mais aussi une façon de 
suggérer aux traducteurs et à leurs patrons que la finalité d’une traduction c’est 
la compréhension du texte, et non le simple reflet en roumain de la version de 
la langue-source.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



268

Les Roumains orthodoxes de la région transylvaine se trouvaient dans une 
situation différente, car l’influence culturelle était d’une autre nature que 
celle confessionnelle. Ayant à subir une autre domination politique, ayant un 
statut social tout différent, les Roumains d’ici se trouvaient à la base d’une 
société dont les classes partageaient l’influence culturelle occidentale, dans 
les formes germanique et hongroise, et dont le principal véhicule linguistique 
était encore le latin. Entre l’origine spirituelle et linguistique de leur confession 
et les caractéristiques du complexe culturel où ils s’intégraient il y avait des 
différences majeures et d’essence, auxquelles venait s’ajouter le poids du fait 
que l’influence culturelle était souvent considérée parmi les marques de la 
domination étrangère. La situation était complexe car, dans le contexte d’une 
région roumaine dé-slavisée, qui avait évolué en développant des particularités 
définitoires, l’adoption du modèle culturel slave n’était pas possible, ou même 
réaliste. En effet, qu’il s’agisse de la région d’ouest, ou de la région de l’est ou du 
sud, les modèles culturels qui avaient de l’influence chez les Roumains s’étaient 
infiltrés par l’intermédiaire des allogènes superposés, n’étant pas des évolutions 
engendrées par l’esprit indigène. La différence était que les premiers vivaient 
dans une zone fécondée par une culture d’extraction différente par rapport à 
celle de leur confession, tandis que chez les autres la culture et la confession 
coïncidaient.

Les préfaces

Leur rôle était de fournir au lecteur diverses informations significatives, comme, 
par exemple, celles concernant l’historique du texte, l’initiative de traduire le 
texte en question, les traducteurs, les réviseurs et d’autres éléments impliqués, 
le lieu et le temps de la parution de la traduction etc. Vu que le jugement du 
récepteur était décisif pour le destin du discours, il y a eu toujours la tentation que 
le discours soit accompagné d’un métadiscours, de digressions explicatives, de 
discours parallèles, qui entourent le discours principal, en essayant de faciliter au 
maximum l’acceptation de celui-ci. Pratiquement, les préfaces (et les postfaces, 
éventuellement) sont des occasions spécialement créées pour que l’auteur de 
la traduction ou de la compilation s’adresse de manière directe au récepteur. 
Puisque, par convention, la préface assume le rôle de fournir de l’information 
pure, le récepteur a un certain horizon d’attente – en ce qui concerne le genre 
et la qualité de l’information –, ce qui signifie également qu’il est beaucoup plus 
ouvert, presque sans réticences et sans esprit critique, dans un état favorable à 
la reprise non-critique et non-discriminatoire du texte construit par le préfacier. 
Le préfacier va essayer d’en profiter, en sachant que le discours explicatif est 
facile à convertir en discours persuasif. Même si à un niveau différent, il arrive ici 
la même chose que dans certaines catégories de gloses, où le traducteur ressent 
le besoin de se justifier, d’orienter le récepteur, en lui induisant des opinions 
et des états d’esprit pour se le rendre favorable, pour gagner son accord, en 
fin de compte. Mais, le contenu des préfaces n’est pas toujours fiable. Pour 
des raisons diverses, les préfaciers omettent délibérément ou falsifient divers 
genres d’informations, car les préfaces étaient vouées, en premier lieu, à leurs 
contemporains – destinataires directs ou indirects de ces traductions –, ceux de 
l’attitude desquels dépendait le sort de cette traduction-là. Vu que l’acte de la 
traduction ne représentait pas un donné généralement accepté, étant soumis aux 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



269

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

diverses susceptibilités, au mieux toléré, les prudences des traducteurs du texte 
biblique apparaissent comme justifiées.

L’acte de la traduction et les sources dans les préfaces

Le discours des préfaces qui nous intéresse est dû au fait que l’acte de 
traduction du texte sacré dans les langues vernaculaires avait été interdit, 
pour plus d’un millénaire. Dans la conscience des fidèles, une pareille initiative 
pouvait équivaloir à une petite hérésie. Arrivant à une autre vision sur la réalité, 
le protestantisme construit un type d’argumentation qui a le rôle d’éliminer 
l’autre manière de regarder les choses. L’idée de la traduction du texte sacré 
dans une langue vernaculaire, négativement connotée dans l’espace roumain 
– surtout à cause de sa provenance occidentale et non-orthodoxe –, avait à 
dépasser deux grands obstacles, qui se reflètent dans les préfaces écrites sur 
tout le territoire roumain et adressées aux fidèles orthodoxes.

Le premier obstacle était l’idée même de traduire le texte sacré. Ceux qui 
reprenaient et mettaient en pratique cette idée allaient emprunter tout 
l’échafaudage persuasif afférent, développer certains arguments, adapter 
d’autres à l’horizon d’attente et à la structure mentale des communautés où ils 
allaient promouvoir la traduction du texte sacré, et allaient même essayer de 
construire de nouveaux arguments, dans la même direction. On peut observer 
cela dans l’espace roumain aussi, où l’on recourt à 1 Co 14, 196.

Constamment et avec insistance, par des moyens divers (raisonnements, 
appel à l’autorité, le cas d’autres langues, démonstrations de bienveillance 
et disponibilité pour de corrections éventuelles), on prie le lecteur, avec une 
condescendance rhétorique, de ne pas juger l’entreprise avant d’en faire la 
lecture (qui a bien sûr, le plus souvent, la capacité de « convertir » à l’idée que 
la traduction est un acte bon en soi). L’appel est suivi par les excuses adressées, 
de façon anticipée, au même lecteur, qui devrait avoir en vue que la traduction 
appartient à des gens soumis à l’erreur7. Aussi se développe-t-elle toute une 
rhétorique afin de convaincre les fidèles d’accepter l’idée que le texte sacré 
peut être traduit et consulté en roumain8. Depuis la rhétorique transparente 
de Coresi et jusqu’aux allusions subtiles de la Bible de 1688, toute l’ancienne 
période roumaine présente de pareilles préfaces pour le texte biblique.

Une fois acceptée l’idée de la possibilité de traduire le texte sacré dans une 
langue vernaculaire, il restait à dépasser le problème de la source utilisée. 
Puisqu’il s’agissait d’une idée provenue du monde occidental, c’est-à-dire de 
ce côté de l’Europe où la langue de culture était le latin, des non-orthodoxes 
dans la vision desquels le slavon ne pouvait aucunement représenter un repère 
central, il fallait assurer le clergé et le lecteur que la source de la traduction 
était grecque, slave ou hébraïque, langues acceptées dans le monde orthodoxe. 
De même, dans la conscience du public et des hommes de l’Église – du moins 
apparemment – aucune traduction à partir d’une langue vernaculaire n’était 
pas acceptable en tant que source9.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



270

Qu’il s’agisse de la postface de la bb, ou de la préface du ntb, où l’on affirme : 

Il faut que vous sachiez cela, que nous ne nous sommes pas servis d’une seule variante, 
mais toutes celles que nous avons pu trouver, grecques et serbes et latines, traduites 
par de grands érudits, connaisseurs du grec, nous les avons lues et considérées; et 
le plus fidèlement nous avons suivi la source grecque, et nous avons utilisé aussi la 
traduction de Jérôme, le premier qui a traduit du grec en latin, et également la 
source slave, traduite du grec en slavon et parue en Russie. En considérant tout cela, 
nous avons considéré le plus ceux qui ont été le plus près de la version grecque, mais 
nous ne nous en sommes pas éloignés, en sachant que le Saint Esprit a inspiré les 
évangélistes et les apôtres d’écrire en grec le Nouveau Testament, et que c’est le 
texte grec qui est la source des autres.

On remarque deux aspects. En premier lieu, les traducteurs désirent transmettre 
l’idée que, à leur avis, la source grecque est l’autorité suprême et que leur 
texte est conforme à celle-ci. Quand même, ils mentionnent, à chaque fois, 
les traductions en d’autres langues, qu’ils ont consultées, comparées, connues. 
Aussi, lorsqu’ils s’adressent aux lecteurs (les fors compétents, bien sûr, et 
surtout les clercs), le discours a en vue, comme quelque chose de sous-entendu, 
la pratique de la consultation de plusieurs traductions et versions de la Bible. 
Donc, bien qu’on affirme que c’est la source grecque qui oriente les traducteurs, 
il s’agit, tout au plus, de primauté, et non d’exclusivité. Pratiquement, on 
apprend ainsi que dans l’espace roumain du XVIIe siècle – et non seulement dans 
le milieu des traducteurs – circulaient plusieurs versions du texte biblique (dans 
les langues considérées sacrées, mais aussi dans les langues vernaculaires) et 
que les traducteurs n’envisageaient pas une seule source. Pourtant, quelle que 
fût la situation, personne ne pourrait pas affirmer ouvertement l’absence de la 
source slavonne corrélée avec la présence d’une source latine ou occidentale.

Vers la fin du XVIe siècle, la Palia d’Orăştie entre dans la catégorie des textes 
exemplaires de ce point de vue, dans le sens que ses traducteurs n’ont pas le 
courage de déclarer les sources réelles : hongroise et latine. Les auteurs de la 
po avaient vraiment des choses à cacher, vu que l’analyse détaillée de Palia 
d’Orăştie en tant que traduction prouve le plus clairement possible que les seuls 
textes qui ont contribué au texte roumain ont été des textes qu’on ne pouvait 
pas regarder avec indulgence dans l’espace roumain orthodoxe. Mais, le hongrois 
et le latin étaient les modèles culturels et les langues à la disposition des érudits 
– surtout dans le milieu sacerdotal – dans la Transylvanie du XVIe siècle10.

La Préface de la po nous apprend que : 

Par la grâce de Dieu et l’aide du Fils et par l’action du Saint Esprit, moi, Tordaşi 
Mihaiu, élu évêque des Roumains de Transylvanie, avec Herce Ştefan, le prédicateur 
de l’Évangile de Jésus, dans la ville de Căvăran Şebeşului, avec Zacan Efrem, le plus 
grand maître de Şebeş et Peştişel Moisi, le prédicateur de l’Évangile dans la ville 
de Logoj, et avec Achirie, l’archiprêtre du comitat de Hunedoara, nous déplorons 
toujours les Saintes Écritures, car nous voyons que toutes les langues les ont traduit 
et fleurissent pour les saintes paroles de Dieu, mais nous, les Roumains, nous sommes 
les seuls à ne pas les avoir traduites, c’est pourquoi, à grand-peine, nous avons 
fait imprimer (...) 5 livres de Moïse le prophète et quatre livres nommés Tsrstva et 
quelques autres prophètes (...). 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



271

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Les personnages qui s’adressent ainsi au public regrettent le fait que le texte 
sacré n’ait pas été traduit en roumain, en affirmant que tous les autres peuples 
possèdent des variantes propres de celui-ci (des traductions, bien sûr), ce qui 
leur apporte des bénéfices spirituels. En affirmant la nécessité de traduire le 
texte biblique dans les langues des fidèles – action présentée comme indice de 
normalité ! – cette séquence s’avère être inspirée de la conception créée par 
la Réforme.

Une fois élucidée la question de la traduction en soi, on passe à celle des sources. 
Quant à cela, la Préface de la po fait l’assertion suivante : 

Cinq livres du prophète Moïse, qui sont traduits de l’hébreu en grec, du grec en serbe 
et dans d’autres langues, et de ces langues-là traduits en roumain. 

Si dans la première partie de la séquence on affirme ouvertement que le 
Pentateuque a été traduit de l’hébreu en grec, et du grec en slavon, alors cette 
affirmation à caractère général correspond à la réalité. Mais, si elle veut induire 
l’idée que la référence concerne également la Palia d’Orăştie, alors elle essaie 
d’induire une non-vérité. Le procédé devient plus subtil dans la partie finale de la 
séquence, où l’on suggère, par une construction linguistique ambiguë, que la Palia 
d’Orăştie résulte de la contribution des sources hébraïque, grecque et slavonne. 
En réalité, croyons nous, après avoir informé le récepteur que le Pentateuque, 
en tant que texte, a été traduit de l’hébreu en grec, et du grec en slavon et dans 
d’autres langues, on affirme que de ces langues il a été traduit en roumain. Bien 
qu’affirmé d’une manière génératrice de confusions, cet aspect – qui correspond 
à la réalité – peut être déduit de l’ensemble de la séquence11. On peut considérer 
que la séquence précédente contient une vérité et, par conséquent, ce qu’on 
y affirme – interprété de la manière illustrée ci-dessus – peut être accepté. 
D’ailleurs, à ce que M. Roques et I. Popovici ont compris, montré et  prouvé 
[L’original de Palia d’Orăştie, dans Mélanges offertes à M. Émile Picot (...), tome 
second, Paris, 1913, pp. 515-531, respectivement Paliia de la Orăştie 1582, dans 
« Annales de l’Académie Roumaine », mém. sect. litt., série II, t. XXXIII, 1911, 
pp. 517-538], comme il résulte aussi de l’analyse linguistique et traductologique 
de  la po, il n’y a eu que deux sources de cette traduction : le texte hongrois du 
Pentateuque de Heltai et une édition de la Vulgata. Quand même, les préfaciers 
de po ne se limitent pas à cette ambiguïté, mais à la fin de la Préface ils affirment 
ouvertement : 

C’est pourquoi, à grand-peine, nous avons traduit de l’hébreu et du grec et du serbe 
(...) 5 livres de Moïse le prophète (...)12.  

Très fermement soutenu, il s’agit ici d’un mensonge, calculé et convenable, 
dans un monde qui, pour des raisons d’ordre confessionnel, ne pouvait pas 
accepter la simple vérité, d’une réalité culturellement déterminée.

L’étude linguistique des textes de l’espace transylvain indique le fait que les 
traducteurs n’ont pas utilisé toutes les langues énumérées dans les préfaces (le 
slavon, l’hébreu, le grec), mais ils ont suivi la tendance des zones où il y avait 
les facteurs d’influence culturelle et d’où provenait le courant de la traduction 
des textes sacrés. Le hongrois, le latin et l’allemand étaient les pylônes de ces 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



272

textes. Tout de même, les procédés par lesquels on essaie de conférer à ces 
traductions un aspect qui est supposé nous convaincre que leurs sources sont 
d’origine orthodoxe (slave et grecque) restent fort visibles.

Les effets de la non-identité des sphères d’influence culturelle

Les pressions de traduire, de la part de l’Occident réformateur, ont été 
contrecarrées par la sévère réticence de l’Église Orthodoxe envers une pareille 
idée, tout comme par la nécessité que les sources soient celles acceptées dans 
l’espace culturel et spirituel orthodoxe. Au XVIe siècle, les textes moldaves et 
valaques suivent des sources slaves, c’est-à-dire dues aux influences culturelles 
slaves, tandis que les textes transylvains suivent des sources latines, hongroises, 
allemandes, c’est-à-dire des sources dues aux influences culturelles hongroises 
et allemandes. La coïncidence, à l’est, de l’espace culturel et cultuel n’est pas 
affectée que par la circulation de quelques textes transylvains, qui traversent 
les montagnes et qui deviennent (tout comme l’idée même de traduction 
des textes sacrés) des modèles pour les auteurs de cet espace. A l’ouest, les 
initiateurs des traductions et les traducteurs ont dû chercher des solutions qui 
résolvent l’incompatibilité entre l’appartenance cultuelle et celle culturelle 
des Roumains de cette région-là.

Un autre élément qui produit des différences entre les traductions des deux 
grandes régions roumaines (l’est et l’ouest) est lié à la finalité des traductions. 
Puisque le roumain n’avait pas un aspect littéraire, à l’est – où la tendance 
a été de conserver la langue de l’aristocratie allogène, en tant que langue 
culte –, au moment des premières traductions on a essayé de constituer un 
aspect littéraire conforme au modèle slave. Le principal bénéficiaire envisagé 
était pratiquement le texte proprement dit, construit en roumain, mais 
suivant fidèlement la manière où il apparaissait dans la langue-modèle. Si les 
traductions ne sont pas le résultat de l’ambition d’un prince régnant qui voulait 
lier son nom à un acte culturel majeur (comme dans le cas de la bb), elles 
semblent être réalisées afin de contrecarrer les effets de la circulation outre 
monts des textes religieux. Certainement, comme tout produit issu des besoins 
de synchronisation avec l’esprit et les actions de l’époque, celui-ci non plus ne 
répondait à des besoins organiques immédiats et ressentis comme conséquence 
de l’évolution de la société, mais à des calculs. Ensuite, des causes d’ordre 
politique et culturel, produites par l’instauration de la domination d’une 
autre classe régnante allogène, la grecque, allaient conduire au changement 
du modèle. Dans les deux situations, la religion des régnants (Slaves, Grecs) 
coïncidait à celle des Roumains.

Dans l’espace transylvain, les traductions suivent les impulsions de la Réforme et 
elles visent des catégories concrètes de la population, se mettant à disposition 
pour la lecture, particulaire et publique. Après avoir compris que le processus 
de conversion des Roumains aux confessions de type protestant ne pouvait pas 
connaître un réel succès, en Transylvanie commencent à se manifester les idées 
de la Réforme dans leurs formes profondes. On peut observer cela également 
chez les Magyars, qui, à leur tour, traversaient un processus de dégermanisation. 
L’idéologie protestante avait compris que l’essentiel n’était pas de convertir 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



273

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

une population ou que celle-ci adopte les formes d’une confession et des 
textes écrits dans une langue inconnue. Ce qui était vraiment important était 
que cette population assume et comprenne une idéologie et une manière de 
penser à même de créer en permanence une mentalité de nature à s’enraciner 
et qui soit fonctionnelle et autoreproductible. Le texte sacré représentait un 
contenu acceptable pour tout le monde, donc il pouvait être un objet capable 
de véhiculer une mentalité. Sa traduction avait l’avantage de porter les idées 
contenues à la main du récepteur, et aussi le grand avantage d’occasionner la 
repensée du contenu à traduire. Les protestants avaient compris que la lecture 
d’un texte dans la langue du public et son interprétation par de vifs prêches 
étaient réellement de nature à provoquer des conversions (même si au niveau 
de la mentalité, et pas nécessairement au niveau confessionnel), à la différence 
du cas où le public était obligé d’écouter une langue qu’il ne comprenait pas 
ou sa propre langue sous des formes, avec une syntaxe et des emplois lexicaux 
absurdes, provoqués par la reproduction fidèle d’un modèle linguistique étranger. 
Pour cette raison, dans l’espace transylvain – où l’on désirait produire des textes 
pour un récepteur concret, pour que celui-ci arrive à vraiment comprendre 
des contenus –, le processus de la traduction essayait de mettre en valeur les 
capacités et les valences de la langue roumaine, en sollicitant les ressources de 
celle-ci afin de révéler, dans des formes propres, les contenus du texte biblique.

L’importance des marques slaves et grecques dans les anciennes traductions 
roumaines

L’espace culturel roumain de l’est et du sud est resté, assez longtemps, sous 
l’influence de la culture slave. Quoique les Roumains de Transylvanie fussent 
séparés du point de vue politique des autres Roumains, et que l’esprit étranger 
implanté ici fût profondément différent par rapport à l’esprit culturel étranger 
implanté outre monts, les deux parties de l’une et même communauté roumaine 
se rapportaient en permanence l’une à l’autre. En Moldavie et en Valachie, les 
textes et les gens vont apporter bien d’éléments lexicaux d’origine hongroise, 
qui vont doubler les termes usuels autochtones, et, parfois, vont finir par 
s’y imposer. Dans une mesure bien plus réduite, les textes transylvains vont 
reprendre des structures et des éléments spécifiques aux textes moldaves et 
valaques, empruntés du slavon ou forgés par les Roumains à partir de ce modèle. 
Vu la situation créée par la promotion de l’idée de traduction du texte sacré 
dans les langues vernaculaires, dans une première étape, jusque vers la fin du 
XVIIe siècle, même si l’empreinte douée d’efficacité a été d’ordre culturel, 
le facteur religieux-cultuel a constitué une marque importante de ces textes. 
Bien que de l’espace transylvain vers le celui moldave et valaque aient circulé 
des individus, des textes, une langue, une mentalité, de nature à ajuster bon 
nombre des particularités des Roumains vivant dans la sphère d’influence de 
l’espace culturel-spirituel slave, la référence des individus et des communautés 
à la religion orthodoxe a été de nature identitaire, la confession orthodoxe de 
l’espace roumain jusqu’au XVIIe siècle étant marquée par le caractère slave, 
ensuite par celui grec. Au niveau des textes, les pressions du facteur religieux 
exigeaient la légitimation de leur langue par la présence de l’élément slavon. 
Pour cette raison, quelle que soit la langue dont on traduit, les anciens textes 
roumains peuvent présenter des structures lexicales (syntagmes, locutions, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



274

expressions, éléments de terminologie) et même des structures syntactiques 
provenues du slavon, dominante qui, dans cet espace chrétien, a réussi à 
orienter un peuple latin vers l’orthodoxie.

Dans ce contexte, beaucoup de termes d’origine slave, plus rarement grecque, 
envahissent artificiellement les textes transylvains, en rompant leur cohérence 
linguistique. A côté des textes dont le contenu avait résulté de la traduction des 
versions slaves, le XVIe siècle roumain présente aussi assez d’autres textes dont 
le contenu était produit et orienté par des textes d’extraction occidentale; 
mais, les uns tout comme les autres portaient une étiquette et un emballage 
slavon. Une partie du matériel lexical slave était largement familier aux 
Roumains, donc son utilisation était normale dans un texte destiné « à tous 
les Roumains ». En fait, ces éléments ne sont pas pertinents pour la présente 
discussion, car ils sont dus à la couche d’éléments qui est entrée en Roumain 
avant même l’entrée des Magyars en Transylvanie, c’est-à-dire le superstrat13. 
En un certain sens, ces éléments sont tout aussi peu pertinents pour démontrer 
une relation culte avec le slavon, que le seraient les éléments hérités du latin 
pour prouver qu’un certain livre biblique serait traduit selon la Vulgata.

Des termes tels : dosadă / affliction, dver / iconostase, hrăborie / courage, izvodi/ 
traduire, de iznoavă / de nouveau, milcui / prier, milosîrd / miséricordieux, 
nepotrebnic / inutile, peasnă / chant, psaume, pocrov / couverture (surtout 
pour le cercueil), poroboc / enfant, preastol / autel, priiatnic / ami, proceti / 
lire (intégralement), proidi / aller, proslavă / glorification, des calques comme 
par exemple : acoperimînt / couverture, apleca / incliner etc. étaient anormaux 
dans l’espace transylvain (les textes de Coresi, Codicele Bratul, Codicele 
Voroneţean, les Psautiers du XVIe siècle, Codex Sturdzanus et d’autres). Mais, leur 
présence dans la po indique l’orientation volontaire vers le slavon, le traducteur 
affirmant et confirmant par cela les assertions de la Préface, où l’on indique, 
parmi les sources, le texte slavon (« serbe »). Puisqu’ils sont fréquents dans 
les textes moldaves et valaques (c’est-à-dire dans les régions sous l’influence 
culturelle slave), et ils constituent une marque (et une garantie) de la traduction 
dans le respect du modèle slavon, le traducteur de la po essaie-t-il ainsi de créer 
l’impression que son texte s’édifie sur un fondement orthodoxe et qu’il se place 
au rang des textes ayant une source slave.

Que le traducteur de la po introduise dans le texte du matériel lexical d’origine 
slave, parce qu’il essaie d’atteindre un certain but, et non grâce à des habitudes 
ou à la présence naturelle de ces termes-là dans le roumain utilisé dans l’espace 
transylvain, on peut l’observer par d’autres voies aussi. Dans la po, les noms des 
livres bibliques apparaissent avec leur titre slavon, et ce fut, probablement, le 
seul niveau auquel le traducteur et les réviseurs aient consulté le texte slavon. 
Un traducteur qui cherchait en permanence l’expression roumaine, claire et qui 
permette l’accès du lecteur au contenu du texte sans trop d’effort, n’avait pas 
de meilleure raison – que celle montrée ci-dessus – pour avoir intitulé les deux 
livres traduits Bitiia et Ishodul. De pareilles formes sont douées d’une visibilité 
significative : Bitiia, deanie, Ishod, Levia, Cisla, Torozacon14, „aceaste patru se 
chema sîrbeşte Ţrstva” (« ces quatre, on les appelait en serbe Tsrstva »), „vŭ 
lěto 7090 roždestva Hristovo” (« l’an 7090 avant Jésus Christ »), „Poroždestva 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



275

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Hristovo 1582, mesetsa” (« L’an 1582 après Jésus Christ, au mois de »). Qu’il 
s’agisse de titres des livres bibliques, ou des formules usuelles, leur énumération 
dans le texte est presqu’ostentatoire, si l’on observe que souvent les textes 
moldaves et valaques – libres de ce complexe – ne concrétisent pas à tout prix de 
pareilles opportunités.

Les gloses

Étant donné les difficultés du processus de translation des contenus d’une 
langue dans l’autre – dans le contexte des différences entre les langues en 
contact, des pressions formelles de la part de la langue-source et des carences 
d’une langue littéraire en train de formation –, les désidérata d’une traduction 
nuancée et éclaircissante du point de vue du contenu – qui ajuste et qui 
complète le texte du point de vue de l’information, en respectant certains 
éléments formels du texte-source – était difficile à réaliser. Les contraintes 
de la traduction littérale faisaient que les équivalences ne soient pas toujours 
satisfaisantes, ne réussissant pas à porter le contenu contextuel nécessaire. 
Les libertés de la traduction littéraire stimulaient la production de variantes 
et de solutions formelles et de contenu, ce qui créait la concurrence et 
stimulait le discours métatextuel. La solution utilisée a été la glose, manière 
ponctuelle mais perfectionnée d’édification du texte dans la langue-cible. La 
glose calibrait la traduction, en ajustant et en adaptant le texte résulté à la 
suite de la traduction, aux valeurs sémantiques existantes dans le texte-source, 
désambiguïsait, levait le voile des métaphores et instruisait.

Au niveau linguistique, donc, les gloses aident le lecteur à dépasser la vision 
locale-régionale, étroite, à percevoir le système dans sa variété, en le rendant 
conscient de l’unité supradialectale ; elles mettent en branle les mécanismes 
de la langue, utilisent les valences de la langue, en améliorant les possibilités 
de celle-ci de se modeler en tant que structure étant en plein processus de 
développement de la cohérence systémique, d’expansion et de perfectionnement 
structurel et fonctionnel, concrétisent les valences de celle-ci et les fortifient, 
facilitent des processus formatifs de l’aspect littéraire. En outre, les gloses 
détendent la langue soumise aux torsions de la traduction littérale, rendent 
libres les sens et guident le public dans la sphère conceptuelle du texte, public 
qu’on n’a pas seulement conduit à la compréhension, mais qu’on a aussi bien 
doué d’un système raisonnable exigé.

Au niveau conceptuel, les gloses facilitent l’entrée dans une civilisation et dans 
une culture, tout comme l’accès à une mentalité moins ou pas du tout familière 
au récepteur, restructurant ainsi le niveau mental de celui-ci. Après avoir ainsi 
pénétré un contenu de pensée à travers la glose le lecteur réussissait, par le 
retour à la traduction, à englober une manière différente de conceptualiser, 
saisissant les mécanismes d’un système linguistique différent, aussi bien que la 
relation de celui-ci avec la pensée, et tout cela avec des effets positifs sur la 
structure et le contenu, tant au niveau de la langue roumaine, que de la pensée 
de ce lecteur-là15.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



276

L’acte de la traduction et les sources dans le cadre des gloses

Quelle que soit leur nature prégnante (explicative, complétive, d’orientation), 
les gloses contiennent, à des degrés variables, une composante persuasive, 
par laquelle on essaie d’induire au lecteur des convictions, concernant non 
seulement le contenu moral-éducatif et idéologique du texte, mais aussi une 
liaison directe avec l’acte de la traduction.

Il y a des situations où les compilateurs ou les traducteurs utilisent des xénismes, 
qu’ils traduisent ensuite dans les gloses. Le lecteur peut par cela enrichir ses 
connaissances ou, s’il est docte, il peut vérifier ce segment de la traduction. 
Mais, en dehors de cela, le message subtil d’une pareille pratique est celui du 
contact étroit entre le traducteur, d’une part, et le texte et les langues dont on 
traduit, d’autre part. Bien que toutes les gloses n’appartiennent pas aux auteurs 
roumains, ceux-ci en profitent pour justifier les versions roumaines et pour 
imprimer à l’esprit du lecteur la relation entre la version étrangère d’autorité 
et la version roumaine. Aussi apparaît-il des cas tels : „Teofan poeticul” g. 
tvoreţul (vs, jan., 27) (« Théophane le poète » g. le créateur); „o călugăriţă 
Melanthiia, ce să tîlcuiaşte Negreaea” g. neagră femeaie (vs, dec., 24) (« une 
religieuse Mélanthia, qu’on traduit par La Noire » g. femme noire); Hrisostom 
g. Zlatoust (vs, nov., 13); „şi născu pre Emmanuil, carele să înţăleage «cu noi 
Dumnedzău », că emmanuil aşe să înţăleage în limbă jidovească” (ms. 3517, 
BAR, 527v) (« et elle enfantera Emmanuel, qui signifie „Dieu est avec nous”, car 
c’est ce qui emmanuil signifie en hébreu »); „Tavitha, carea, de veri tîlcui, să 
zice „capră sălbatecă” g. Greceaşte, Dorcas (ntb, Ac 9, 36)16 («Tabitha, qui, en 
traduction, est „chamois” » g. en grec, Dorcas); Mamon g. Sirieneaşte : Lăcomiia 
lumii (ntb, Mt 6, 24)17 (Mammon g. En syrien : Avarice du monde); Decapolia g. 
Noi zicem 10 oraşe (ntb, Mt 4, 25) (Decapolia g. Ce que nous appelons 10 villes); 
Dianei g. Greceaşte, Artemida, dumnezăoaia Asiei (ntb, Ac 19, 24) Diane g. En 
grec, Artémis, la déesse de l’Asie.

Encore plus suggestives sont les situations où le lecteur semble être transporté 
du discours proprement-dit du texte vers les zones profondes où naît la 
traduction. En dehors de ce que le récepteur peut gagner ainsi, l’essentiel est 
que, de cette façon, on lui induit des idées directement liées à la source de la 
traduction. De telles gloses n’encouragent qu’apparemment le lecteur à juger 
la traduction ou à participer au travail du traducteur. En fait, sous l’apparence 
mentionnée, leur rôle est de convaincre le lecteur de la qualité de la source, 
de la traduction, et de l’honnêteté du travail exécuté par le traducteur sur la 
source, les versions parallèles et les exégèses. 

On a, dans cette catégorie, des cas tels : smochin g. Alţii zic că-i mur (ntb, 
Lc 19, 4) (figuier g. D’autres disent que c’est mûrier); „în formă de nucă de 
migdeală” g. Migdală unii dzic că-s dafine (po, Ex 37, 19) (« en forme de noix 
d’amande » g. Au lieu d’amande, certains disent que c’est myrtille); „Bine e 
a nu mînca carne şi a nu bea vin, nece a face ceva întru caria să poticneaşte 
fratele tău, au să sminteaşte sau slăbeaşte” g. Aici, neci în greceasca mai mult 
nu aflăm, ce ceaialaltă rămăşiţă caut-o la 16 cap, la sfîrşit, afla-o-veri (ntb, Rm 
14, 21) (« Il est bien de ne pas manger de la viande, de ne pas boire du vin, 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



277

et de s’abstenir de ce qui peut être pour ton frère une occasion de chute, de 
scandale ou de faiblesse » g. Ici, on ne nous apprend plus ni dans la variante 
grecque, mais pour le reste, vas-tu à la fin du chapitre 16 et tu le trouveras); 
„Că cine iaste Pavel şi cine e Apolos, numai slugi” g. Chifa nu-i în grecească 
(ntb, 1 Co 3, 5) (« Car qui est-ce Paul, et qui est-ce Apollon ? Rien que des 
serviteurs » g. Chifa n’apparaît pas dans la version grecque); „După aceaia, 
fiţi toţi depreună, răbdînd supărările cu dragostea fîrtăţiei, milostivi, smeriţi 
şi plecaţi” g. Greceaşte, aşea-i cest verş (ntb, 1 P, 3, 8) (« Enfin, soyez tous 
ensemble, affrontant les malheurs pleins d’amour fraternel, de compassion, 
d’humilité » g. C’est comme ça en grec, ce verset); ou un cas extrêmement 
significatif, par lequel le traducteur argumente une option, mais aussi, assez 
subtilement, instruit le lecteur : „Şi arătîndu-ni-să Chiprul şi lăsîndu-l în a 
stînga vînslăm în Siriia” g. Întorsura cea demult zice înotăm, iară noi am scris 
vînslăm, căci vînslá cu corabiia pre apă (ntb, Ac 21, 3) (« Quand nous fûmes en 
vue de l’île de Chypre, nous la laissâmes à gauche, et nous naviguons vers la 
Syrie » g. L’ancienne traduction dit nageons, mais nous avons écrit naviguons, 
car on naviguait sur la mer avec le navire).

Conclusions

Les pressions observées ci-dessus se déroulaient dans un cadre tendu par 
deux dominantes : la poursuite du texte-source et de la langue-source et 
la compréhension du texte par le récepteur. La première devait assurer la 
réalisation de la traduction en conformité avec certains principes de l’époque, 
étant à même de garantir la justesse de la traduction. La deuxième, sans 
ignorer le texte-source, poursuivait un but plus difficile mais qui, en dernière 
analyse, était le principal enjeu de la traduction. Ces deux dominantes majeures 
étaient modulées par de diverses autres finalités dérivées de –  tout comme 
par les conditions particulières créées par – l’univers culturel et social où la 
traduction se déroulait. Par conséquent, dans certains cas, les traducteurs, 
obéissant à la nécessité de reproduire exactement le texte, mais avec l’idée à 
l’esprit que ce texte devrait être compris par un récepteur concret – ce qui se 
passait par l’intermédiaire d’une langue réelle – allaient se préoccuper aussi de 
l’édification d’un aspect littéraire capable d’accomplir ces désidérata. Ensuite, 
conformément aux traits définitoires du milieu culturel, les traducteurs allaient 
opter pour une source ou pour plusieurs, éventuellement avec la consultation 
de versions roumaines déjà existantes. S’ils emploient plus d’une source, les 
traducteurs peuvent atteindre à des niveaux supérieurs de compréhension du 
processus de traduction, se frayant chemin vers l’indépendance que ce procédé 
confère. C’est l’une des raisons pour lesquelles les traductions de l’espace 
culturel roumain des XVIe et XVIIe siècles comportent assez de différences du 
point de vue de la conception et de l’exécution, avec des conséquences sur 
l’aspect littéraire résulté de chacune d’entre elles.

Les traducteurs et les réviseurs qui suivent assez fidèlement les modèles 
étrangers utilisent le modèle de manière créative, ils s’en inspirent, observent sa 
construction et son fonctionnement pour qu’ensuite, analysant la configuration 
et les possibilités du système propre, ils en extraient une norme équivalente à 
celle observée au modèle. D’autres observent le modèle étranger, les aspects 

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



278

littéraire et populaire roumains, mais seulement afin de trouver les moyens de 
concevoir et de concrétiser les modalités adéquates d’exprimer ces contenus 
de manière culte et intelligible pour un nombre aussi grand que possible 
d’utilisateurs du système roumain. Pourtant, on ne pouvait pas toujours 
mener cela à bonne fin. Qu’il soit sous l’empire d’une conception, ou forcé 
par les déficiences de la langue roumaine, captif des incompatibilités entre 
le roumain et la langue-source et ayant à répondre à des enjeux complexes 
et divergents, le traducteur va préférer se concentrer sur les moyens et les 
manières de construction et d’expression spécifiques à la langue roumaine, ou 
reproduire les suggestions et même l’image du modèle. Comme on l’observe, 
dans l’activité de traduction, en essayant l’édification d’un aspect littéraire, le 
système est mis en action selon les possibilités et les capacités des traducteurs, 
leurs conceptions et leurs buts, en relation avec la résultante des interactions 
entre le système et le modèle étranger.

Deuxièmement, les buts ont eu une grande capacité de déterminer et d’orienter 
les résultats. En tant que résultats imaginés, les buts ont besoin d’actions qui 
les accomplissent. Les genres d’actions et les manières dont elles se déroulent 
peuvent conduire à la réalisation des buts, mais elles produisent aussi de diverses 
autres conséquences, dont une partie peuvent devenir des buts apparents.

Les textes conçus en vue d’arriver à la compréhension d’un public concret, 
varié sous l’aspect diastratique et diatopique, ont nécessairement mis en acte 
des possibilités plus vastes, plus dynamiques et plus efficaces de produire 
la compréhension. Par cela, en parallèle à l’aspect littéraire, le public s’est 
développé aussi, car il a pu, par la compréhension des structures et des sens du 
texte, participer réellement à une partie du processus. Au moment où les textes 
obtiennent la capacité d’interagir profondément avec le public, la relation entre 
la langue et le récepteur se déroule dans les deux sens, tous les deux pôles 
obtenant des valences formatives. En essayant particulièrement d’obtenir un 
texte qui incluse le message à un niveau qualitatif comparable avec celui des 
versions étrangères, ces traducteurs seront moins préoccupés de la compatibilité 
du texte roumain avec la structure du modèle que de trouver des moyens 
d’expression intelligibles pour le grand public. Bien sûr, les manières conçues 
seront adéquates à l’expression nuancée de contenus conceptuels complexes, 
prenant souvent des formes complexes. Ces traducteurs vont recourir à toutes 
les ressources possibles (provenant des aspects littéraires locaux et parallèles, de 
l’aspect populaire local, des suggestions des modèles étrangers, tous ceux offerts 
par des versions roumaines et étrangères du texte, et par d’autres textes aussi). 
C’est pourquoi, en Transylvanie, le milieu culturel dominé par des conceptions 
différentes fera que le roumain soit stimulé à raffiner les moyens d’expression 
qu’il va développer avec son propre matériel, mettant en acte ses propres 
tendances, s’orientant vers l’observation des modèles et essayant d’atteindre 
les performances de ceux-ci à sa propre manière, sans les reproduire. 

Les textes conçus afin de construire de la littérarité, par la poursuite d’un modèle 
culturel, sans préoccupations constantes et profondes d’obtenir la compréhension 
au niveau du lecteur, c’est-à-dire qui ne s’adressent pas vraiment à un lecteur, 
ne peuvent pas avoir ce trait, c’est pourquoi la langue qu’ils créent reste une 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



279

construction abstraite. A cause de cela, dans cette catégorie de textes, on obtient 
bien plus difficilement l’édification de l’aspect littéraire. Dans leur essai de se 
synchroniser à ce qui se passait à l’époque, moins attentifs au récepteur, ces 
traducteurs auront pour but la reproduction, plutôt que la traduction du texte 
sacré. Bien qu’ils veuillent obtenir un texte conforme à celui reflété par le modèle, 
ces traducteurs vont aussi se heurter aux besoins de la langue  et ils vont chercher 
des moyens par lesquels la langue roumaine reflète de manière adéquate ce qui 
apparaissait dans la langue-source. Puisque se faire compris par le lecteur n’était 
qu’un but secondaire, l’aspect linguistique obtenu sera comparable plutôt aux 
exigences et aux structures de la langue-source qu’à celles de la langue-cible. Ce 
sont les causes principales pour lesquelles les textes moldaves et valaques sont 
plus liés aux formes des modèles étrangers, aux modalités de conceptualisation 
de ceux-ci, l’aspect littéraire y étant bien moins exercé dans la direction de 
la concrétisation des valences de la langue. Orientés vers les exigences de la 
langue roumaine et libres du corsage des langues étrangères, souples et dirigés 
vers leur compréhension par les récepteurs, les textes transylvains ont utilisé 
le modèle afin de considérer les possibilités du moyen plutôt que les matrices 
de celui-ci, la langue en tant qu’instrument et non en tant que but, le résultat 
de la communication, et subsidiairement celui du processus – et même alors 
seulement pour améliorer la communication et l’efficacité de la transmission du 
message. Quoique les deux situations n’existent pas à l’état pur, dans la période 
du roumain littéraire ancien, dans les espaces de l’est et de l’ouest du territoire 
daco-roumain, grâce au poids différent de ces deux dominantes, les résultats 
obtenus étaient sensiblement différents. 

Si l’on regarde attentivement l’espace orthodoxe roumain de l’est et du sud on 
pourrait croire qu’on constate là une focalisation sur l’idée de la sacralité du 
texte biblique, rendu par une langue sacrée (le slavon) – d’où le désir de garder à 
tout prix la relation privilégiée avec cette langue. Mais, si l’on observe également 
que la « langue de l’orthodoxie » aurait dû être le grec, et non le slavon, on peut 
comprendre que la situation dans la région roumaine mentionnée n’est pas due à 
la relation organique et immédiate entre l’orthodoxie et le monde slave, mais au 
fait que les zones de l’est et du sud du territoire roumain étaient sous l’influence 
politique et culturelle slave. Autrement dit, en principal, l’orientation vers les 
textes slaves découle de facteurs d’ordre culturel, et non confessionnel.

A l’ouest du territoire roumain, la situation n’était pas, probablement, trop 
différente jusqu’à l’arrivée des Magyars et à l’instauration de leur domination. 
Avec la Réforme, les différences apparues et aiguisées après le XIe siècle allaient 
connaître une nouvelle dimension. La diffusion de l’idéologie de la Réforme – 
qui avait déjà éliminé l’idée de la sacralité du latin – conduit à l’annulation 
du concept de « langue sacrée », mettant en évidence l’idée que ce qui est 
important, c’est que le texte arrive au récepteur sous des formes intelligibles, 
de nature à déterminer l’interpénétration du contenu conceptuel du texte avec 
le récepteur. Dans ce contexte, ce qui compte vraiment c’est que la langue-
cible trouve la langue-source la plus adéquate pour que la traduction satisfasse 
les désidérata susmentionnés.

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



280

Cette réalité culturelle et linguistique se confrontait à une exigence d’ordre 
confessionnel : dans l’espace roumain orthodoxe, il était inconcevable (et à 
présent, il y a presque la même situation) qu’une traduction n’ait pas pour source 
(comme concession majeure : pour source principale) un texte slavon ou grec, 
et encore presque inacceptable ou à peine concevable que celle-ci ait parmi ses 
sources le texte latin ou un texte appartenant à une confession occidentale. Dans le 
contexte de l’échec consistant dans le fait que les traductions selon le texte slavon 
n’arrivaient pas à avoir une utilité – car elles n’arrivaient pas à se faire comprendre 
par le lecteur – on a entendu que la réalité profonde reste toujours la réalité 
linguistique. C’est pourquoi on a fait appel aux versions en d’autres langues (en 
Transylvanie, des versions qui avaient prouvé leur efficacité à l’Occident protestant 
et catholique). Même la bb, suivant, bien sûr, un texte grec, va quand même utiliser 
une version créée, en premier lieu, sur des critères philologique-linguistiques. 
Toujours inadmissible dans la conscience du public, ce fait a été dissimulé de 
diverses manières, à commencer par les discours rassurants des préfaces, passant 
par l’utilisation du matériel lexical et des constructions syntactiques propres au 
slavon, et jusqu’à la combinaison de ces moyens au niveau des gloses. Dans les 
conditions où dans la conscience des récepteurs il y avait un très fort facteur 
confessionnel. Il a fallu donc que les traducteurs respectent en secret la condition 
d’intelligibilité, aussi bien que les sollicitations réelles de la part d’une langue 
qui avait à développer ses propres moyens d’expression, capables d’assurer la 
translation réelle des contenus. En comprenant que l’important n’était pas le texte 
en soi ou la langue qui le véhiculait, mais les effets réels de la traduction et de la 
réception du contenu conceptuel véhiculé, comprenant aussi que ces désidérata 
ne pouvaient pas être réalisés si l’on respectait strictement les impositions d’ordre 
confessionnel, ces traducteurs allaient essayer de produire l’effet, en simulant le 
respect de la condition.

Editions de la Bible

B.germ. = Die Bibel, oder die ganze Heilige Schrift des altern und neuen Testaments. Nach der 
deutschen Uebersetzung Martin Luthers, Stuttgart, 1970.

B.Hebr. = Biblia Hebraica ex recensione Aug. Hahnii cum Vulgata interpretatione Latine, 1 Genesis – II 
Regum, Lipsiae, MDCCCLXVIII.

B.Jer. = La Bible de Jérusalem traduite des textes originaux (...) par B. et L. Hurault, J. Van Der 
Meersch, Paris, 1994

B.magh. = Biblia (…), Budapest, 1976.

B.Orth. 2001 = Biblia (...), Bucureşti, 2001, version par Bartolomeu Valeriu Anania.

B.Osb = Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem (...), Stuttgart, 1975.

B.P. = La Sainte Bible Polyglotte, contenant le texte hébreu original, le texte grec de la Septante 
le texte latin de la Vulgate et la traduction française de M. L’Abbé Glaire avec les différences 
de l’hébreu, des Septante et de la Vulgate; (...) par F. Vigouroux, Ancien Testament, tome I Le 
Pentateuque, Paris, 1900.

de Carrières = Sainte Bible contenant l’Ancien et le Nouveau Testament avec une traduction 
française en forme de paraphrase, par le R.P de Carrières, et les commentaires de Menochius, 
tome premier, Lille, 1843.

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



281

K.J. = The Old Testament The Authorized or King James Version of 1611 (...), Cambridge, 1996.

Lagarde = Librorum Veteris Testamenti canonicorum, pars prior, graece, Pauli de Lagarde (...) 
Gottingae, 1883.

N.T. engl. = The New English Bible New Testament, Oxford, Cambridge, 1961.

N.T.gr. = Novum Testamentum Graece et Latine. Textum graecum post E. Nestle et E. Nestle (...), 
Stuttgart, 1984.

Novum Testamentum Graece et Latine. Textum graecum post E. Nestle et E. Nestle (...), Stuttgart, 
1984 (pot A.T. la sigle a été utilisée pour Biblia sacra secundum Vulgatam clementinam (...), 
Ratisbonae, 1922).

Segond = La Sainte Bible traduite sur les originaux hébreu et grec par Louis Segond, avec les 
parallèles chaînes de références, notes explicatives et commentaires de C.I. Scofield, Paris, 1989.

Sept. = H ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ ΚΑΤΑ ΤΟΥΣ ΕΒΔΟΜΗΚΟΝΤΑ / VETUS TESTAMENTUM GRAECUM juxta 
Septuaginta interpretes, ex auctoritate Sixti Quinti Pontificis Maximi Editum juxta exemplar 
originale Vaticanum. (...) Cum latina translatione, animadversionibus, et complementis ex aliis 
manuscriptis. Cura et studio J.N. Jager (...) tomus primus, Parisiis, M DCCC LXXVIII.

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes (...), Leges et historiae (éd. 
Alfred Rahlfs), Stuttgart, 1935.

Vulg. = Biblia sacra secundum Vulgatam clementinam (...), Ratisbonae, 1922.

Editions des textes

bb = Biblia 1688, édition par V. Arvinte, I. Caproşu, Al. Gafton, Laura Manea, N.A. Ursu, 2. vol., Iaşi, 
2001, 2002.

cb = Codicele Bratul, édition par Al. Gafton, Iaşi, 2003.

cp = Texte de limbă din secolul XVI réproduite en facsimiles par I. Bianu, membre de l’ Academie 
Roumaine. IV. Lucrul Apostolesc. Apostolul tipărit de diaconul Coresi la Braşov în anul 1563, 
Bucureşti, 1930.

cs = Codex Sturdzanus, étude philologique, étude linguistique, édition de texte par Gh. Chivu, 
Bucureşti, 1993.

cv = Codicele Voroneţean, édition critique, étude philologique et étude linguistique par Mariana 
Costinescu, Bucureşti, 1981.

dî = Documente şi însemnări româneşti din secolul al XVI-lea, texte établi par Gheorghe Chivu, 
Magdalena Georgescu, Magdalena Ioniţă, Alexandru Mareş şi Alexandra Roman-Moraru, introduction 
par Alexandru Mareş, Bucureşti, 1979.

drb = Documente româneşti (...), premier tome, fasc. 1-2, Bucureşti, 1907.

drh XIX = Documenta Romaniae Historica, A. Moldova, vol. XIX (1626-1628), volume par Haralambie 
Chirca, Bucureşti, 1969.

ev.sib = Evangheliarul slavo-român de la Sibiu 1551-1553, étude philologique par acad. E. Petrovici, 
étude historique par L. Demény, Bucureşti, 1971.

legi Mold. = Carte romînească de învăţătură 1646, édition critique (coord. Andrei Rădulescu), 
Bucureşti, 1961.

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



282

legi Munt. = Îndreptarea legii 1652, édition coordonée par Andrei Rădulescu, Bucureşti, 1962.

mc = Miron Costin, Opere, édition critique (...) par P.P. Panaitescu, 1958.

mld = Monumenta Linguae Dacoromanorum. Biblia 1688, vol. I Genesis, Iaşi, 1988, vol. II Exodus, Iaşi, 
1991, vol. III Leviticus, Iaşi, 1993, vol. IV Numerii, Iaşi, 1995, vol. V Deuteronomium, Iaşi, 1997.

ntb = Noul Testament (...), Alba Iulia, 1998.

po = Palia de la Orăştie (1582), vol. I, Textul, édition par V. Arvinte, I. Caproşu, Al. Gafton, Iaşi, 2005.

ps.c = Psaltirea, édition par B. Petriceicu Hasdeu, premier tome, le texte, Bucuresci, 1881 [on a 
consulté aussi Coresi, Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu psaltirile coresiene din 1570 
şi din 1589, texte établi et introduction par Stela Toma, Bucureşti, 1976].

ps.h = Psaltirea Hurmuzaki, I, étude philologique, étude linguistique et édition par Ion Gheţie et 
Mirela Teodorescu, Bucureşti, 2005.

ps.s = Psaltirea scheiană comparată cu celelalte Psaltiri din sec. XVI şi XVII traduse din slavoneşte, 
édition critique par I.-A. Candrea, Bucureşti, 1916.

ps.s b = Bianu, Ion, Psaltirea Şcheiană, t. I, Textul în facsimile şi transcriere, Bucuresci, 1889.

varl = Varlaam, Opere, Chişinău, 1991 [on a consulté aussi Varlaam, Cazania (1643), édition par J. 
Byck, Bucureşti, 1965].

vs = Dosoftei, Viaţa şi petreacerea svinţilor, Iaşi, 1682-1686.

Notes
1 Il convient de remarquer que, en dehors de l’Europe, au nord de l’Afrique surtout, la traduction 
du texte biblique a été réalisée tôt, de la façon la plus naturelle et sans le complexe de la sacralité 
de la langue.
2 Même à présent, la mentalité populaire ne conçoit pas l’existence d’une traduction de la Bible qui 
soit réalisée par des traducteurs polyglottes spécialisés, c’est-à-dire d’une traduction dépourvue 
de la « bénédiction » sacerdotale, tout comme la lecture de la Bible n’est pas comptée parmi les 
nécessités, tandis que les Églises Occidentales se sont préoccupées – depuis même les premiers 
siècles du christianisme – à coopter et à préparer des érudits capables de produire des traductions 
élaborées, encourageant à la fois la lecture du texte sacré par le simple fidèle. 
3 On ne pourra jamais trop souligner la contribution des idéologies occidentales (catholique, 
d’essence romane et, surtout, protestante, d’essence germanique) à l’amorcement et au 
déroulement de l’activité de traduction des textes religieux dans l’espace orthodoxe roumain. 
(Pour une image sur cette situation complexe, voir Ernst Christoph Suttner, Teologie şi biserică la 
români, De la încreştinare pînă în secolul XX. Tîrgu-Lăpuş : Galaxia Gutenberg, 2011). Quoique le 
processus de sélection des textes n’échappe pas complètement aux marques cultuelles, ce sont 
celles d’ordre culturel qui restent les plus fortes.
Le fait que dans l’espace orthodoxe roumain les textes du XVIe siècle n’utilisent pas le grec, mais 
uniquement le slavon,  ne peut pas être lié exclusivement ou seulement à l’aspect confessionnel, 
mais au caractère dominant de l’influence culturelle slave de l’époque, en Moldavie et en Valachie. 
Dans le siècle suivant, au bout d’une période de slavonisme culturel, le grec deviendra le modèle 
principal, en ouvrant la voie d’un processus de grécisation culturelle. En fait, les deux influences 
ont à l’origine la configuration culturelle de la région, la dominance culturelle étant le résultat 
de  l’interaction politique. C’est pourquoi, en pleine époque de slavonisme culturel, l’acte même 
de traduction en roumain des textes est déterminé par les influences de la Réforme. Certains des 
textes du XVIe siècle résultent de la poursuite des modèles protestants, et au siècle suivant, un 

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



283

texte tel la Bible de 1688 va paraître par la contribution massive d’une édition protestante de la 
Septante.
4 En ce qui concerne le besoin de comprendre le texte sacré et les implications pratiques qui en 
découlent, voir la fin de la préface du ntb : « Cela vous est donné par Dieu le Père et par notre 
Seigneur Jésus Christ, que le Saint Esprit vous illumine pour que vous compreniez la volonté de Sa 
sainteté et accomplissiez ce qui est écrit dans ce livre, pour la grâce de Dieu et votre rédemption ».
5 Il est très important d’observer que, pratiquement, aucun texte traduit ne s’édifie pas 
exclusivement par l’emploi de l’un des deux procédés. Déduits du comportement des traducteurs, 
ceux-ci sont théoriques. En réalité, les traducteurs se servent des deux moyens. Quand même, la 
division en deux groupes correspond à la réalité et elle est imposée par le poids des deux voies 
théoriques dans l’acte de la traduction, et ce poids est absolument significatif.
6 A la rigueur, il faut souligner qu’on a à faire avec un cas spécifique où un énoncé est tiré de son 
contexte, et ensuite utilisé dans un tout autre sens que celui que cet énoncé-là était destiné à 
construire. Dans le passage en question, Saint Paul se réfère à un problème concret de l’Église de 
Corinthe : le déséquilibre produit entre « le parler en langues » et la « prophétie ». Dans ce contexte 
on prononce le verset que les protestants, dans un acte d’appel à l’autorité, ont consacré : αλ͐λὰ ε͐ν 
ε͐κκλησιʹαͺ θεʹλω πέντε λόγους τωͺ νοϊʹ μου λαλῆσαι, ι͑ʹνα καὶ α͐ʹλλους κατηχήσω ὴ͐ μυρίους λόγους 
εην γλώσσηͺ (Sept.), „Sed in Ecclesia volo quinque verba sensu meo loqui, ut et alios instruam : quam 
decem millia verborum in lingua” (Vulg.). Bien sûr, ce procédé est fréquent dans le domaine religieux, 
car ceux qui l’ont inventé – probablement – étaient les herméneutes, les exégètes, les interprètes, les 
maîtres, ceux qui arrivaient à expliquer n’importe quoi par n’importe quel moyen.
7 Bien qu’à deux tranchants, sous l’aspect raisonnable, cet argument fait appel à la tolérance 
de la part d’un être qui comprend les faiblesses humaines, situation dans laquelle – comme 
conséquence de la modalité rhétorique pratiquée, et apparemment de manière paradoxale – se 
trouve le traducteur, mais qui est perçu comme étant placé dans une position supérieure à celui 
auquel on fait appel. En fait, de manière sous-jacente, on a affaire à une menace : «ne jugez pas, 
et vous ne serez pas jugés! ». Voir, par exemple, la Préface à la po : « et nous les offrons à vous, 
nos frères Roumains, lisez et ne jugez pas avant de lire, car vous avez à découvrir un grand trésor 
spirituel. C’est pour l’amour de Dieu que nous avons peiné; ce n’est pas une main d’ange, mais 
une main lourd de pêcheur qui a traduit; et si l’on trouvera des fautes dans le ciel de Dieu, c’est 
sûr que ce n’est pas de notre volonté, et tous devraient le lire, bénissez et Dieu vous bénisse vous-
même. Amen », ensuite : « Avant tout, nous prions les lecteurs de ce livre de ne pas nous juger 
immédiatement, avant de considérer les sources et d’apprendre comment nous avons procédé. 
C’est vrai, nous ne sommes que de simples humains et il est possible d’avoir commis des erreurs, 
quoique nous ayons essayé de ne pas fauter » (la Préface au ntb), « Nous te prions humblement, 
fidèle lecteur, si, en lisant ce livre sacré et divin, tu vas trouver des fautes dans cette entreprise 
à nous, ne nous maudis pas, mais, en bon chrétien, corrige, et ne te fâche pas, car nous aussi 
nous sommes humains, souffrants, soumis à la faiblesse qui ne laisse personne rester sans faute. 
Et dans la mesure de nos capacités, nous avons zélé, et nous avons fait imprimer conformément 
à ce que nous avons trouvé dans la source. Pardonne-nous, on te prie, pour que le tout-puissant 
Dieu te pardonne, à ton tour, et nous prions à Lui que son don et sa grâce soient avec toi en 
permanence » (la Postface à la bb).
8 Voir aussi la Préface à la po : « Voila pourquoi il faut lire et respecter l’ancienne loi et les livres des 
prophètes : pour bien de bénéfices et de profits, car celui qui ne les lit pas ne connaîtra pas la grâce 
de Dieu, puisque là parlent l’Évangile et les Apôtres, et qui ne lit pas ne connaît pas, dit Jésus dans 
Luc, 14, Matthieu, 40 : „Au temps du prophète Elie, il y avait beaucoup d’affamés et de lépreux”. 
Lis ailleurs aussi. Encore, tu ne connaîtras pas aucune grâce de Dieu si tu ne lis pas là, car la grâce 
de Dieu y abonde; en lisant, tu apprendras ce que tu dois savoir, et quand tu lis, ne te trompe pas, 
il faut que tu saches quel est le problème là, à savoir, tu liras que les saints patriarches Abraham, 
Isaac, Jacob et d’autres avaient plusieurs épouses, et ne crois-tu pas qu’ils aient pêché en vivant 
ainsi, mais qu’ils sont des saints ».
9 « si tu te donnes la peine d’étudier en détail le sens de ces Saintes Écritures et que tu le compares 
avec d’autres sources, outre celles grecque, latine, slavonne ou en d’autres langues, et il n’y 
correspondra pas, ne t’empresse pas de médire, mais recherche-tu et tu vas trouver, parmi d’autres 

Sources déclarées et sources réelles. Le cas des anciennes traductions roumaines de la Bible

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint



284

versions en grec, le texte paru à Francfort, qui reproduit l’ancienne version de 72 maîtres juifs, que 
Ptolémée a fait traduire les Saintes Écritures Anciennes d’hébreu en grec. Donc, les traducteurs 
de ces Écritures ont choisi la plus authentique et ont traduit d’après elle » (la Postface à la bb). Ce 
texte indique, par lui-même, que telles versions étaient connues et qu’elles circulaient. C’est la 
même chose que suggère la Préface à po : « Peu d’entre eux ne sont pas parus en roumain, parmi 
ces livres serbes ou grecs, mais maintenant, en plus de ça, on imprime ces deux premiers livre du 
prophète Moïse ». (s.n.)
10 Ce n’est qu’au milieu du siècle suivant que le Nouveau Testament de Bălgrad, texte ayant une 
toute autre autorité et géré par un membre du haut clergé, allait déclarer la source latine, mais 
en dernière position, c’est-à-dire à l’inverse de sa position réelle dans le cadre de la traduction.
11 Pas totalement, car Vulgata ne résulte pas exclusivement de la Septante, et le Pentateuque 
d’Heltai ressort du texte hébraïque. Tout de même, ce qui est à retenir c’est la séquence n’affirme 
pas explicitement que la po serait le résultat de la traduction des textes hébreu, grec et slavon.
12 Serbe veut dire slavon.
13 Même si l’on a en vue le processus – assez assidûment conduit et déroulé, spécifique à la zone 
où il y a eu des contacts entre les Roumains et les Magyars – par lequel l’élément slave a été 
concurrencé par le hongrois, vaincu ou tout seulement exilé dans les régions « raréfiées » du 
système paradigmatique de la langue (processus similaire à celui exercé par l’élément slave sur 
l’élément latin hérité), on ne pourrait pas considérer que de pareils termes étaient inconnus au 
traducteur et que pour leur transport dans le texte il aurait fallu un effort spécial ou la poursuite 
de la source slave. Tout au contraire, vu le processus esquissé, la présence, dans le texte de la 
Palia de Orăştie, des termes d’origine slave qui n’étaient plus employés ou qui étaient devenus 
peu fréquents sur le territoire où la po a été élaborée, est un indice aussi fort que possible du désir 
du traducteur d’utiliser de tels termes. Le fait que le récepteur local et ordinaire aurait pu être 
un peu déconcerté, serait compensé par les mêmes procédés, qui promouvaient des régionalismes 
hongrois.
14 Il paraît étonnant que, tandis qu’aux livres bibliques on a donné des titres slavons, pour l’ensemble 
du recueil on a opté en faveur du titre grec : Paleia. Ce n’est qu’un faible mouvement ayant le rôle 
de confirmer l’idée que l’une des sources de la traduction a été grecque.
15 Tout discours nécessite (à l’intérieur ou en marge) un métadiscours (qui reste, tout de même, 
incomplet), essentielle étant la manière dont se déroule la relation symbiotique langue – pensée. 
Cela, on peut l’observer le mieux dans le discours spécialisé (religieux, juridique, par exemple) où 
les prêches, les explications, les interprétations sont nécessaires tout le temps, les malentendus 
conduisant souvent à l’annulation du discours principal (ce qui provoque des hérésies ou des 
illégalités).
16 La traduction en grec du nom hébreu a fait que le texte biblique se charge d’une glose explicative, 
qu’il l’englobe et que, ultérieurement, faisant partie du texte sacré, elle passe en latin et en slavon 
(Ταβιθά, η̃ διερμηνευομένη λέεται Δορκάς; « Tabitha, quae interpretata dicitur Dorcas »; Tabita 
iaje skazaema glagolaetsen Srna). (Le fait que le texte latin ne procède de même que le grec, et 
qu’il ne traduise pas le nom Tabitha, mais qu’il rende le terme présent dans la version grecque 
est éloquent pour la mesure où le texte sacré englobe la glose en lui transmettant ainsi toute sa 
sacralité; il faut mentionner que les traductions roumaines du XVIe siècle allaient procéder comme 
les textes grec et slavon, rendant le mot en roumain, et respectivement en slavon.)
17 D’où l’on ne peut pas déduire que les traducteurs de la ntb ont utilisé la version syro-chaldéenne 
(aramaïque) de l’Évangile selon Matthieu!

Synergies Roumanie n° 7 - 2012 pp. 257-284

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:29 UTC)
BDD-A2360 © 2012 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

