
305 
 

BALCANOLOGIA ŞI SPECIFICUL LITERATURII ROMÂNE 

 

 

Drd. Călin CRĂCIUN 

Universitatea „Petru Maior”,  Târgu-Mureş 

 

Abstract 

The study Balcanologia şi specificul literaturii române attempts to set the role of the Balkan component 
in the frame of Romanian culture and literature, realizing a critical analysis of Mircea Muthu’s studies in the 
field called “balkanology” and the derived field of Romanian literary Balkanism. At the same time, it aims to 
investigate Eugen Negrici’s contestation of literary Balkanism, so that we have also set to rehabilitate the 
concept through the argumentative invalidation of the dispute. 

 

 

Mircea Muthu este la noi cel mai consecvent cercetător al fenomenului cultural numit 

„balcanism”, studiul său întinzându-se, temporal vorbind, pe mai bine de treizeci de ani. 

Consecvent rămâne cercetătorul nu numai în ceea ce priveşte obiectul său de studiu, ci şi în 

privinţa metodei şi a concluziilor, tinzând mereu să parcurgă drumul înţelegerii după un 

model pe care l-ar dori cât mai eliberat de infuzii subiective, epistemologic, vizând 

descoperirea unor teoreme care, odată enunţate, ar vrea să rămână pentru totdeauna valabile, 

astfel că în Balcanismul literar românesc
1, studiul său cel mai amplu, şi-au putut găsi loc, 

încadrate organic şi fără eforturi prea mari de adaptare, concluzii sau studii anterioare, lansate 

pentru prima dată încă din 1976, când apărea Literatura română şi spiritul sud-est european
2. 

Prin cerecetarea sa asupra „balcanismului literar”, componenta estetică a fenomenului 

cuprins de domeniul numit „balcanologie”, Mircea Muthu încearcă scanarea întregului areal 

balcanic în scopul stabilirii riguroase a trăsăturilor culturale specifice acestei zone, trăsături pe 

care le consideră tributare destinului istoric comun tuturor popoarelor din acest spaţiu, destin 

cristalizat atât în perioada bizantină, cât şi în cea a turcocraţiei. Bineînţeles, autorul este 

interesat în primul rând de constantele literare, decelabile din punct de vedere morfologic, dar 

demersul său este extins până la cuprinderea graniţelor comparativismului, etnologicului sau 

sociologicului, astfel încât cea vizată cu adevărat este tocmai „o forma mentis, recognoscibilă 

în dinamica socială precum şi în cea a valorilor estetice.”3 Tocmai de aceea, miza cercetărilor 

lui Mircea Muthu este depăşirea cadrului restrictiv al etnicismului, insistând asupra conturării 

unui destin cultural comun al ţărilor balcanice, care ar putea fi apoi integrat, cu notele lui 

                                                
1 Mircea Muthu, Balcanismul literar românesc, I-III, Cluj-Napoca : Ed. Dacia, 2002. 
2 Mircea Muthu, Literatura română şi spiritul sud-est european, Bucureşti: Editura Minerva, 1976. 
3 În Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Bucureşti: Ed. Libra, 1999, p. 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



306 
 

specifice, întregului areal european. Bineînţeles, tocmai aceste note specifice ar putea 

constitui, consideră autorul, adevăraţi nutrienţi pentru organismul culturii europene.4 

Dincolo însă de identificarea aşa-numitei vocaţii europene, moştenită direct de la 

„romanitatea orientală”, Mircea Muthu vorbeşte răspicat şi de faptul că aceeaşi „romanitate 

orientală” ar exprima „un destin istoric colectiv dar şi coordonate din psihia carpato-

dunăreanului, născută din dialogul celor două tradiţii, de la un moment dat îngemănate – 

agricolă şi păstorească”5. Aşadar, oricât interes ar manifesta faţă de constantele culturale ale 

universului balcanic în întregul său, autorului i se manifestă şi un interes accentuat pentru 

conturarea tuşelor restrânse care definesc specificul naţional românesc. Iar credinţa că 

„imaginarul artistic e cea mai bună diagnoză pentru psihologia etnică a unui popor” nu face 

altceva decât să reînvie o concepţie care a făcut carieră în deceniul al treilea al secolului XX6 

şi să invite la analiza minuţioasă a producţiilor literare autohtone. 

Metodologic vorbind, Mircea Muthu îşi fixează ca puncte de reper atât nivelul literar 

folcloric, cât şi cel cult. În privinţa abordării literaturii populare, se recunoaşte aderenţa faţă 

de modelul instituit de Dumitru Caracostea, care vizează o investigare pe principiul 

concentricităţii, ceea ce presupune decelarea, pe filieră comparativă, a motivelor balcanice de 

cele universale, urmând identificarea clară a motivelor etnice româneşti7. Tocmai de aceea 

studiul Permanenţe literare româneşti din perspectivă comparată – publicat în 1986 şi care a 

devenit, în 2002, cu mici inserţii, cel de-al doilea volum al Balcanismului literar românesc 

(subintitulat Permanenţe literare) – cuprinde şi o radiografiere a literaturii folclorice în scopul 

decelării temelor sau a motivelor definitorii atât pentru spaţiul balcanic, cât şi pentru cel 

românesc. Meşterul Manole, încadrat tipului tragic, haiducul sau înţeleptul rătăcitor devin 

astfel componente emblematice ale spiritului românesc, cu atât mai mult cu cât au avut o mare 

înrâurire asupra literaturii culte, înrâurire dovedită de multiplele prelucrări literare din operele 

diverşilor autori. În cadrul demersului său, Mircea Muthu manifestă totuşi un interes relativ 

scăzut faţă de nivelul folcloric, ca dovadă puţinele certificări de această natură aduse în 

sprijinul conturării specificului românesc sau al celui balcanic, dacă le raportăm la abundenţa 

celor venite din domeniul cult, care ocupă hotărât prim-planul analitic şi argumentativ. E 

                                                
4 Cf. Ce poate aduce sud-estul?, în Mircea Muthu, Balcanismul literar românesc, vol. III, Balcanitate şi 

balcanism, Cluj-Napoca : Ed. Dacia, 2002, pp. 142-144. 
5 Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Bucureşti: Ed. Libra, 1999, p.18. 
6 În special datorită lui Garabet Ibrăileanu, pentru care încadrarea operei individuale în sufletul poporului este o 

adevărată fatalitate: „Acel caracter specific naţional al unei literaturi nu se datoreşte atât subiectului operei de 
artă – forţamente naţional – cât sufletului scriitorului, felului cum observă viaţa şi cum o redă” (G. Ibrăileanu, 
Caracterul specific în literatură, „Viaţa românească”, XIV, nr. 6/1923, Apud Opere, vol. 5, Ed. Minerva, 1977, 
p. 93). De asemeni, datorită lui Mihail Ralea, care concluziona în articolul Etnic şi estetic, tot din „Viaţa 
românească”, XIX, nr. 2, 1927, pp. 230-243, că „Artistul naţional are şi stilul individual, plus pe celălalt 
social”, astfel că arta este „expresia sufletului” etnic. 

7 În Dumitru Caracostea, Poezia tradiţională română, vol. II Bucureşti: E.P.L., 1969, pp. 131-132.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



307 
 

adevărat că micul tom Făt-Frumos şi „vremea uitată”
8, scris în colaborare, ar veni în 

completarea argumentării din domeniul reflectării folclorice a trăsăturilor definitorii ale 

spiritualităţii tradiţionale, printr-o analiză minuţioasă a basmului Tinereţe fără bătrâneţe şi 

viaţă fără de moarte, dar nu reuşeşte să sporească hotărâtor componenta argumentativă a 

domeniului. Cu siguranţă motivul acestei abordări oarecum marginale a relaţiei dintre folclor 

şi ceea ce autorul numeşte „psihologia etnică a unui popor”9 este credinţa, declarată încă din 

1986, în faptul că „imaginea omului din acest spaţiu – balcanic (n.n.) – ne este restituită şi 

făcută sensibilă în primul rând de literaturile culte, a căror diversificare tematică şi estetică e 

direct legată de ecloziunea naţiunilor” (s.a.). Această afirmaţie, reiterată în 2002 prin  

conferirea unui plus de importanţă datorat integrării sale chiar în Cuvântul introductiv al 

Balcanismului literar românesc (I), cu simpla transformare a cuvântului culte în moderne
10, 

se dovedeşte, la o analiză atentă, aplicabilă fructuos în cadrul studiului „balcanologic”, însă – 

după cum vom vedea în cele ce urmează – doar parţial operantă în cadrul demersului interesat 

strict de identificarea trăsăturilor specifice sufletului etnic românesc şi de înţelegerea modului 

în care acest suflet se manifestă în cadrul literaturii române, configurându-i acesteia notele 

originalităţii. Înainte de a arăta aceasta, merită spus că o importanţă radicală nivelului cult al 

literaturii în decelarea tuşelor etnice, coroborată unei maxime minimalizări a nivelului 

folcloric, susţinea încă de prin 1924 Camil Petrescu „Sufletul unui scriitor mare este sinteza 

sufletească a unui popor la un moment dat. Nu tradiţiile sunt sufletul unui popor, ci scriitorii, 

gânditorii şi artiştii lui, oricum ar fi ei, cu condiţia să fie mari”.11 

Un alt motiv al concentrării pe nivelul cult este reprezentat de însăşi originea citadină a 

balcanismului ca fenomen spiritual: „ Balcanismul se legitimează astfel ca produs al 

urbanismului în dezvoltare” (s.a.)12, ceea ce presupune că eventualele accente care i se pot 

atribui au putut pătrunde doar târziu în creaţia folclorică. Consecinţa directă a acestui fapt este 

că prin spirit balcanic se înţelege doar o componentă a celui românesc, tocmai de aceea 

manifestarea sa literară fiind una cu acoperire parţială în cadrul literaturii române: „Vorbim 

aşadar de balcanismul unei părţi din literatura română până spre finele secolului trecut [sec al 

XIX-lea – n.n.], iar în perioada modernă, adică în secolul XX, de prelungiri care multiplică şi 

consolidează în acelaşi timp balcanismul pe latura estetică. Problema, deci, e de a găsi nu 

                                                
8 Mircea Muthu, Maria Muthu, Făt-Frumos şi „vremea uitată”, Bucureşti: Ed. Libra, 1988. 
9 În Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Ed. cit., p.26. 
10 Op. cit., p. 16: „imaginea omului din acest spaţiu ne este restituită şi făcută sensibilă în primul rând de 

literaturile moderne, a căror diversificare tematică şi estetică e direct legată de ecloziunea naţiunilor” (s.a.). 
11 Cf. Camil Petrescu, Literatură naţională. Artă pur şi simplu, „Cugetul românesc”, III, nr 2-4 (aprilie-iunie), 

1924, articol reluat sub titlul Suflet naţional în Camil Petrescu, Teze şi antiteze, Bucureşti, 1936. 
12 Mircea Muthu, Balcanismul literar românesc, ed. cit., vol. II, Etapele istorice ale conceptului, pp. 80-81.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



308 
 

tipare, ci filoane aurifere, subţiri, ce dau savoare şi graţie unui important sector de 

literatură.”13 

* 

Mircea Muthu rămâne deci la o oarecare distanţă de cercetătorii pentru care a devenit un 

adevărat truism că folclorul este depozitarul de drept a ceea ce s-ar numi „suflet etnic”14, 

rămânând cantonat cu precădere la nivelul modului în care experienţa „turcocraţiei”, resimţită 

ca traumatizantă de către români şi de celelalte popoare balcanice, a generat un întreg 

complex cultural, definit, în esenţă, de aşa-numita tentativă a „răscumpărării estetice”, însoţită 

de construirea unui şir de motive literare şi, mai ales, de atitudini sau de caracteristici ale 

gândirii. Valorizarea mitului semiantropomorf, prelucrarea imaginii haiducului, a înţeleptului 

rătăcitor sau a parvenitului, insistenţa asupra unor motive literare ca Bizanţul, roata, lumina 

sau drumul reprezintă toate constante ale literaturii române şi ale celei, mai largi, balcanice, 

fiind generate, în viziunea autorului, tocmai de condiţiile social-politice specifice zonelor de 

influenţă otomană. De asemeni, sentimentul tragic ce domină omul din acest spaţiu în 

confruntarea sa cu vicisitudinea istoriei, „coabitarea activismului cu contemplativismul”15 sau 

configurarea speciei lui „homo duplex”, înţeleasă ca „veritabilă filosofie a supravieţuirii”16 

constituie, alături de alte aspecte similare, trăsături ale întregului spirit balcanic, apărute ca 

efecte ale condiţiilor social-politice care s-au suprapus cristalizărilor bizantine din acest areal. 

Aşa cum se observă din abordarea lui Mircea Muthu a trăsăturilor specifice ale literaturii 

române, acestea sunt alimentate de reflexele unor acumulări mentalitare de sursă medievală, 

înscriindu-se, în ciuda prezenţei unor accente specifice, în familia balcanică, deopotrivă 

eteroclită şi unitară. Desigur, atât metoda folosită, dar mai ales obiectivul căruia aceasta îi 

serveşte, lasă în fundal interesul pentru abordarea nivelurilor folclorice care, profund ancorate 

în arhaic, nu îşi mai găsesc viabilitate totală în modelul determinist ce porneşte de la 

postulatul influenţei coliziunii dramatice dintre lumea bizantină şi cea a semilunii. Tocmai din 

această cauză, putem spune, demersul interesat de identificarea clară a elementelor ce conferă 

originalitatea viziunii româneşti transistorice, reflectată în literatură, ar putea fi în aparenţă 

minat de fisura intervenită între nivelul arhaic şi noua realitate culturală impusă de contactul 

cu puterea otomană. Ideea unei astfel de fisuri este însă valabilă numai în cazul în care nivelul 

folcloric îl concepem încă drept o amplă formulă culturală imuabilă, împietrită, cu structuri ce 

                                                
13 Ibidem, p.143. 
14 Această idee este constituenta nucleului sămănătorist, găsindu-şi formulările cele mai fericite în filozofia 

blagiană (Cf. Lucian Blaga, Spaţiul mioritic, ed. a II-a, Bucureşti, Ed, Oficiul de Librărie, 1937), dar e 
prezentă şi în „psihologismul” lui Constantin Rădulescu Motru (Cf. lucrarea sa, intitulată Personalismul 

energetic, Editura Casa Şcoalelor, 1927.) 
15 Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Ed. cit., p.30. 
16 Ibidem, p.88. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



309 
 

ar rămâne stabile indiferent de transformările sociale ori de evoluţia tehnologică exterioare. 

Ca o paranteză fie spus, aceasta este perspectiva predominantă ce răzbate în demersurile 

folcloriştilor noştri, care caută în continuare ca prin cutare rit ori fapt cultural să reconstituie, 

după principiul puzzle, încă o părticică din sistemul gândirii etnice originare. Studiul lui 

Mircea Muthu ne pune însă – e drept că fără teoretizări explicite – în faţa unei alte 

perspective: componenta arhaică, ce constituie baza dezvoltărilor folclorice, e supusă, cu tot 

dramatismul implicat, unui proces evolutiv, având deci o natură proteică, expusă 

metamorfozei tocmai datorită factorilor socio-politici capabili să dicteze raportări la noi valori 

şi atitudini17. Un astfel de factor a fost experienţa vasalităţii faţă de otomani, generatoare de 

un complex de elemente care au metamorfozat spiritul etnic. În mod cert, metamorfoza de 

care vorbim e vizibilă şi în cadrul producţiei folclorice. E suficient să observăm fie şi doar 

apariţia motivului conflictului feudal ori insinuarea caracterului de legendă hagiografică în 

balada Monastirea Argeşului pentru a concluziona că o creaţie ale cărei origini sunt mult mai 

timpurii decât legendarul Negru-Vodă ajunge până la împietrirea formală impusă de notaţia 

scripturală doar prin adaptare permanentă la nevoile spirituale ale comunităţilor în al căror 

patrimoniu cultural este valorizată. Creaţiile folclorice – se ştie acum prea bine – au fost mai 

degrabă opere aflate în continuă construcţie sau transformare tensionată (datorită cuplului de 

atitudini conservatoare şi înnoitoare), decât produse culturale definitive, ceea ce demonstrează 

că însuşi spiritul poporului care le dezvoltă e unul supus mereu metamorfozei prin nevoia sa 

de adaptare la noi realităţi culturale. Astfel, componenta balcanică a culturii româneşti, 

înţeleasă ca sinteză realizată prin întâlnirea conjuncturală a unor factori cum sunt 

bizantinismul, vecinătăţile geografice şi culturale, ortodoxia şi supunerea faţă de otomani cu 

tot ceea ce a implicat ea, nu face altceva decât să contribuie cu noi accente la procesul de 

metamorfoză a dimensiunii folclorice şi, bineînţeles, la evoluţia spirituală a poporului român. 

 

* 

 

Spuneam că demersul interesat de identificarea notelor specifice ale culturii şi literaturii 

române se poate baza doar parţial pe achiziţiile balcanologiei şi, bineînţeles, cu o necesară 

precauţie. Argumentul esenţial este conferit de mai sus discutata acoperire doar parţială pe 

care o are conceptul, deci, fenomenul în sine, în cadrul spiritualităţii româneşti. De aici derivă 

                                                
17 Autorul se înscrie astfel în linia destul de îngroşată a celor care refuză pe bună dreptate caracterul imuabil al 

spiritului etnic, numit uneori „psihologia poporului”: Ovid Densusianu (în articolul Rătăciri literare din 
„Vieaţa nouă”, I, nr. 1/1 februarie, 1905), Garabet Ibrăileanu (Op. cit.), Mihail Ralea (Filozofia culturii cu 

aplicaţii româneşti, în „Viaţa românească, nr. 2-3, 1926, pp. 357-360), Camil Petrescu (Teze şi antiteze, ed. 
cit.), Vladimir Streinu (Pagini de critică, vol. IV, Editura Minerva, 1976), istoricul artei Pavel Chihaia (Artă 

medievală, vol I-V, Bucureşti: Ed. Albatros, 1998) etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



310 
 

nevoia de precauţie faţă de operarea cu un concept încă neînchegat în totalitate, astfel că poate 

uşor provoca iluzii. O astfel de iluzie generată de operarea cu conceptul balcanismului este 

oferită de însuşi studiul lui Mircea Muthu, care propune pripit înlocuirea filozofiei „etniciste” 

a lui Constantin Noica, întemeiată pe suportul lingvistic constituit de universul denotativ şi 

conotativ al vocabulei întru
18, prin cea, considerată de autor mai adecvată, clădită pe suportul 

lui între
19. Autorul se bazează pe constatarea blagiană notorie a vieţuirii româneşti „pe un 

tărâm de cumpănă”, dar o preia, surprinzător, ruptă din context, fără a sesiza tocmai damnarea 

la „închiderea” necesară supravieţuirii şi totodată posibilitatea „deschiderii” necesare evoluţiei 

sau împlinirii (tocmai coexistenţa celor două atitudini aparent paradoxale, specific româneşti: 

„închiderea ce se deschide” / „limitaţia ce nu limitează”, vizate de Noica). Interpretând 

simplist afirmaţia lui Blaga, Mircea Muthu mizează pe valabilitatea ideii că Balcanii şi, 

bineînţeles, cultura română constituie puntea dintre civilizaţia orientală şi cea occidentală, 

astfel că se resimte acut sentimentul de-a fi „între Orient şi Occident, între efortul de 

recuperare şi tendinţa de globalizare, între tentaţia metafizicii europene şi gândirea de sorginte 

patristică”, ceea ce constituie transformarea vocabulei între în „veritabil operator ontologic”. 

În acest caz se insinuează viciul abordării specificului unei întregi viziuni ontologice dintr-o 

perspectivă din care se pot observa doar relaţionările de suprafaţă, fie tensionate, fie modulate 

armonic ale respectivei viziuni, fără a se pătrunde la nivelul coerenţei sale interioare, ceea ce 

face, până la găsirea unor argumente convingătoare, inoperantă propunerea autorului. Mai 

mult decât atât, întorcându-ne la ideea că spiritul balcanic e, după cum autorul însuşi am văzut 

că susţine, doar o componentă constitutivă a celui românesc, astfel că e specific doar unei 

anumite părţi a literaturii române, nu putem concluziona decât că vocabula „ între”, 

desemnând un concept produs de componenta balcanică, nu poate fi un „operator ontologic” 

al viziunii autohtone în integralitatea ei, ci doar în limitele difuze ale componentei ei 

balcanice. 

Demersul balcanologic al lui Mircea Muthu relevă aşadar că balcanismul este una dintre 

componentele care concură, alături de cea arhaică – pe care nu o absoarbe în totalitate – şi de 

cea latino-occidentală modernă20, în evoluţia culturală şi literară românească. E de la sine 

înţeles că aceşti trei mari constituenţi culturali „colaborează” de-a lungul timpului, 

                                                
18 Cf. Constantin Noica, Sentimentul românesc al fiinţei, Bucureşti, Ed. Humanitas, 1996. 
19 Cf. Aproximări despre ontologia lui între, în Mircea Muthu Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Ed. cit. sau 

Schiţă despre ontologia lui între, în Mircea Muthu, Balcanismul literar românesc, vol. III (Balcanitate şi 
balcanism) Cluj-Napoca : Ed. Dacia, 2002. 

20 Componenta latino-occidentală o putem considera un segment înrudit, dar totuşi diferit de cel, tot cu tangenţe 
latine, regăsit la nivelul arhaic întrucât e ivit din contactul daco-roman şi care îşi realizează continuitatea, în 
ciuda primirii influenţelor de tot felul (dintre care cea slavă e cea mai importantă) prin ipostaza bizantină, 
astfel că însăşi componenta latino-occidentală ne apare ca una oarecum scindată sau măcar cu două ipostaze, 
una, pentru români, arhaică şi alta modernă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



311 
 

interpenetrându-se când senzual, când agresiv, într-un proces de adaptare reciprocă. Iată astfel 

că ceea ce ne-am obişnuit să numim „suflet etnic românesc” e o entitate spirituală 

metamorfotică tocmai datorită unei triple stratificări: componentei arhaice (care în cazul 

românilor include bizantinismul) i se suprapune mai întâi cea balcanică (generată de realităţi 

politico sociale şi culturale specifice), pentru ca apoi să putem vorbi de una latino-occidentală 

modernă (poate cea mai complexă dintre toate). Am fi, bineînţeles, naivi să credem că putem 

vorbi de un proces încheiat, iar aceasta cu atât mai mult cu cât postmodernismul pare cel mai 

dispus să reconfigureze raporturile dintre prezent şi trecut, precum şi dintre sine şi alteritate. 

 

Dincolo de slăbiciunile semnalate anterior, studiul balcanologic al lui Mircea Muthu – şi 

deci Balcanologia ca demers ştiinţific devenit autonom – îşi regăseşte un mare grad de 

viabilitate tocmai prin contestaţiile care i se ridică în faţă, în special prin Eugen Negrici. Pe 

cât sunt acestea de dure în radicalismul lor şi, până la urmă, lipsite de judiciozitate, pe atât 

conceptul balcanismului literar se dezvăluie mai solid, cu toate nevoile lui de nuanţare, dând 

seama de o componentă importantă a viziunii autohtone şi totodată Sud-Est europene asupra 

lumii. 

* 

Un radicalism contestatar faţă de conceptul balcanismului configurat în studiul lui 

Mircea Muthu este manifestat de Eugen Negrici, adevărat glas al chipului dedublat al 

literaturii române, dezlănţuit într-un discurs aproape defulatoriu. În articolul Balcanismul – un 

concept confuz, deci atractiv
21, Eugen Negrici susţine răspicat că balcanismul ar reprezenta o 

„componentă caracterologică pe care noi, românii, ne-am apropriat-o cu vremea, fără motiv şi 

cam fără rost, împinşi de resortul masochist al destinului nostru”. Argumentul esenţial al unei 

atare contestări ar fi reprezentat de faptul că ideea de balcanism s-ar datora confuziei 

occidentalilor, care au fixat eronat în Balcani graniţa intercontinentală, devenită sediul tuturor 

bolilor Occidentului, la care se adaugă cele ale Orientului.22 Iar noi, nu facem altceva decât să 

ne atribuim arbitrar – se subînţelege – această fatalitate. Orice tară naţională care frânează 

eforturile de a ne civiliza, poate fi imediat pusă, cu maximă convenabilitate, în seama 

spiritului balcanic, devenit astfel – am putea spune, pe baza afirmaţiilor lui Eugen Negrici – 

un fel de variantă mioritică a trikster-ului amerindian sau a mogy-ului etiopian: „Termenul a 
                                                
21 Eugen Negrici, Iluziile literaturii române, Bucureşti: Cartea Românească, 2008, pp. 195-201. 
22 Ibidem, p 196: „Cuvântul acesta, ca şi cele înrudite (balcanic, balcaniza etc.), are, cum se ştie, conotaţii mai 

curând negative şi la originea lor bănuim a fi confuzia, jignitoarea aproximaţie, odioasa nesiguranţă a 
cunoştinţelor geografice, istorice şi etnografice ale occidentalului care nu a încetat, probabil, să creadă că de 
aici se ridică, fără istov, miasmele Orientului, că pe aici, pe la noi, trece încă hotarul Turciei. Şi care rumegă 
încă, fără încetare, de peste un secol, la formula şcolărească a «butoiului cu pulbere al Europei». În tot acest 
timp, ca într-un soi de exorcism transnaţional, Occidentul a înghesuit, în chip statornic, în Balcani toate bolile 
lui, la care le-a adăugat şi pe acelea ale Orientului, izvorul tuturor primejdiilor.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



312 
 

început să ţină locul la aproape orice ni se pare a fi o povară istorică apăsătoare, gata să 

întârzie progresul, să ne îngreuneze drumul magic spre civilizaţie: lichelismul, promiscuitatea, 

mahalagismul, ţigănia, pigrita orientalis foetida. Până şi trăsăturile binecunoscute ale 

meridionalului dintotdeauna (sentimentalismul, familiaritatea, intemperanţa plebee, 

volubilitatea, spiritul împăciuitor etc.) sunt trecute în contul spiritului balcanic. Ele 

accentuează confuzia, sporesc complexitatea, deci vitalitatea unei noţiuni greşite chiar în 

temeiul ei.”23 Prin aceste cuvinte autorul se înscrie în logica antibizantinistă lovinesciană, care 

pe un ton mesianic deplângea aderenţa faţă de Răsărit: „Răsăritul ne poate deci lega 

istoriceşte; nu ne poate însă impune şi condiţiile actuale ale vieţii sufleteşti. Neajutându-ne în 

dezvoltarea idealităţii noastre, pentru ce l-am invoca în hotărârile zilei de azi? Faţă de 

acţiunile lui dizolvante, veacul al XIX-lea reprezintă o binefăcătoare revoluţie... Privim deci 

contactul cu apusul ca pe o reluare a adevăratei continuităţi etnice şi ideale; descătuşându-ne, 

deocamdată, de formele sociale, ne va dezrobi, mai târziu, de invizibilele lanţuri ale 

Ţarigradului, ale Athosului sau ale Kievului, adică de forţele ancestrale ale obscurantismului 

şi ale inerţiei, pentru a ne pune pe calea găsirii de sine şi a progresului.”24 Să observăm apoi, 

că punerea accentelor peiorative, blamabile din perspectivă morală ale unor comportamente, 

atitudini ori trăsături spirituale regăsibile în spaţiul românesc nu e nicidecum o noutate, ci o 

practică împlinită consecvent la antibizantinismul profesat de latinişti25. Ceea ce însă nu îi dă 

deloc de gândit lui Eugen Negrici, este faptul că trăsăturile caracterologice asimilabile 

spiritului balcanic nu sunt în studiile mai moi de balcanistică aruncate iremediabil în sfera 

peiorativităţii, ci ele dau seamă, la modul pozitiv, de ceea ce Mircea Muthu numeşte 

„răscumpărare estetică”, fiind de fapt mijloacele, ce doar privite superficial apar perfide, prin 

care se realizează acest tip de răscumpărare. Nu e atunci de mirare că numele lui Mircea 

Muthu nici măcar nu îl aminteşte, rămânând să fie plasat maliţios în seria „numeroşilor 

                                                
23 Ibidem, p. 196:  
24 Eugen Lovinescu, Istoria civilizaţiei române moderne, vol. I, Forţele revoluţionare, Bucureşti: Ancora, 1924, 

pp. 21-22. 
25 Cf. Z. Ornea, Tradiţionalism şi modernitate în deceniul al treilea, Bucureşti: Editura Eminescu, 1980, pp. 389-
390: „Bizantinismul era de regulă asimilat cu fanariotismul şi redus la ipostaza sa negativă, a levantinismului 
poltron, pişicher şi trândav, eludându-se aproape cu totul testimoniul de cultură şi civilizaţie care a intrat 
definitiv în straturile spirituale româneşti, configurându-le. Cum vom avea prilejul să vedem, mai toţi 
«europeiştii» au împărtăşit această opinie care, ne grăbim să adăugăm, reprezenta nu atât un refuz de atestare, cât 
un stadiu de cunoaştere nu numai al lor, dar şi al bizantinologiei în general.” De asemeni, Cf. Tudor Vianu, 
Opere, vol. III, Bucureşti: Editura Minerva, 1973, p. 280 („Balcanismul a devenit chiar pentru reprezentanţii 
intelectualului şi ţăranului român o categorie inferioară, demnă mai degrabă să fie combătută şi, după putinţă, 
anulată.”), precum şi Constantin Ciopraga, Personalitatea literaturii române, Ediţie revăzută şi adăugită, 
Institutul European, 1997, p. 117 („La mai toţi scriitorii români, balcanismul în expresia lui etică presupune mai 
degrabă respingere decât adeziune sentimentală, ironizarea unui mod de existenţă mediocru, văzut ca mixtură de 
trivialitate, de nonşalanţă şi tentaţii impure.”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



313 
 

glosatori”26 care persistă în eroarea de a goni, pe urmele lui George Călinescu, himera 

balcanismului literar. 

Bazându-se exclusiv pe tentativa călinesciană de teoretizare a „balcanismului literar”, lui 

Eugen Negrici nu îi este deloc greu să desfiinţeze temeiul conceptului. Arată că pentru George 

Călinescu spiritul etnic reprezintă o inerenţă genetică, întrucât acesta „avea ca premisă de 

lucru năucitoarea propoziţie: «Singura condiţie pentru a fi specific e de a fi român etnic»”. De 

aici încolo demersul e mult simplificat, întrucât doi din cei trei mari scriitori ale căror opere ar 

reprezenta, în viziunea lui Călinescu însuşi, balcanismul literar – cei doi Caragiale, desigur – 

ar ieşi din schemă automat prin însăşi ascendenţa „traco-elină”, astfel că numai 

imposibilitatea istoricului de a se dispensa de astfel de autori, peste care s-ar suprapune 

oareşce influenţe din teoriile antropologice ale vremii, l-ar fi condus spre un model concentric 

al etnicităţii. Conform acestui model, factorul geografic este de asemeni element esenţial, 

centrul reprezentând zona etnică autentică, în timp ce înaintarea spre periferie e însoţită de 

trecerea în succesive degradeuri. În acest fel, „traco-elinul” Caragiale ar putea fi cumva 

acceptat ca prezenţă marginală în specificitatea românească. Artificiul călinescian i se pare lui 

Eugen Negrici o forţare de notă ce îi subminează istoricului propria teorie: „Din pricina lui 

Caragiale şi altor câtorva mari scriitori cu «tintură grecească» în sânge, doctrina aceasta – 

bazată, cum e, nu pe un factor, ci pe doi (puritatea etnică şi poziţia geografică) – devine foarte 

greu de susţinut”.27 

Într-adevăr, o privire fie şi în fugă dezvăluie imediat spoielile viziunii lui George 

Călinescu asupra specificului naţional în literatură, în care s-ar regăsi şi dimensiunea 

balcanică. Una dintre acestea este şi stabilirea celor patru mituri fundamentale ale culturii 

româneşti, demers care nu are vreo fundamentare teoretică solidă, fiind mai degrabă rodul 

intuiţiei decât al cercetării metodice. Lipsa unor repere teoretice solide este de fapt un neajuns 

major al demersurilor călinesciene dedicate domeniului. Călinescu nu le avea la dispoziţie şi 

nici nu şi-a dat silinţa să le elaboreze. Dar Eugen Negrici le are şi nu-şi dă silinţa să le bage în 

seamă, căzând, inevitabil, în aceeaşi capcană a verdictului, pe care el însuşi îl ironizează ca 

„eternă fascinaţie a speciei noastre”.28 

Faptul că George Călinescu a pornit de la postulatul existenţei unui spirit etnic generat 

de ceea ce numeşte destul de neglijent, dar acceptabil în logica metonimiei, rasa românească, 

pentru ca apoi să se căznească să le facă loc în cadrul aceleiaşi rase şi celor doi Caragiale, nu 

dovedeşte nicidecum invalidarea conceptelor balcanism literar sau spirit naţional, ci doar 

                                                
26 Ibidem, p.196. 
27 Ibidem, p.198. 
28 Ibidem, p.200. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



314 
 

configurarea lor în funcţie de un reper greşit înţeles, constituit de o supraentitate spirituală a 

neamului, căreia i se refuză condiţionări exterioare şi mai ales care e percepută imuabilă, 

fiindu-i negat caracterul proteic. Dimpotrivă însă, dacă acceptăm adevărul că spiritul etnic e 

realmente un produs al acumulărilor mentalitare condiţionate de realităţile geo-politice şi 

culturale care s-au dovedit variabile în timp –  astfel că se poate vorbi de o dialectică internă a 

acestei macroentităţi spirituale, ce dictează seria metamorfotică începută odată cu sinteza 

daco-romana şi continuată cu lungul şir al variabilelor Evului Mediu timpuriu, cu accentele 

bizantine sau cu tuşele relaţiilor instituite pe diferitele paliere între acest popor multigen şi 

turcocraţie, pentru ca apoi să înceapă procesul, care continuă şi azi, de adaptare la valorile 

occidentale – integrarea unui spirit cum e Caragiale într-o astfel de macroentitate, ce ni se 

dezvăluie destul de generoasă la nivelul valenţelor, nu mai poate părea aberantă. În fapt, 

elementul esenţial care îşi pierde valabilitatea este principiul concentricităţii culturale clădite 

pe corespondenţa unei concentricităţi etnice şi a uneia geografice (marea greşeală a lui 

Călinescu!). 

George Călinescu a sesizat oarecum caracterul multistratificat al culturii româneşti şi, 

implicit, al literaturii, astfel că vorbeşte despre nivelul mitic, înţeles ca arhaic, sau de cel 

balcanic, în cadrul căruia distinge chiar nuanţe „personalizate”, cum sunt, de pildă, cea 

caragialiană sau amprenta lui Ion Ghica, dar nu încearcă fixarea unor demarcaţii riguroase. 

Eugen Negrici îi impută lui Călinescu şi această instabilitate conceptuală: „Când se încheagă 

câte ceva ce seamănă a noţiune teoretică, atunci, în pledoaria strălucitului critic, apare şi se 

repetă semnificativ cuvântul amestec”.29 

Înţelegem acum că vehementa contestare a balcanismului literar românesc se întemeiază 

în primul rând pe dezvăluirea şubrezeniei argumentaţiei călinesciene, considerând că toate 

dezvoltările ulteriore nu fac altceva decât să gloseze pe marginea acesteia. Şi dacă 

neajunsurile metodei sunt demascate, nu mai rămâne decât desfiinţarea obiectului. Astfel, 

ceea ce ar reprezenta trăsăturile balcanismului, ca fenomen în primul rând cultural, iar mai 

apoi literar, îi apar lui Eugen Negrici pure ficţiuni. 

Un prim argument pe care se bazează este reprezentat de faptul că printre aceste 

caracteristici se numără şi cele trecute de mult timp în contul meridionalului, ceea ce 

înseamnă că limitarea spaţială a Balcanilor e inoperantă. Tocmai de aceea, o trăsătură pe care 

se mizează şi astăzi cu destulă emfază, miticismul pe care îl identificase Călinescu în opera lui 

Caragiale30, nu ar reprezenta decât  o particularizare mai stridentă a unei figuri întâlnite de pe 

                                                
29 Ibidem, p.199. 
30 George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, ediţia a II-a, revăzută şi adăugită, 

Bucureşti, Editura Minerva, 1982, p. 501. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



315 
 

la Gurile Dunării până pe la Coasta de Azur: „Astfel de Mitici, dar mai glazuraţi, au fost 

semnalaţi departe de Balcani, cum remarca însuşi Călinescu, în proza lui H. Moniere – 

creatorul lui Monsieur Prudhomme (Mémoires de Monsieur Joseph Prudhomme, 1857) sau în 

proza şi teatrul lui G. Courteline – autorul lui Boubouroche”. 

Alt argument s-ar pretinde extras din pseudoanalizele operelor lui Mateiu Caragiale şi 

Ion Barbu. Iar acum trebuie spus că Eugen Negrici se lasă mult prea uşor dominat de tentaţia 

sentenţiozităţii. Nu are răbdarea construirii unei analize convingătoare, preferând formularea 

care, împănată uneori cu ironie, alteori cu mina autoritară, rămâne simplă afirmaţie fără 

acoperire. Iată, spre edificare, cum „combate” încadrarea din Istoria călinesciană a lui Mateiu 

Caragiale în rândurile „promotorilor” balcanismului literar prin „strania amestecătură de 

Orient şi Occident”, concretizată în „acel amestec gras de expresii măscăroase, de impulsiuni 

lascive, de conştiinţă a unei eredităţi aventuroase şi tulburi, totul purificat şi văzut mai de sus 

de o inteligenţă superioară”31: 

„Toate aceste trăsături stilistice sau, cum să le spunem, aceste însuşiri complexe nu sunt 

privite drept ceea ce sunt. Nu sunt puse pe seama dorinţei, fireşti, la un prozator, de a crea 

personaje fascinante – deci sfâşiate de tendinţe contrare – şi de a le oferi un univers pe 

măsură. Lui Călinescu i se pare a descoperi cauza amestecului stilistic – botezat balcanism – 

în amestecul sângelui străin.”32 

Într-adevăr, motivaţiile de natură genetică puse de Călinescu la baza balcanismului nu 

pot fi luate în considerare decât dacă li se conferă sensuri metaforice. Aşa-numitul amestec al 

„sângelui de bază cu cel ţigănesc” – cum se exprima istoricul – poate fi luat şi ad literam, dar 

mai poate semnifica şi contact cultural, contaminare de mentalitate, instituire de condiţionări 

psihologice etc., convertite în comportamente, viziune sau atitudini specifice. Că Eugen 

Negrici nu se sinchiseşte să elimine şi această ultimă fărâmă de viabilitate conceptuală a 

opozantului său, e o scăpare tolerabilă, dar luarea în răspăr fără niciun suport argumentativ a 

unei solide „tradiţii” critice nu mai poate fi trecută cu vederea. De la Perpessicius încoace e 

acceptat faptul că prin Craii de Curtea Veche Mateiu Caragiale construieşte un joc fascinant 

între realitatea vieţii de noapte bucureştene de la începutul secolului XX, ficţiune romanescă 

şi propria biografie33. Or tocmai această raportare a ficţiunii la real este suspendată de 

Negrici, anulată pur şi simplu fără nicio susţinere. El nu contestă prezenţa trăsăturilor amintite 

în opera mateină, ci le refuză legătura cu concretul extraliterar, punându-le exclusiv în seama 

„dorinţei, fireşti, la un prozator, de a crea personaje fascinante – deci sfâşiate de tendinţe 

                                                
31 Ibidem, p. 900. 
32 Eugen Negrici, op.cit., p.199. 
33 Apud Dicţionar analitic de opere literare româneşti, Coordonare şi revizie ştiinţifică Ion Pop, vol. I (A-M), 

Cluj-Napoca: Casa Cărţii de Ştiinţă, 2007, pp. 189-191. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



316 
 

contrare – şi de a le oferi un univers pe măsură”. Ele, la fel ca lumea romanescă ce le este 

specifică nu ar avea nicio relaţie de corespondenţă cu realitatea, topindu-se orice fibră realistă, 

astfel că romanul ar atinge deja graniţa suprarealismului, care tocmai pe aceeaşi pagină i se 

pare autorului o aberaţie călinesciană („ MATEIU CARAGIALE, căruia criticul [George 

Călinescu – n.n.] îi găsea – nu vom şti niciodată prin ce raţionamente – un loc «în grupa 

suprarealiştilor», alături de «poeţii fondului obscur» ...”). Doar într-o logică suprarealistă, am 

putea spune, craii şi lumea lor nu reflectă esenţializarea unor aspecte dâmboviţeano-levantine, 

întrucât ne-ar apărea ca un univers exotic. Critica literară, din fericire, priveşte suprarealismul 

ca pe un obiect, nu îl lasă să-i devină propria metodă. 

Nici abordarea lui Ion Barbu nu este, în cartea lui Eugen Negrici, mai puţin străină de 

logica suprarealistă. Autorul interpretează cât se poate de canonic celebrele versuri „Raiul 

meu, rămâi aşa / Fii un târg temut, hilar / Şi balcan-peninsular” ca invocaţie a unei proiecţii 

ideale a Orientului. Tot marcat de canonism se dovedeşte Eugen Negrici şi atunci când 

consideră că dedicaţia barbiană „Pentru o mai dreaptă cinstire a lumii lui Anton Pann” nu 

devine programul unei valorizări a componentei balcanice – căreia îi neagă orice conţinut – a 

spiritului românesc, ci doar o replică la dorinţa culturii româneşti de occidentalizare, de 

racordare la o Europă prea încorsetată în rigoare şi dogmatism: „Cu alte cuvinte, un răspuns 

neîndoios polemic, intenţia tipic barbiană de a fi în răspăr, o replică, dar o replică într-o 

strălucită întrupare dată Europei igienizate şi infecunde au izbutit să înrâurească imaginea pe 

care noi înşine o avem despre noi.” Dacă mai privim încă o dată aceste cvasiunanimităţi 

critice, ecuaţia ar fi deci următoarea: Ion Barbu ia o atitudine ideologică împotriva unui 

proces real, occidentalizarea, dar ca soluţie oferă – ilogic, paradoxal pentru un angajat în idee 

– o himeră, Raiul său „hilar”: „un univers fără concreteţe geografică precisă, dar apt să ne 

potolească înclinaţia spre fabulos”. Soluţia barbiană, reiese de aici, trebuie neapărat marcată – 

şi anulată – de ghilimele, căci nu poate avea un corespondent în lumea concretă, vizând doar o 

întrupare pur literară. Fie însă şi numai pentru această miză extatică, ce persiflează 

ideologicul, aruncat în superfluu, poezia barbiană tot a atitudine de pe la gurile Dunării ar 

aduce. Dar, cu toată evadarea în proiecţie mitică, poezia Isarlâk tot nu se desprinde total de 

real, păstrând din acesta coordonate spaţiale şi mai ales spirituale evidente. Prezenţa acestora, 

corelată accentelor antiînstrăinării prin occidentalizare nu face altceva decât să confirme 

tentaţia valorizării estetice a lumii anton-paneşti, o lume care, fiind regăsibilă în Peninsula 

Balcanică şi la nordul Dunării, poartă convenţional numele de balcanică. 

Intenţia lui Eugen Negrici de demolare a conceptului balcanismului literar, putem acum 

spune, eşuează prin lipsa rigorii şi incoerenţă, dovedindu-se o simplă tentaţie a răspărului, a 

aruncării unei realităţi în derizoriu. În fond, e o atitudine tipic balcanică. Tocmai de aceea, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



317 
 

conceptul balcanismului literar se dezvăluie ca o realitate imposibil de contestat, cu toată 

nevoia sa de nuanţare ori de consolidare. 

 

Bibliografie minimală: 

1. Blaga, Lucian Spaţiul mioritic, ed. a II-a, Bucureşti: Ed, Oficiul de Librărie, 1937. 

2. Caracostea, Dumitru, Poezia tradiţională română, vol. II Bucureşti: E.P.L., 1969.  

3. Călinescu, George, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, ediţia a II-a, 

revăzută şi adăugită, Bucureşti: Editura Minerva, 1982. 

4. Chihaia, Pavel, Artă medievală, vol I-V, Bucureşti: Ed. Albatros, 1998. 

5. Ciopraga, Constantin, Personalitatea literaturii române, Ediţie revăzută şi adăugită, 

Institutul European, 1997. 

6. Densusianu, Ovid, Rătăciri literare din „Vieaţa nouă”, I, nr. 1/1 februarie, 1905. 

7. Ibrăileanu, Garabet, Opere, vol. 5, Bucureşti: Ed. Minerva, 1977.  

8. Lovinescu, Eugen,  Istoria civilizatiei române moderne, studiu introductiv si note de Z. 

Ornea, Bucureşti : Editura Stiintifica, 1972. 

9. Muthu, Mircea, Balcanismul literar românesc, I-III, Cluj-Napoca : Ed. Dacia, 2002. 

10. Muthu, Mircea, Dinspre Sud-Est, Bucureşti: Ed. Libra, 1999. 

11. Muthu, Mircea, Literatura română şi spiritul sud-est european, Bucureşti: Editura 

Minerva, 1976. 

12. Muthu, Mircea, Maria Muthu, Făt-Frumos şi „vremea uitată”, Bucureşti: Ed. Libra, 

1988. 

13. Negrici, Constantin, Iluziile literaturii române, Bucureşti: Cartea Românească, 2008. 

14. Noica, Constantin, Sentimentul românesc al fiinţei, Bucureşti: Ed. Humanitas, 1996. 

15. Ornea, Z., Tradiţionalism şi modernitate în deceniul al treilea, Bucureşti: Editura 

Eminescu, 1980 

16. Petrescu, Camil, Literatură naţională. Artă pur şi simplu, „Cugetul românesc”, III, nr 2-4 

(aprilie-iunie), 1924. 

17. Petrescu, Camil, Teze şi antiteze, Bucureşti: 1936. 

18. Ralea, Mihail, Etnic şi estetic, din „Viaţa românească”, XIX, nr. 2, 1927. 

19. Ralea, Mihail, Filozofia culturii cu aplicaţii româneşti, în „Viaţa românească, nr. 2-3, 

1926. 

20. Rădulescu Motru, Constantin, Personalismul energetic, Editura Casa Şcoalelor, 1927. 

21. Streinu, Vladimir, Pagini de critică, vol. IV, Bucureşti: Editura Minerva, 1976. 

22. Vianu, Tudor, Opere, vol. III, Bucureşti: Editura Minerva, 1973. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:49:24 UTC)
BDD-A23596 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

