HUIS CLOS OU LE TEMPS MULTIPLIE

Corina-Amelia GEORGESCU, Associate Professor Ph.D.,
University of Pitesti

Abstract : From a historic point of view, the XXth century is the most agitated one of
the known history of humanity, being characterized by more major events. It is in this context
that Jean-Paul Sartre is trying to find a way in the French literary life bringing along a new
trend. Our work aims at analyzing the play Huis clos in order to show that when one talks
about the emprisonnment time, one should take into account that it is not about only one type
of time and that this one multiplies in order to render the impossibility of escaping it.

Keywords : time, imprisonment, self, others

Derniérement, I’homme se voit confronté a toutes sortes de provocations ; il ne sait
plus comment vivre : le travail qui occupe de plus en plus de temps, la tentation du pouvoir
dans une société qui, au-dela des devises corporatistes du type «team work », ne fait
qu’encourager la compétition et aiguiser le sens de I’individualité au lieu d’essayer de
valoriser la collectivité et la liste pourrait continuer. Combien de temps passe-t-on encore
avec ses amis, avec ses parents ? Combien de temps passe-t-on pour cultiver des passions
simples telles la lecture ou le dessin ? La vie est-elle la méme qu’il y a 100 ans ? Ou en est-
on ? Qu’est-ce qui a provoqué les changements ?

Du point de vue historique, le XXe siecle est le siecle le plus bouleversé de 1’histoire
connue de I’humanité, se caractérisant par plusieurs événements majeurs dont : la Premiére
Guerre Mondiale (1914-1918) ; les grandes dictatures (Russie, Italie, Espagne, Allemagne -
1917-1936) ; la crise économique (1929) ; la Seconde Guerre Mondiale (1939-1944) ; la
création de ’OTAN - 1949 ; la création de 1’Union Européenne (1950) ; le Pacte de Varsovie
(1955-1991) ; la chute du mur de Berlin (1989).

Dans le contexte de ces événements, les mentalités changent et les formes artistiques
destinées a en étre le reflet changent elles aussi. C’est dans ce contexte que Jean-Paul Sartre
se fraie un chemin dans la vie littéraire francaise en y apportant un souffle nouveau et
différent de ce qui avait été auparavant.

Notre travail se propose d’analyser la pi¢ce Huis clos, plus particulierement la
dimension temporelle de I’emprisonnement. En fait, nous essaierons de démontrer que
I’emprisonnement, la séquestration ne sont a concevoir qu’a partir de I’impossibilité de
s’échapper dans un temps autre que le présent-éternité ou les personnages sont condamnés a
se torturer continuellement.

Introduction

La piece de théatre Huis clos a été rédigée a la fin de 1943 et représentée pour la
premiere fois le 27 mai 1944. 1l s’agit d’une pie¢ce en un seul acte, comportant 5 scenes. Trois
personnages, Joseph Garcin, Inés Serrano et Estelle Rigault, arrivent successivement en Enfer
et se retrouvent ensemble dans la méme piéce meublée Second Empire. Apparemment rien ne

718

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



les approche, ce qui génére des tensions a I’intérieur du groupe. Petit a petit, ils découvrent
qu’ils sont enfermés en Enfer pour leurs faits :

Garcin il est un homme cruel ayant pris, durant sa vie, du plaisir & faire souffrir sa
femme en la trompant sans rien regretter. De plus, il tendait vers l'alcoolisme et avait déserteé.
Sa prise de conscience révéle que sa lacheté est insoutenable pour lui.

Inés a une relation avec la femme de son cousin, Florence ce qui provoque le suicide
de ’homme, la mort d’Inés qui est tuée par Florence et le suicide de la derniére.

Estelle est une bourgeoise ayant eu une liaison avec un homme &gé. Son crime est
d’avoir tué son bébé sous les yeux du pere qui €tait son amant.

Essayant de s’allier deux par deux, ils se rendent compte qu’il ne peuvent pas a cause
du regard de I’autre. Le seul personnage secondaire est le gargon qui connait d’avance les
réactions des locataires ce qui fait penser qu’il est un habitué de 1’endroit.

Huis-clos est, par sa thématique, une tragédie qui reprend le stéréotype antique de
I’enfer, en essayant de présenter les rapports des hommes les uns avec les autres, les rapports
des hommes avec leurs actes, ainsi qu’au temps. Bien que le théme ne soit pas nouveau, il est
traité difféeremment par Sartre qui propose une vision changée en ce qui concerne le décor et
la situation des personnages qui, tout en étant morts, excluent le recours a Dieu.

La Temporalité

Dans La Nausee, Sartre surprend deux dimensions du temps : 1’écoulement et, ce qui
en dérive, la conscience de I’irréversibilité ; il souligne la valeur de chaque instant et met en
évidence deux dimensions temporelles : le présent ou on épuise chaque instant et le passé ou
chaque instant, une fois vécu, se dépose.

« A chaque instant, je tiens de tout mon coeur : je sais qu’il est unique, irremplagable -
et pourtant je me penche sur chaque seconde, j’essaie de 1’épuiser (...). Cependant la minute
s’écoule et je ne la retiens pas, j’aime qu’elle passe. »*

Dans son essai sur la temporalité chez Faulkner?, Sartre met en évidence les rapports
que I’écrivain propose avec le présent et le passé, ainsi que sa vision sur la « mutilation du
temps ».

« Le malheur de I’homme est d’étre temporel [..] (Mais) nous confondons la
temporalité avec la chronologie. C’est ’homme qui a inventé les dates et les horloges [...]
Pour parvenir au temps réel, il faut abandonner cette mesure inventée qui n’est mesure de
rien [...] Ce qui se découvre alors, c’est le présent [...] Chez Faulkner, il n’y a jamais de
progression, rien qui vienne de ’avenir. Le présent n’a pas été d’abord une possibilité
future [...] Non : étre présent, c’est paraitre sans raison et s’enfoncer. »°

Les considerations faites par Sartre sont liées au caractére éphémeére de 1’étre humain,
mais surtout a son rapport avec le temps qui est un temps conventionnel, le temps des
horloges comme 1’aurait dit Proust et qui n’existe que sous forme de présent ; il n’y a ni
écoulement, ni passe comme le narrateur de La Nausée I’estimait. Tout ce qui existe est un
présent sans passé et sans avenir et c’est celui-Ci que Sarte qualifie de « temps réel » dans le
cas de Faulkner. C’est ici que I’on retrouve le germe de la conception du temps que Sartre

! Sartre, J-P., La Nausée, Gallimard, Paris, 1938, p.59
2 Sartre, J.-P., Situations I, « La temporalité chez Faulkner », Gallimard, Paris, pp. 71-81
* Ibidem, pp. 71-72

719

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



mettra en oeuvre quelques années plus tard, lorsqu’il publiera Huis-clos, en 1943. Cette
conception est similaire avec la conception de Blaga® qui parle du temps-fleuve qui est une
sorte de présent permanent qui ne se préoccupe ni du passé, ni de I’avenir.

Le passé devient envahissant tel qu’il est congu par Sartre dans les romans de
Faulkner :

« Il semble qu’on puisse comparer la vision du monde de Faulkner a celle d’un
homme assis dans une auto découverte et qui regarde en arriere. A chaque instant des ombres
informes surgissent a sa droite, a sa gauche (...) Le passé y gagne une sorte d’irréalité : ses
contours sont durs et nets, immuables ; le present, innomable et fugitif, se défend mal
contre lui; il est plein de trous, les choses passées 1’envahissent, fixes, immobiles,
silencieuses comme des juges ou comme des regards. »°

Le passé se définit par rapport au présent et il est clair, bien délimité, tandis que le
présent « innomable et fugitif » n’acquiert aucune consistance, aucun nom, étant sans identité
et passager. Nous soulignons la différence faite par Sartre entre Faulkner et Proust quant a la
vision qu’ils ont sur le passé :

« Pour Faulkner (contrairement & Proust), le pass¢ n’est jamais perdu -
malheureusement -, il est toujours 1a, c’est une obsession. »°

Le point de vue que Sartre souligne dans le cas du passé s’approche a ce que Blaga’
appelle « temps-chute-d’eau » ou le passé est vu comme étant le seul valable, car le présent et
I’avenir sont dégradants.

En joignant les opinions de Sartre sur le présent et sur le passé telles qu’elles sont
dessinées a propos de l'oeuvre de Faulkner, on remarque que les deux dimensions
temporelles, le présent et le passé, sont vues comme opposées, I’'une (le présent) étant le
temps réel, tandis que ’autre (le passé) étant le temps irréel.

« Cet instant, du fait de son caractere absolu, i.e. affranchi de toute temporalisation
réelle, est ’absence de toute durée. [...] Un temps comme un éclair, non li¢ a un écoulement,
sans passé ni avenir, et qui dans un acte comprimé crée a chaque fois et ex nihilo un objet qui
lui-méme n’est que du vide ou du néant. »®

Sartre remarque chez Faulkner, tout comme chez Proust, une certaine « décapitation »
du temps qui est dépourvu de sa dimension future :

« Proust et Faulkner I’[le temps] ont simplement décapité, ils lui ont 6té son avenir,
¢’est-a-dire la dimension des actes et de la liberté. »°

« On comprend ainsi que la durée fasse le « malheur propre de I’homme » » si ’avenir
a une reéalité, le temps éloigne du passé et rapproche du futur; mais si vous supprimez
’avenir, le temps n’est plus que ce qui sépare, ce qui coupe le présent de lui-méme. »10

* Blaga, L., Orizont si stil, Humanitas, Bucuresti, 1995, pp. 84-101

> Sartre, J.-P., Situations I, « La temporalité chez Faulkner », Gallimard, Paris, pp. 73-74

® Ibidem, p. 75

" Blaga, L., Orizont si stil, Humanitas, Bucuresti, 1995, pp. 84-101

® Breeur, R., «Le temps irréel (Sartre)». Bulletin d'Analyse Phénoménologique, Volume 8 (2012) Numéro 1: Le
probléme de la passivité (Actes n°5, p. 268, pp. 261-272) (http://popups.ulg.ac.be/bap/document.php?id=510 -
22.04.2013)

% Sartre, J.-P., Situations |, « La temporalité chez Faulkner », Gallimard, Paris, p.77

9 Ihidem, p. 78

720

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



Malgre ces remarques, Sartre semble contredire Faulkner sur le plan idéologique, car il
apprécie que I’homme ne peut vivre sans se rapporter a 1’avenir. Tandis que ses remarques
théoriques qui visent 1’analyse du romancier américain vont dans une certaine direction, la
piece Huis-clos propose une approche tout a fait différente et qui frappe par la similarité avec
le schéma de Faulkner quant a la temporalité.

Analyse

La piéce propose deux temps paralléles : le temps des morts (le temps infernal) et le
temps de vivants. Les trois personnages, Estelle, Garcin et Inés semblent avoir acces aux deux
simultanément : tout en étant en enfer et se rapportant a I’espace clos, leurs regards
réussissent a saisir tout ce qu’il y a dans le monde des vivants et tout ce qui les concerne :

Estelle observe son amant qui danse avec une autre femme :

« Elle pousse contre lui son énorme poitrine, elle lui souffle dans la figure. Petit
Poucet, pauvre Petit Poucet, qu’attends-tu pour lui éclater de rire au nez ? »**

A son tour, Ines peut voir ce qui se passe dans sa chambre qui, vers son grand
désespoir, a été louée :

« Les fenétres sont grandes ouvertes, un homme est assis sur mon lit. Ils I’ont louée !
[...] C’est une femme. Elle va vers lui et lui met les mains sur les épaules... »12

Garcin a la possibilité de voir les collegues avec lesquels il travaillait :

« Gomez est au journal. Ils ont fermé les fenétres ; ¢’est donc I’hiver. Six mois. [...] Ils
grelottent. Ils ont gardé leurs vestons...C’est drdle qu’ils aient si froid la-bas : et moi j’ai si
chaud. Cette fois-ci c’est de moi qu’il parle. »™

Les personnages passent a 1’aide de leur regard d’un espace a I’autre, mais aussi d’un
temps a ’autre car, si « la-bas », comme le dit Garcin, « ¢’est I’hiver », a I’endroit ou les
personnages se rencontrent la saison est indéfinie, donc nous pouvons remarquer qu’il y a en
fait deux « temps ».

Cette dichotomie de la temporalité, temporalité du «la-bas » versus temporalité
«d’ici » est imposée par la dichotomie de I’espace qu’elle suit de prées : la spécificité du
temps de «la-bas » est déterminée par le type d’espace auquel ce temps se rapporte ; les
choses sont identiques pour I’espace de I’enfer comme on montrera par la suite.

En parlant dans les termes de réel/irréel, le temps se moulerait sur 1’espace, selon la
perception des personnages: ce que les personnages pergoivent tout autour, c’est
I’espace/temps de 1’enfer ; C’est pour cela que nous considérons cette unité comme étant
«réelle », tandis que 1’espace/temps extérieur est une unité irréelle car elle dépasse la
perception immédiate des personnages ; elle se trouve quelque part a ’extérieur et n’est pas
effectivement a la portée des personnages. Donc ce qui nous intéresse vraiment ¢’est 1’analyse
de cette temporalité perceptible, réelle du point de vue des personnages.

Cette maniére de redoubler le temps de I’étre par le temps du non-étre devient plus
claire a la fin de la piéce, plus précisément dans la derniére scéne de la piece. C’est le moment
ou chacun des trois personnages prennent conscience que I’enfer n’est pas « le soufre, le
bacher, le gril... », mais que I’ « enfer, c’est les Autres. » D’ailleurs, cette prise de conscience

1 Sartre, J.-P., Huis-clos suivi de Les Mouches, Gallimard, Paris, 1947, p. 56
2 Ibidem, p. 52
3 Sartre, J.-P., Huis-clos suivi de Les Mouches, Gallimard, Paris, 1947, p. 61

721

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



est la seule action que la piéce propose, malgré la spécificité du théatre, drama signafiant
action.

Le paradoxe de cette fin de piéce est qu’elle renvoie a un nouveau commencement,
surtout par la derniére réplique : Eh bien, continuons. Cette réplique est suivie par une
didascalie clausulaire : Rideau. A part cet élément, il y en a les adverbes conclusifs (Eh bien,
alors). La fin de la piéce renvoie en fait a un nouveau commencement, a un enfer
interminable et sans espoir, tout comme a un temps autre que le temps des vivants.

Le dialogue de cette scéne finale est formé de 14 répliques bréves auxquelles prennent
partie tous les trois protagonistes. Le ton de 1’échange est violent. Estelle essaie de se joindre
a Garcin qui la refuse en raison du regard d’Inés auquel ils ne peuvent échapper. Ils
comprennent qu’ils sont ensemble pour toujours sans aucune possibilité de se séparer ou de se
grouper autrement.

Le texte est construit autour de 1’adverbe « toujours » qui est répété six fois ; chacun
des trois personnages le prononcent ce qui souligne son importance et fait surgir le theme du
temps sans fin, d’un temps cyclique, effet accentué par le verbe « continuer » placé dans la
derniere réplique de la piéce.

La concaténation des répliques s’accomplit sous trois formes :

a) concaténation entre les répliques ;

- dans les couples question-réponse (Il ne fera donc jamais nuit./Jamais. ; Tu me
verras toujours? / Toujours.) par la reprise des adverbes « jamais » et « toujours » ;

- par I’emploi du méme verbe dans deux répliques successives a deux temps
différents, présent et futur (Laisse-moi. Elle est entre nous. Je ne peux pas t'aimer quand elle
me voit. / Ha! Eh bien, elle ne nous verra plus.)

- par la reprise de 1’adjectif « morte » dans trois répliques successives (Tu sais
bien que je suis morte./Morte?/Morte! Morte! Morte!) sous trois maniere différentes :
assertion, interrogation et exclamation pour souligner le constat, la surprise et la résignation.

- par la reprise de I’adverbe « toujours » dans les trois derniéres répliques (Et
nous sommes ensemble pour toujours./ Pour toujours, mon Dieu que c'est drdle! Pour
toujours!/Pour toujours!) comme pour marquer une temporalité cyclique, le retour sur le
méme point.

b) concaténation a I’intérieur des répliques ;

- par la reprise d’un méme verbe employé alternativement a 1’affirmatif et au
négatif, ainsi qu’a deux modes renvoyant I’un a la réalité (I’indicatif : Je vous croyais), I’autre
a hypotheése irréelle (le conditionnel passé : Je n'aurais jamais cru) ;

- par la reprise d’une question dans la méme réplique d’un personnage (Qu'est-
ce que tu fais, qu'est-ce que tu fais, tu es folle?) ;

- par la reprise de ’adjectif « morte » trois fois dans la méme réplique (Morte!
Morte! Morte!) comme pour faire écho a une condition irréversible.

c) d’une maniére mixte dans le cas de 1’adjectif « morte » qui apparait répété a
I’intérieur de la méme réplique et qui est repris de la réplique antérieure.

Cette maniére de reprendre en écho certains mots pourrait étre figurée sous forme de
cercle qui suggere comment tout tourne a I’infini sans aucune possibilité de s’arréter ou de
s’en sortir. Il s’agit d’'un emprisonnement a travers les mots qui se répetent et qui ne peuvent

722

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



ni étre remplacés, ni étre éliminés. Ce mouvement reproduit le double mouvement temporel et
spatial des personnages qui n’ont aucun moyen d’y échapper.

En analysant la maniére dont les répliques se font écho les unes aux autres, nous
pouvons dégager les champs lexicaux dominants qui sont : la mort, le temps et le regard.

a) la mort se rapporte d’une part aux crimes commis par des personnages ou qu’ils
sont en train de les commettre (le coupe-papier, le couteau, le poison, la corde, porter des
coups, frapper) et, d’autre part a I’acceptation de la mort par les personnages (c ‘est ¢a [’enfer,
Je suis morte, c¢’est déja fait). Les personnages deviennent conscients que la mort est la seule
réalité possible pour eux.

b) le temps (jamais, toujours, nuit, ne...plus, voici le moment, déja, continuons) est un
temps de la permanence, un présent perpétuel et il devient clair que Sartre met en pratique ce
qu’il surprend chez Faulkner, et de la liberté ». 1l nous semble important de préciser que dans
ce type de présent, I’acte n’est plus possible : les personnages essayent en vain de se tuer et ils
n’ont aucune chance de changer ce qui est déja arrivé. De plus, ils n’ont plus de liberté, cette
liberté est mise en rapport avec trois éléments : ’espace, le temps et le regard de I’ Autre. Les
personnages se retrouvent enfermés dans une chambre, mais ils se trouvent aussi dans
I’impossibilité d’échapper a un temps qui est le présent ; aucune possibilité de revenir sur
leurs traces, aucune possibilité de se projeter dans 1’avenir. L’emploi du futur (il ne fera
jamais nuit, tu me verras toujours, elle ne nous verra plus) suggere des actions prolongées a
I’infini, appartenant a une temporalité cyclique.

La torture de I’enfermement est aiguisée par la présence de 1’Autre au regard duquel
on ne peut pas se soustraire.

c) le regard (voir, regard, en les regardant tous les deux, se regardent) se manifeste a
travers le verbe « voir » employé au présent et au futur pour marquer la permanence de ce
regard de I’ Autre devenu une sorte de punition (voir Oedipe qui se creuse les yeux), un enfer
auquel on ne peut pas échapper non plus. A part le regard de I’ Autre dans son acception d’étre
présent qui se trouve dans 1’espace partagé par les trois personnages, il y a aussi un autre type
de regard, un regard que nous appellerions « extérieur » et « surplombant » qui est saisi d’une
maniére indirecte a travers I’emploi d’un verbe au plus-que-parfait (ils avaient prévu) qui,
lui, renvoie a une antériorité implicite sans que le point de repére soit clairement explicité ; a
son tour, le sujet «ils» de celui-ci a un référent qui ne se situe pas a ’intérieur du texte,
renvoyant a une instance faisant partie de la tradition dramatique et mythologique en général.
« Prévoir » par sa structure lexicale, plus précisément par la présence du préfixe « pré- »,
indique la virtualité de cet autre type de « regard » qui dépasse le contexte concret pour ancrer
la piece dans une tradition qui I’approche des attentes du lecteur, mais aussi pour 1’aider a
acquerir une valeur universelle et, en quelque sorte, moralisatrice.

La réplique de Garcin est la réplique centrale du fragment car elle rend claire le
message du fragment « I’enfer, c’est les Autres. » D’ailleurs la majuscule attire 1’attention sur
I’emploi de ce terme qui ne se congoit et ne se comprend que considéré en termes d’un duo du
type moi/les autres ou nous/les autres. Dans la réplique analysée, le « je » est le sujet de la
perception (je contemple) et de la compréhension (je comprends) et le moment de
I’observation et de la compréhension mene a la prise de conscience.

Estelle emploie la troisieme personne du singulier (elle ne nous verra plus) tout
comme Garcin (elle est entre nous) en se rapport a Inés qui est a c6té d’eux, en essayant de

723

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)



marquer une sorte de séparation par 1’emploi du pronom « nous » qui désignerait le couple
Estelle-Garcin, couple qui, dans la vision de Garcin, n’a aucune chance de se constituer en
présence des regards de 1’Autre, désigné par Estelle, tout comme par Garcin par la troisiéme
personne du singulier « elle » (« Je ne peux pas t’aimer quand elle me voit. »)

Dans Huis-clos, le temps est construit d’une maniére particuliére : il s’agit d’un temps
qui correspond a I’espace des vivants et d’un temps qui correspond a I’enfer ; nous avons
affaire donc a deux unités du type espace-temps dont 1’une, celle qui correspond a 1’enfer est
beaucoup plus évidente que 1’autre.

La perception que les personnages ont sur le temps en considérant le temps ou ils
existent un temps continu, éternel, une sorte de prison abstraite est évidente non pas dés le
début lorsqu’ils ont I’impression qu’ils se trouvent dans une sorte d’hétel, mais au moment ou
ils prennent conscience qu’ils sont la pour toujours, pour 1’éternité.

En essayant d’analyser le temps et ses particularités, nous sommes parvenu a la
conclusion qu’il ne s’agit pas d’un seul type de temps, mais d’un temps multiplié,
permanentisé car inchangeable par le fait méme que les personnages ne peuvent y échapper et
qui ne fait que montrer la condition de ’homme face a lui-méme, aux autres et au temps.

Bibliographie

Blaga, L., Orizont si stil, Humanitas, Bucuresti, 1995

Breeur, R., «Le temps irréel (Sartre)». Bulletin d'Analyse Phénoménologique, Volume 8
(2012) Numéro 1. Le probleme de la passivite (Actes n°5, p. 268, pp. 261-272)
(http://popups.ulg.ac.be/bap/document.php?id=510 - 22.04.2013)

Sartre, J-P., La Nausée, Gallimard, Paris, 1938

Sartre, J.-P., Situations I, « La temporalité chez Faulkner », Gallimard, Paris, 1947

Sartre, J.-P., Huis-clos suivi de Les Mouches, Gallimard, Paris, 1947

724

BDD-A23425 © 2013 Editura Universitatii ,,Petru Maior”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

