
123 

 

ALEXANDRU MACEDONSKI. POEZIA ÎNTRE ILUZIE ŞI REALITATE 

Alexandru Macedonski. Poetry between  Illusion and Reality 

 

Iulian BOLDEA, Professor Ph.D., 

 “Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 

 

   

Abstract: Alexandru Macedonski’s literary works grow, as it has been already 

noticed, from a tragic awareness of the antagonism between illusion and reality, as the poet 

constantly swings between lucidity and chimera, will and fatality, evasion in the absolute 

spheres and regression in his own self. The set of themes operating in his works are those of a 

visionary, vitalist and artistic poet, a spirit that is tempted by a superior refinement of 

emotion in the space of contemplation. A poet and a theoretician at the same time, 

Macedonski accomplishes a fusion of tradition and modernity, being the one who sets the 

basic principles of Romanian Symbolism. 

 

Keywords: Macedonski, Symbolism, modernity, tradition, Poetics 

 

 

Preliminarii. Macedonski – teoretician al poeziei 

Reprezentant de seamă al simbolismului românesc, Macedonski a fost, înainte de 

toate, un teoretician fervent al noii mişcări literare. Activitatea de teoretician al literaturii a lui 

Macedonski începe încă în 1878, când, într-o conferinţă la “Ateneul Român” cu titlul 

Mişcarea literaturii în cei din urmă zece ani, poetul se întreabă, retoric, dacă mişcarea literară 

a momentului ”a încetat sau dacă din contră există, se roteşte şi merge din ce în ce crescând?” 

Macedonski recunoaşte că tânăra generaţie a momentului nu e comparabilă cu marea pleiadă a  

poeţilor de la 1848, lipsindu-i “unitatea în acţiune”. Viziunea asupra literaturii care se 

desprinde din textul conferinţei se situează undeva între cea a lui Eminescu (din Epigonii) şi a 

lui Titu Maiorescu, care optează pentru “direcţia nouă” în literatura română. Astfel, 

Macedonski se desparte de înaintaşi, recunoscându-le totuşi meritele incontestabile. 

Macedonski se declară adeptul poeziei noi, al poeziei născută dintr-o expresie modernă, 

inedită a lirismului. Astfel, încă în articolul Despre logica poeziei (1880), Macedonski 

observă: “Scara alfabetică (…) constituie o adevărată scară muzicală şi arta versurilor nu este 

nici mai mult nici mai puţin decât arta muzicei”. Preferinţa pentru noua poezie, evidentă în 

scrierile lui Macedonski cu aspect programatic dar şi în creaţiile literare propriu-zise, poate fi 

pusă în legătură cu afinităţile poetului faţă de lirica franceză, însă resortul primordial al 

căutărilor şi experimentelor macedonskiene constă în intenţia de a crea altfel decât până la el, 

de a inova substanţa şi expresia lirismului românesc. Macedonski recunoaşte, însă, şi valoarea 

literaturii populare, prin poeticitatea ce se degajă din unele producţii folclorice: “Cântecele 

noastre populare sunt dovada cea mai pipăită că nu ne înşelăm şi valoarea acelor cântece nu o 

poate tăgădui nimeni, fiind apreţuite ca nişte adevărate pietre scumpe de toată lumea 

adevărată literară”. Pe de altă parte, reacţia împotriva raţionalismului în poezie e evidentă, 

Macedonski observând că “Logica poeziei este nelogică faţă de proză, şi tot ce nu e logic, 

fiind absurd, logica poeziei este, prin urmare, însuşi absurdul”. Macedonski pledează, astfel, 

pentru inefabilul poeziei, atât în forma, cât şi în conţinutul acesteia, considerând că poezia nu 

poate fi redusă la expresia raţională, tipizantă: “Poezia are aceeaşi putere suverană, tainică şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



124 

 

neschimbată, convingând prin însăşi esenţa ei divină, domnind în toţi timpii şi peste toate 

inimile, fără ca cineva să-şi poată da seama de modul ei de înrâurire. Accentele ei se impun 

inimei şi raţiunei fără a pleda şi omul cel mai împietrit se înmoaie în faţa lor”. 

Efortul teoretic al lui Macedonski se îndreaptă însă şi spre delimitarea poeziei de 

proză, tocmai în scopul circumscrierii cu deosebită acuitate, a specificului estetic al poeziei. 

Scriitorul precizează, în Poezia viitorului (1892) că  “poezia viitorului nu va fi decât muzică şi 

imagină, aceste două eterne şi principale sorginţi ale ideii”. “Din datele definiţiunii, continuă 

Macedonski, rezultă că poezia modernă a început să graviteze către un ideal cu totul superior 

şi că tinde a se deosebi de proză, de elocvenţa vulgară ce impresionează pe ignoranţi, de 

succesele de bâlci ale antitezei şi că şi-a creat, în fine, un limbaj al ei propriu, limbaj în care se 

simte în largul ei, şi pe care burghezia sufletelor, nearipate către aristocraţia în arte, nu va 

ajunge din fericire pentru poezie să-l înţeleagă niciodată”. E limpede, în aceste notaţii, refuzul 

romantismului retoric şi ironia la adresa cititorilor care receptează cu comoditate poezia, după 

cum se poate releva antiteza, pe care o marchează Macedonski, între “burghezia sufletelor” şi 

“aristocraţia în arte”, o opoziţie ce funcţionează nu în plan social, ci, desigur, estetic. Într-un 

alt articol, Despre poemă, Macedonski deplânge soarta scriitorilor într-o literatură care nu şi-a 

consolidat încă structura şi poziţiile estetice: “Orice s-ar zice, sarcina unui scriitor este foarte 

grea într-o literatură în care principiile abia sunt schimbate”. Veleitarismul, confuzia valorilor, 

promovarea unor produse literare mediocre fac obiectul ironiei tăioase a poetului-teoretician, 

în acelaşi articol, în care Macedonski critică “un public hrănit cu poezii de dor şi pentru care 

ultima ratio a unei poeme este să vadă întreţesute, ca culme a cutezanţei, sărutări… înfocate, 

şi ca sublim al deznodământului moartea amantei pe al cărei mormânt să se înjunghie 

îndoliatul ipochimen”. Tocmai pentru a preveni o astfel de invazie a mediocrităţii, a 

imposturii şi a kitschului în literatură, Macedonski promovează noua poezie, noua direcţie a 

lirismului românesc: “Poezia, ca şi cugetarea, va fi sau nu va fi, după cum simţurile vor exista 

sau nu. Dacă s-ar face abstracţiune de ele, n-ar mai fi nimic. În adevăr, ideea coloarei nu ne-o 

dă decât simţul vederii. Fără ajutorul ochilor, creierii n-ar mai primi sensaţiunea luminii, prin 

urmare forma şi coloarea lumii existente n-ar exista. Sunetul este fiindcă auzul este. Şi tot aşa 

cu mirosul, cu gustul, cu sensaţiunile tactile, pe care le primim de la obiecte (…). Cugetarea şi 

simţirea sunt astfel nişte simple rezultate ale impresiilor pe care anumiţi nervi sunt susceptibili 

să le primească. Rolul pe care simţurile îl au în poezie este dar de căpetenie. De la buna lor 

condiţiune atârnă poezia însăşi, se poate zice că poezia nu este decât o exagerare a lor”. 

Relaţia strânsă între senzaţii, percepţii şi lirism îl va conduce pe Macedonski la descoperirea 

instrumentalismului, formula poetică ce exploatează şi valorifică forţa de sugestie a sunetelor 

limbii. Creându-şi “un limbaj al ei propriu”, poezia viitorului “nu va mai fi decât muzică şi 

imagine – aceste două eterne şi principale sârguinţi ale ideii”. Într-un alt articol, În pragul 

secolului (1899), Macedonski defineşte caracteristicile curentului simbolist: crearea unei 

limbi specifice poeziei şi artei, deşteptarea de imagini, senzaţii şi cugetări cu ajutorul formei, 

crearea de ritmuri noi, flexibilitatea şi înavuţirea formelor existente, spre a se ajunge la 

“muzică, imagine şi culoare, singura poezie adevărată”. 

Creaţia lui Alexandru Macedonski se hrăneşte, cum s-a spus de atâtea ori, din 

conştiinţa tragică a antagonismului dintre iluzie şi realitate, poetul oscilând mereu între 

luciditate şi himeră, între voinţă şi fatalitate, între evaziunea în sferele absolute şi regresiunea 

în propriul sine. Temele şi motivele operei sunt ale unui poet vizionar, vitalist şi artist, un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



125 

 

spirit care tinde către rafinarea superioară a emoţiei în spaţiul contemplaţiei. Poet şi 

teoretician deopotrivă, Macedonski realizează fuziunea tradiţiei cu modernitatea, instituind, 

de fapt, principiile simbolismului românesc. Ceea ce îl deosebeşte pe Macedonski de 

simboliştii francezi e energetismul, realizat în sinteza Vis-voinţă. Erotica lui Macedonski e 

expresia unui vitalism configurat într-o autentică beatitudine a simţurilor şi spiritului. 

Aspiraţia spre ideal coexistă, însă, în multe dintre poemele lui Macedonski, cu conştiinţa 

lucidă a inaccesibilităţii sale. Valorificând preocupările sale teoretice, Al. Macedonski va 

scrie poezia În arcane de pădure, care este, după cum observă autorul, “întâia încercare 

simbolistă în româneşte”. Apreciată în ansamblul ei, poezia lui Macedonski nu e pur 

simbolistă, pentru că în substanţa ei se îmbină tendinţe dintre cele mai diverse: romantice 

(ciclul Nopţilor, caracterizate de sarcasm şi ironie), romantic – parnasiene (Noaptea de 

decemvrie), simboliste, parnasiene (Rondelurile). Din structura afirmativă, rece şi ardentă, 

fantastă şi senzuală provin şi tonul poeziei sale, şi alura ei sonoră, impetuoasă, declamatorie, 

preocupările foarte terestre, pe de parte, şi deplin ideale, pe de altă parte, relieful aspru al 

vocabularului, materialitatea expresiei. Poetul oscilează adesea între disperare şi încredere, 

între aspiraţia romantică spre absolut şi oroarea faţă de mediul neprielnic în care trăieşte. O 

sinteză a lirismului macedonskian e Noaptea de mai,  poezie în care reflecţia şi emoţia se 

înalţă, în spirit romantic,  până la viziunea contemplativă a unui univers împlinit în sine, iar 

limbajul se purifică până la incantaţie şi muzicalitate feerică. În ciclul Nopţilor pornirea 

idealist – romantică e dominantă: poetul îşi uită poziţia mizeră, postura marginală şi, 

contemplând feeria naturii, se contopeşte cu frumuseţea sa magică. Foarte semnificativi sunt 

cei 11 Psalmi moderni ce pot fi socotiţi un singur poem, orchestrat pe câteva teme 

fundamentale modelate cu măiestrie. Tonul se adaptează acum cu naturaleţe la starea de suflet 

fundamentală, aceea de lamentare sau cântec elegiac. Prin Flori sacre şi Poema rondelurilor – 

Macedonski se situează la nivelul cel mai de sus al împlinirilor sale artistice. Sunt creaţii 

aparte, în care plasticitatea cuvântului evocator e preeminentă, iar tonalitatea se caracterizează 

prin armonie şi echilibru al acordurilor lirice. Noaptea de decemvrie are un loc privilegiat în 

cadrul poeziei macedonskiene, sintetizând o tema obsedantă: aceea a geniului, cum observă 

A. Mariano. Poezia “simbolizează drama geniului, într-o evocare de mari proporţii, 

reprezentativă pentru întreaga concepţie a poetului şi, poate, şi mai mult, pentru drama 

propriei sale existenţe, fascinată de vis, himeră şi ideal, irealizabil ca orice absolut”. 

Rondelurile reprezintă stadiul unui perfect echilibru al lirismului macedonskian, unde 

asperităţile dramatice se îmblânzesc, melodia e mai închegată, mai unitară, iar inflexiunile 

vocii lirice capătă o postură mai rafinată, privirea poetului închipuind un univers mai familiar 

şi mai graţios, mai apropiat de cotidian, de universul mărunt. 

 

Arhetipuri şi antinomii 

Lirica lui Macedonski e, cum s-a spus, una situată la întretăierea mai multor orientări; 

romantismul, simbolismul şi parnasianismul îşi dispută, poate cu egală îndreptăţire, fiinţa 

lirică a autorului Poemei rondelurilor. Atras şi de alegorie, dar şi de simbol, de sinesteziile 

simboliste dar şi de retorismul romantic, Macedonski vădeşte în versurile lui o sensibilitate 

fascinată de muzicalitatea cuvântului, de ornamentul metaforic ori de inovaţiile formale, dar, 

în acelaşi timp, captivă aspiraţiilor spre ideal, spre un absolut al simţirii şi al trăirii estetice. 

Poezia Valţul rozelor face, poate, trecerea de la ciclul Nopţilor la cel al Rondelurilor, aşadar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



126 

 

de la grandilocvenţa imagistică specifică elanurilor romantice spre absolut la o lirică a 

miniaturalului şi picturalului în care senzaţia e fixată în imagini graţioase, în contururi 

delicate de stampă. Poezia a apărut în revista Literatorul în numărul 4, aprilie 1883, după care 

a fost republicată în mai multe reviste şi inclusă în ediţia din 1897 a volumului Excelsior.  Din 

estetica romantismului, poezia păstrează doar scenariul alegoric, marcat de o anume 

narativitate a derulării imaginilor. Încadrate într-un astfel de scenariu lirico-narativ, ideile 

poetice capătă culoare şi relief, dar primesc şi incrustaţiile bine precizate ale parabolei delicat 

desenate.  Expunerea lirică se efectuează la persoana a treia, iar timpurile verbale sunt cele 

specifice naraţiunii (imperfect şi perfect simplu), cu detalierea, în registru liric, a cadrului 

poetic, a succesiunii temporale şi a în-scenării “subiectului”, toate acestea cu scopul de a 

alcătui o alegorie a destrămării  florilor de trandafiri, o destrămare ce n-are în ea nimic tragic, 

ci mai curând, se înscrie într-o dimensiune a iluziei atotputernice şi a mirajului înaltului spre 

care tind rozele. Prima strofă e o introducere într-un anume spaţiu poetic, o încadrare a unei 

atmosfere, la început calme, apoi din ce în ce mai trepidante, cu un ritm ascendent şi o 

mişcare centrifugală. “Măceşul singuratic” şi “vântul serii” capătă toate atributele unor eroi 

lirici ce-şi asumă anumite roluri şi sunt angrenaţi într-o “poveste” în care tentaţia idealului, 

fascinaţia înaltului, a unei lumi de dincolo de cea reală capătă semnificaţii simbolice. Două 

realităţi se confruntă aici, una terestră (“măceşul”), fixată în tipare prestabilite, dominată de 

statornicie şi de toate trăsăturile contingentului şi cealaltă aparţinând unui alt registru al 

imaginarului (“vântul”), caracterizat de nestatornicie şi evanescenţă, stăpânit doar de 

inconstanţă şi de spirit ludic. 

Între cele două domenii ale imaginarului, terestru şi aerian, relaţia pare a fi, la prima 

vedere, una de opoziţie, de excludere reciprocă. Cu toate acestea, cele două contrarii se atrag. 

Dansul florilor e, în fond, o alegorie a aspiraţiei spre înalt, spre frumos şi spre desăvârşirea 

artei pe care o resimt fiinţele ataşate teluricului. Fascinaţia înaltului se insinuează treptat, ca o 

tentaţie în care vocea capătă modulaţii ale şoaptei iar gestul primeşte irizări ceremoniale, 

transformându-se într-un ritual jumătate ludic, jumătate grav. Sunetele şi imaginile se îmbină 

aici pentru a conferi  cadrului poetic un anume fast al înscenării tentaţiei la care recurge 

“vântul serii”, vorbindu-le florilor “cu voce lină”. Suspinul e, poate, un alt mijloc de amăgire, 

aşadar e din specia măştii şi a insinuării înşelătoare: “Pe verdea margine de şanţ/ Creştea 

măceşul singuratic,/ Dar vântul serii nebunatic/ Pofti-ntr-o zi pe flori la danţ./ Întâi pătrunse 

printre foi,/ Şi le vorbi cu voce lină,/ De dorul lui le spuse-apoi,/ Şi suspină – cum se 

suspină…// Şi suspină – cum se suspină…”. Strofele a doua şi a treia dezvoltă acest laitmotiv, 

al tentaţiei, al amăgirii şi al dansului ca prag de trecere spre o altă lume. Imaginile disimulării, 

ale artei mistificatoare în fond, pentru că acest “danţ al rozelor” poate fi asimilat şi cu volutele 

graţioase ale artei pure, sunt aici numeroase şi de o relevanţă incontestabilă. Imaginile 

carnavalescului, cu schimbări iuţi de decoruri şi măşti sunt extrase din repertoriul de teme al 

barocului, în care lumea era reprezentată ca un vis ori ca un teatru, iar realitatea căpăta toate 

contururile fluctuante, în veci schimbătoare ale visului. Şi la Macedonski realul are 

inconsistenţa imaginii onirice, e reprezentat sub specia jocului inconstant, amăgitor şi 

părelnic. Alegoria capătă aici note şi accente noi, fiind transcrisă în imagini fluctuante, în care 

calofilia şi masca se regăsesc reunite, iar toposul carnavalului şi al dansului primeşte reflexe 

erotizante, un eros însă purtând în sine de asemenea reflexele minciunii, ale amăgirii şi iluziei 

(“mângâierile-adierei”, “dulci simţiri”, “de vântul serii sărutate” etc.). Ultima strofă aduce cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



127 

 

sine o exacerbare a mişcării, o dinamizare paroxistică a ritmului, o desăvârşire a “seducţiei”, 

în timp ce ultimul vers ne pune în faţa unui final deschis, ce sporeşte ambiguitatea poetică, 

punând încă o dată în oglindă metaforică cele două realităţi, de această dată conciliate în 

mişcarea “valţului”: “Scăldate-n razele de sus,/ Muiate în argintul lunei,/ S-au dat în braţele 

minciunei,/ Şi rând pe rând în vânt s-au dus./ Iar vântul dulce le şoptea,/ Luându-le pe 

fiecare,/ Ş-un valţ nebun se învârtea,/ Un valţ – din ce în ce mai tare,// Un valţ – din ce în ce 

mai tare”. Situându-se între senzorialitatea de cea mai acută prezenţă şi jocul iluzoriu, 

mistificator al metaforei calofile (“braţele minciunei”, “argintul lunei”), Macedonski ne oferă, 

în Valţul rozelor, o parabolă discretă, caligrafiată în imagini suave, a jocului dintre teluric şi 

transcendenţă pe care îl presupune orice alcătuire poetică. Macedonski ne oferă, prin Noaptea 

de decemvrie, o etică a poeziei şi, în acelaşi timp, o poezie despre etica omului de geniu, 

despre conduita pe care trebuie să şi-o asume acesta pentru a-şi desăvârşi condiţia, pentru a-şi 

împlini destinul artistic. Noaptea de decemvrie e o poezie structurată pe mai multe planuri 

lirice, care nu trădează altceva decât pornirile antitetice din sufletul autorului. E, mai întâi, un 

plan al realului de o concretitudine strivitoare, în care fiinţa  îşi presimte alienarea, 

înstrăinarea de sine, de ceilalţi, de artă. Spaţiul hibernal sugerează tocmai zbuciumul sufletesc 

al autorului, îngheţul imaginaţiei sale, inerţia imaginativă declanşată de lipsa inspiraţiei, acea 

forţă aproape nepământeană ce are darul de a transfigura realul imund, de a ridica la puterea 

artei mântuitoare cele mai prozaice date ale existenţei. Poezia debutează cu imaginea camerei 

– spaţiu claustrant şi alienant, în care poetul îşi resimte propria nimicnicie: “Pustie şi albă e 

camera moartă…/ Şi focul sub vatră se stinge scrumit…-/ Poetul, alături, trăsnit stă de soartă,/ 

Cu nici o schinteie în ochiu-adormit…/ Iar geniu-i mare e-aproape un mit…”. De la acest 

spaţiu finit, izolat, se efectuează apoi trecerea la exterioritate, la câmpia “pustie şi albă” ce 

conotează, în fond, ostilitatea mediului exterior faţă cu sensibilitatea extremă a poetului, 

inadecvarea supremă dintre real şi ideal. De remarcat că, dacă în descrierea atmosferei 

spaţiului închis poetul recurge preponderent la mijloace cromatice, în cazul circumscrierii 

spaţiului exterior se apelează la imagini auditive, ce au darul de a spori impresia de concreteţe 

a acestui spaţiu neprielnic, redus la materialitate stearpă: “Şi nici o schinteie în ochiu-

adormit./ Pustie şi albă e-ntinsa câmpie…/ Sub viscolu-albastru ea geme cumplit…/ Sălbatică 

fiară, răstriştea-l sfâşie -/ Şi luna-l priveşte cu ochi oţelit…-/ E-n negura nopţii un alb 

monolit…// Făptura de humă de mult a pierit./ E moartă odaia, şi mort e poetul… -/ În zare, 

lupi groaznici s-aud, răguşit/ Cum latră, cum urlă, cum urcă, cu-ncetul,/ Un tremol sinistru de 

vânt-nnăbuşit…/ Iar crivăţul ţipă… - dar el, ce-a greşit?/ Un haos, urgia se face cu-ncetul”. 

Dacă, lipsit de ardoarea şi însufleţirea inspiraţiei, poetul pare aidoma naturii îngheţate de 

frigul iernii, în momentul în care îşi recapătă forţa creatoare, sub impulsul purificator al 

inspiraţiei, în el se produce o adevărată renaştere. Inspiraţia e privită, astfel, ca o forţă 

cvasidivină ce subjugă fiinţa, dar, în acelaşi timp, îi redă întreaga libertate de a plăsmui lumi 

imaginare, eliberând-o de inerţie şi încremenire stearpă. “Arhanghel de foc”, aşadar din specia 

supraterestrului şi a fabulosului, inspiraţia e dintre acele făpturi daimonice care fac legătura 

între divin şi uman, aducând mesaje obscure din spaţiile nelămurite ale transcendenţei, pe care 

poetul singur le poate traduce în vers, în imagine şi sunet. Prin intermediul inspiraţiei, se 

produce o miraculoasă transmutare a realului neconvenabil, abuziv într-o suprarealitate având 

toate datele ficţiunii şi mitului. Imaginaţia e, în viziunea lui Macedonski, cea care eliberează 

lucrurile de ponderea lor malefică, redându-le condiţia originară, ori ridicându-le la puterea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



128 

 

mântuitoare a artei. Poetul capătă, prin intermediul imaginaţiei, o nouă identitate, aceea a 

emirului “avut şi puternic”, reînvie aşadar, sub puterea acestei forţe nepământeşti ce 

transfigurează concretul imund în culori somptuoase şi în forme de un fast indescriptibil: 

“«Arhanghel de aur, cu tine ce-aduci?»/ Şi flacăra spune: «Aduc inspirarea…/ Ascultă, şi 

cântă, şi tânăr refii…-/ În slava-nvierei încearcă oftarea…/ Avut şi puternic emir, voi să fii»./ 

Şi flacăra spune: «Aduc inspirarea» -/ Şi-n alba odaie aleargă vibrarea.// Răstriştea zăpezei 

de-afară dispare…/ Deasupră-i e aur, şi aur e-n zare,-/ Şi iată-l emirul oraşului rar…/ Palatele 

sale sunt albe fantasme,/ S-ascund printre frunze cu poame din basme,/ Privindu-se-n luciul 

pârâului clar”. Bagdadul, oraşul în care îşi duce existenţa emirul, e configurat de poet din 

perspectiva unui cadru feeric, având toate atributele armoniei şi perfecţiunii. Regăsim aici 

predilecţia lui Macedonski pentru ţinuturile îndepărtate, pentru exotism, pentru magia 

orientului, somptuoasă, aproape neverosimilă, o lume policromă şi nestăvilită, aflată, parcă, 

“dincolo de bine şi de rău”.  

E vorba, aici, de un univers ideal,  mai curând simbolic decât strict referenţial, în care 

feericul şi irizările fantasticului se întrepătrund. Florile roze, havuzele care cântă, cerul galben 

şi roz, sălile de alabastru, bolţile de argint şi azur, lumina de o strălucire aproape 

supranaturală, viaţa “dulce”, grădinile înmiresmate – configurează un tărâm al tinereţii 

nepieritoare şi al frumuseţii eterne, al fastului şi bogăţiei: “Bagdadul! Bagdadul! Şi el e 

emirul…-/ Prin aer, petale de roze plutesc…/ Mătasea-nflorită mărită cu firul/ Nuanţe, ce-n 

umbră, încet, veştejesc…-/ Havuzele cântă…- voci limpezi şoptesc…/ Bagdadul! Bagdadul! 

Şi el e emirul.// Şi el e  emirul, şi are-n tezaur,/ Movile înalte de-argint şi de aur,/ Şi jaruri de 

pietre cu flăcări de sori;/ Hangiare-n tot locul, oţeluri cumplite -/ În grajduri, cai repezi cu foc 

în copite,/ Şi ochi împrejuru-i – ori spuză, ori flori.// Bagdadul! Cer galben şi roz ce palpită,/ 

Rai de-aripi de vise, şi rai de grădini,/ Argint de izvoare, şi zare-aurită -/ Bagdadul, poiana de 

roze şi crini -/ Djamii – minarete – şi cer ce palpită”. Condiţia emirului, cel ce stăpâneşte toate 

aceste bogăţii, este aşadar una de excepţie. Emirul e fiinţa ce se ridică deasupra celorlalţi, cel 

ce are acces la putere şi bogăţie, şi este dotat cu calităţi ce-l scot din rând: frumuseţe, tinereţe, 

vitejie, har. Înzestrat cu toate aceste calităţi ce-l conduc aproape de desăvârşire, eroul lui 

Macedonski e prezentat în culori vii, într-un relief pregnant, accentuat de apelul la repetiţii 

(“Şi el e emirul, şi toate le are…/ E tânăr, e farmec, e trăznet, e zeu”). E simbolizată în poezia 

lui Macedonski condiţia fiinţei geniale, ce are acces la adevărurile ultime ale lumii, ce 

descifrează în propriul destin o chemare supremă, o aspiraţie chinuitoare de a-şi depăşi 

propria condiţie. E vădită aici poziţia, postura eroului romantic, demonic şi titanian în acelaşi 

timp, purtat de avânturi de nestăvilit spre orizonturi noi, perpetuu nemulţumit de locul pe care 

îl ocupă într-o lume ce nu-i înţelege elanurile, mereu căutând să-şi asume o altă identitate 

decât aceea fixată de un destin prestabilit. În cazul emirului, ieşirea din condiţia ce îi pare 

mărginită, nedesăvârşită, e mirajul cetăţii Meka. Atingerea acestui ideal presupune însă jertfă, 

efort, expunerea propriei fiinţe chiar. Ideea călătoriei se transformă, treptat, într-o obsesie 

chinuitoare, într-o atracţie irezistibilă spre cetatea sfântă: “Dar zilnic se simte furat de-o 

visare…/ Spre Meka se duce cu gândul mereu,/ Şi-n faţa dorinţei – ce este – dispare -/ Iar el e 

emirul şi toate le are.// Spre Meka-l răpeşte credinţa – voinţa,/ Cetatea preasfântă îl cheamă în 

ea,/ Îi cere simţirea, îi cere fiinţa,/ Îi vrea frumuseţea – tot sufletu-i vrea -/ Din tălpi până-n 

creştet îi cere fiinţa”. Spre a-şi atinge însă idealul, spre a ajunge în Meka, emirul are de 

străbătut însă pustia “imensă”, are de surmontat dificultăţi ce întrec puterile unui om obişnuit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



129 

 

De altfel, poetul stabileşte, cu mijloacele epitetului şi ale metaforei, o antiteză foarte vie între 

Bagdad, oraşul mirific şi feeric în care domneşte emirul şi pustia, plasată “în zarea de flăcări – 

departe”. Insistenţa pe această antiteză are rolul de a accentua şi mai mult dificultăţile pe care 

le are de depăşit emirul, renunţările la care procedează fiinţa superioară ce-şi asumă “calea 

cea dreaptă” pentru a-şi atinge idealul superior, inaccesibil oamenilor comuni: “Dar Meka e-n 

zarea de flăcări – departe -/ de ea o pustie imensă-l desparte,/ Şi pradă pustiei câţi oameni nu 

cad?/ Pustia e-o mare aprinsă de soare,/ Nici cântec de păsări, nici pomi, nici izvoare -/ Şi 

dulce e viaţa în rozul Bagdad”. 

Călătoria emirului spre Meka e asemeni unui drum iniţiatic, ce trebuie străbătut prin 

jertfe şi renunţări, prin suferinţe şi trecerea unor probe rituale. Dacă emirul străbate deşertul 

pe drumul drept, suportând toate greutăţile unei astfel de opţiuni ce stă înscrisă în chiar cifrul 

destinului său, “drumeţul pocit” alege calea ocolită, aceea a compromisurilor de tot felul, a 

itinerariului sinuos, dictat de o logică a comodităţii şi neexpunerii. S-ar putea interpreta, 

reluând o ipoteză a lui Tudor Vianu referitoare la Luceafărul eminescian, cele două personaje 

lirice (emirul şi drumeţul pocit) ca două roluri ale poetului însuşi, ce se închipuie pe sine în 

dublă ipostază: ca ins cu individualitate comună, ce trebuie să-şi asume tribulaţiile cotidiene, 

şi ca individ superior, al cărui destin e legat de un ideal de neatins altfel decât prin sacrificiu şi 

suferinţă. În fapt, cele două personaje lirice încorporează două etici aflate la rândul lor într-o 

relaţie antitetică: etica omului superior (simbolizată de “calea cea dreaptă”) ce presupune 

jertfă de sine, abandon al corporalităţii şi al habitudinilor şi etica omului comun (sugerată de 

drumul ocolit) bazată pe compromis şi laşitate existenţială, pe meschinărie şi ipocrizie.  Calea 

dreaptă pe care înaintează emirul are ca dominante simboluri ale focului şi arşiţei, dar şi 

sugestii ale sângelui. Flacăra, împreună cu epitetul “dreaptă”, devin acum  laitmotive ale 

suferinţei şi patimii exacerbate. Imensitatea pustiei, dogoarea copleşitoare, fac din călătoria 

emirului o expresie a dorinţei de libertate, de ieşire din labirintul lumii aievea. Călătoria e 

suprema tentaţie a omului de a-şi tenta şi aprofunda limitele – interioare şi exterioare – de a 

estompa cezura dintre sine şi lume: “În largu-i, pustia, să treacă-l aşteaptă…/ Şi el ‘naintează 

şi calea e dreaptă -/ E dreaptă – tot dreaptă – dar zilele curg,/ Şi foc e în aer, în zori, şi-n 

amurg -/ Şi el ‘naintează, dar zilele curg.// Nici urmă de ierburi, nici pomi, nici izvoare…-/ Şi 

el ‘naintează sub flăcări de soare…/ În ochi o nălucă de sânge – în gât/ Un chin fără margini 

de sete-arzătoare…/ Nesip, şi deasupra, cer roşu – ş-atît -/ Şi toţi ‘naintează sub flăcări de 

soare”. Fascinaţia depărtării, pe care o găsim în versurile lui Macedonski, imprecizia spaţială, 

nostalgia limitelor ce nu se dau înfrânte şi glisarea contururilor apropie călătoria de simbolica 

fluctuantă a visului, fapt ce conferă o şi mai mare ambiguitate imaginilor lirice. Călătoria 

emirului are totodată şi funcţia unei katharsis, ce mântuie fiinţa damnată de a nu-şi putea 

păstra locul impus de destin, de a căuta mereu o cale de recuperare a sinelui său adânc.  

Evaziunea în depărtare, magia cetăţii Meka au aşadar un rol mântuitor, sporit de jocul 

perspectivelor spaţiale, în care dinamica distanţelor produce un efect de ambiguitate. Emirul 

călătoreşte aşadar spre un soi de “meta-lume”, o transcendenţă simbolică ce învesteşte propria 

sa fiinţă cu o aură de exemplaritate. În fond, prin călătoria sa iniţiatică, emirul nu face nimic 

altceva decât să se caute neîncetat pe sine, să încerce să-şi regăsească adevărata sa condiţie, 

aceea marcată de însemnele geniului şi ale exemplarităţii. Cetatea Meka e aşadar un miraj al 

închipuirii fastuoase a emirului, o iluzie a sufletului său însetat de ideal: “Rămâne nălucă, dar 

tot o zăreşte/ Cu porţi de topaze, cu turnuri de-argint,/ Şi tot către ele s-ajungă zoreşte,/ Cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



130 

 

toate că ştie prea bine că-l mint/ Şi porţi de topaze, şi turnuri de-argint.// Rămâne nălucă în 

zarea pustiei/ Regina trufaşă, regina magiei,/ Frumoasa lui Meka – tot visul ţintit (…)”. 

Moartea emirului “sub jarul pustiei” reprezintă sacrificiul suprem al celui ce şi-a dedicat viaţa 

unui ideal de neatins altfel decât prin renunţare şi prin apelul la drumul drept.  Dacă drumeţul 

pocit trece pragul Mekăi pământeşti, emirul accede la condiţia – simbolic superioară – a 

Mekăi celeste, echivalenţă sugestivă a idealului estetic superior. O dată cu moartea emirului, 

se revine la imaginea iniţială a odăii triste şi reci, la spaţiul exterior neprielnic. De altfel, 

poetul pune în opoziţie lumea aievea şi lumea imaginată cu concursul inspiraţiei şi prin 

reliefarea a două dominante termice: frigul – ce desemnează realul inacceptabil şi căldura – ce 

pune în evidenţă forţa fanteziei de a crea lumi ficţionale, de a transpune concretul în 

transfigurare simbolică: “Şi moare emirul sub jarul pustiei -/ Şi focu-n odaie se stinge şi el,/ 

Iar lupii tot urlă pe-ntinsul câmpiei,/ Şi frigul se face un brici de oţel…/ Dar luna cea rece, ş-

acea duşmănie/ De lupi care urlă, - ş’acea sărăcie/ Ce-alunecă zilnic spre ultima treaptă,/ Sunt 

toate pustia din calea cea dreaptă,/ Ş-acea izolare, ş-acea dezolare,/ Sunt Meka cerească, sunt 

Meka cea mare…-// Murit-a emirul sub jarul pustiei”. Drumul emirului poate fi, cum arată 

Ioana Em. Petrescu un fel de “eufemizare a «pustiei» interioare”, dar şi expresia impulsului de 

dez-mărginire ce animă gesturile eroului liric, inadaptat prin definiţie, inapt pentru 

compromis, supus doar imperativelor propriului ideal estetic. Un cu totul alt Macedonski 

decât cel din Noaptea de decemvrie ni se arată în ciclul Rondelurilor. Rondelul e, cum se ştie, 

o poezie cu formă fixă structurată pe treisprezece versuri de opt-zece silabe, grupate în trei 

catrene şi un vers independent. În rondeluri, primele două versuri sunt identice cu versurile 7 

şi 8, iar versul independent e identic cu primul vers. Versificaţia e fundamentată pe două rime. 

Primele două versuri, în care e sintetizat motivul liric, sunt reluate, astfel, ca refren, mai întâi 

la mijlocul, iar apoi la sfârşitul poemului. În ultimul volum, publicat postum (Poema 

rondelurilor), Macedonski se dovedeşte un poet ce-şi constrânge simţurile şi afectivitatea la 

rigorile formei fixe, un poet al neliniştilor estompate şi al durerii trăite în peniţa cu caligrafie 

reţinută a artei pure. Nu mai găsim în aceste versuri impecabile ca formă, cu imagini turnate 

în tipare fixe, afecte învolburate romantic, exaltări ce trădează antinomii ireconciliabile ori 

aspiraţii nedomolite spre infinit. Toate aceste trăsături ale unui suflet romantic se resorb într-

un vers cu contururi calme, cu expresivitate dozată în imagini ale miniaturalului şi graţiosului. 

 

Paradoxurile imaginarului liric 

O probă suficient de elocventă a unui astfel de lirism impregnat de calofilie şi marcat 

de inervaţii ale livrescului e cunoscuta poezie Rondelul cupei de Murano. Am putea vedea în 

această creaţie expresia laturii parnasiene a creaţiei lui Macedonski, prin înclinaţia 

predominantă spre picturalitate, prin cultul formei desăvârşite, prin transparenţa versurilor, cu 

tăietură precisă şi, totodată, somptuoasă, sau, la nivelul inspiraţiei, prin predilecţia pentru 

peisajul exotic, pentru o lirică a depărtărilor ce transformă mirajul în obsesie. Poetul mizează, 

în rondelul său, pe nuanţa captată cu minuţie de simţurile sale rafinate, pe stările de spirit 

impersonale, pe afectul abstras în imaginea de o limpezime deosebită. De altminteri, vocea 

poetului e purificată de orice trăire subiectivă, descripţia delicată obiectivează viziunea până 

la a-i da aspectul unei stampe din care tresăririle afective sau cutremurul lăuntric sunt aproape 

cu totul absente. “Cupa de Murano” expune, în fond, un simbol al artei “pure”, lipsită de 

contact cu realitatea contingentă, a artei ce-şi extrage sensurile şi finalităţile din chiar propria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



131 

 

alcătuire, dar şi din “avântul deplin” al lumii aşezat în chenarul imaginaţiei ce transcende 

realitatea de toate zilele. O astfel de artă nu “spune”, nu enunţă adevărurile în mod apodictic, 

nu demonstrează, cât, mai curând, recurge la sugestie, la expresia minimală, la imponderabilul 

şoaptei pentru a revela dimensiunile ascunse ale existenţei, sensul ei profund, “încăpător”, ca 

şi îndreptăţirile originare ale fiinţei umane. Într-un astfel de vas, cu străluciri ale desăvârşirii 

şi cu incrustaţii de mister şi de fabulos (“O-ntind grifonii ce-o susţin”) se regăsesc aromele 

nemuririi şi reflexele depărtărilor. Aproapele şi departele se află îngemănate în limpezimea 

miniaturală a cupei, ca într-un soi de conciliere a contrariilor, în timp ce imaterialitatea pare a 

fi calitatea esenţială a acestui obiect ce-şi pierde orice finalitate practică, pentru a-şi asuma 

doar o dimensiune a spiritualităţii şi artei (“Nu e de aur: e de raze”). “Schinteierea de topaze” 

a vinului şi spumegarea talazelor se regăsesc deopotrivă în alchimia discretă a versului 

macedonskian, vers cu reflexe schimbătoare şi cu dinamică reţinută, caracterizat de un flux şi 

un reflux al imaginarului, când tentat de spaţii infinite ori măcar nedefinite, când atras de 

mirajul apropierii, de miniatural, de nedefinitul nuanţei prinsă în filigranul imaginii poetice, 

ori în volutele metaforei rafinate. “Arta pură, fără fraze” semnifică un crez estetic şi, totodată, 

o redimensionare a poeticii macedonskiene, reconstruită în funcţie de o nouă concepţie 

estetică. O concepţie estetică ce renunţă la retorismul romantic pentru a se dedica limpezimii 

şi infinitezimalului, nuanţei sufleteşti şi imaginii de picturalitate. Imaginaţia însăşi e restrânsă, 

pusă să transcrie cu delicateţe obiecte rare, să caligrafieze o sensibilitate a suavităţii şi reveriei 

fundamentate artistic: “E arta pură, fără fraze,/ E cerul tot de soare plin./ Talaze largi, după 

talaze,/ E sufletescu-adânc deplin,/ Nu e de aur: e de raze”. 

Fără a refuza freamătul existenţei ori vitalismul, poetul le încadrează în chenarul 

purificator al artei, propunându-ne un model de a trăi şi de a scrie de origine şi de esenţă 

parnasiană. Rigoarea formală, pasiunea detaliului circumscris cu minuţie artizană, devoţiunea 

picturală în faţa formelor lumii, cultivarea miniaturalului ca valoare exorcizantă a existenţei, 

cultul exotismului şi a mirajului depărtării fac din rondelul lui Macedonski o adevărată 

bijuterie poetică. Un rondel în care afectele par să aibă o pondere mult mai însemnată e 

Rondelul rozelor ce mor. Aici aspectul decorativ este lăsat oarecum în umbră, eul liric 

expunându-şi cu mai multă pregnanţă metaforică şi expresivă trăirile, mai acute ori mai 

delicate. Sentimentul dominant al poemului e acela al stingerii inexorabile, al destrămării 

fiinţei în faţa timpului necruţător. Există, în ţesătura poeziei lui Macedonski un amestec 

semnificativ de frumuseţe şi de tulburătoare agonie; de parcă în filigranul expresiv al rozelor, 

în trecătoarea lor somptuozitate s-ar întrevedea chiar fiorul sfârşitului, lenta lor trecere, 

chemările de dispariţie ce le surpă fiinţa adâncă. Atras de mirajul florilor, precum Anghel, 

Macedonski pune faţă în faţă două realităţi: una exterioară, ţinând de un anume decor 

(“grădini”) şi una lăuntrică. Sentimentul atât de tulburător al precarităţii, traducând în 

modulaţie modernă cunoscutul topos al lui ubi sunt, este translat, aşadar dinspre exterioritatea 

realului spre interioritate, spre universul de senzaţii, de trăiri şi de stări sufleteşti al unui eu 

liric ce-şi presimte la rându-i structura perisabilă. Stingerea nu este însă una brutală, o 

cutremurare stihinică a naturii, ci, mai curând, e de ordinul delicateţii, al suavului. Nu e atât o 

ruptură ori un rapt, ca în lirica argheziană, cât o trecere uşoară de la fiinţă la nefiinţă, o 

descompunere nefiresc de domoală. Ca şi cum moartea s-ar insinua din chiar elementul vital, 

iar boala ar adăsta în corpul în aparenţă sănătos, dezagregându-l şi măcinându-l într-un ritm 

de o lentoare nu mai puţin copleşitoare însă (“E vremea rozelor ce mor,/ Mor în grădini, şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



132 

 

mor şi-n mine -/ Ş-au fost atât de viaţă pline,/ Şi azi se sting aşa uşor”). Nu se poate însă nega 

un fel de artificializare a senzaţiei de jale, de tristeţe ce cuprinde întreaga natură. Sentimentul 

sfârşitului e, oarecum, exorcizat prin transcriere în expresie poetică, e ridicat la statura 

frumosului, şi capătă, astfel, irizaţii ale decorativului. De aceea, poate, senzaţia transmisă 

cititorului nu e una de sfâşiere lăuntrică, de angoasă existenţială, de derută ontologică. Există 

aici o impresie de melancolie difuză în faţa legii inexorabile a stingerii, impresie întărită şi de 

unele cuvinte ce evocă un univers eterat, sugestiv, conturat în nuanţe imponderabile mai 

degrabă decât în culori brute (“fior”, “jale”, “suspine”, “duioase”).  Predominante sunt, în 

acest rondel, imaginile vizuale, transpuse într-o dinamică a lentorii şi a nuanţei, după cum 

poate fi regăsit aici şi principiul corespondenţelor dintre elemente ale naturii dintre cele mai 

disparate ce sunt legate între ele prin mii de fire nevăzute. Obiecte ale lumii reale şi stări 

sufleteşti dintre cele mai diverse comunică şi-şi răspund într-un univers în care legea 

analogiilor şi a sinesteziilor funcţionează în mod efectiv. Stingerea e deopotrivă în lumea 

rozelor, dar şi în sufletul poetului, amurgul lumii corespunde unei progresive şi line degradări 

a eului. Eul şi lumea, supuşi legii ineludabile a destrămării sunt ilustrarea aceluiaşi destin al 

suferinţei şi agoniei universale: “În tot se simte un fior/ O jale e în orişicine./ E vremea 

rozelor ce mor -/ Mor în grădini, şi mor şi-n mine”. 

Stilistic vorbind, Rondelul rozelor ce mor e caracterizat de un anume dinamism al 

vizualităţii, dat de frecvenţa foarte sugestivă a verbului, element gramatical prin definiţie 

motoriu (“mor”, “au fost”, “se sting”, “se simte”, “curg”, “vine”, “îşi pleacă”). Toate aceste 

verbe sugerează, fără îndoială, ideea de curgere, de trecere, de evanescenţă a unui univers 

heraclitean, în care identitatea lucrurilor e greu de fixat iar tiparul fragil al fiinţelor se 

degradează progresiv. Nimic nu durează în această lume, nimic nu capătă formă, totul se 

dezagregă sub forţa tiranică a timpului. Epitetele, ce dau relief imaginilor poetice, sunt mai 

curând abstracte (“întristător”, “marea”, “uşor”), fapt ce imprimă de asemenea versurilor 

tonalitatea difuză, capacitatea de sugestie, ori de revelare a unor stări sufleteşti vagi, 

nedefinite. Un spor de pregnanţă a senzaţiei agonice aflăm în ultimele versuri, în care tendinţa 

de hiperbolizare e mai accentuată, iar tăietura imaginilor lirice capătă un relief mult mai 

apăsat: “Pe sub amurgu-ntristător/ Curg vălmăşaguri de suspine,/ Şi-n marea noapte care vine/ 

Duioase-şi pleacă fruntea lor… -/ E vremea rozelor ce mor”. Ilustrativ pentru ultima perioadă 

a creaţiei autorului, Rondelul rozelor ce mor conţine atât elemente simboliste, cât şi procedee 

parnasiene, într-o sinteză edificatoare pentru sensibilitatea poetică a lui Alexandru 

Macedonski. Darul lui Macedonski de a preface în poezie tot ce atinge pana sa se străvede şi 

în Rondelul rozei din Cişmegi, creaţie în care sunt vizibile toate trăsăturile liricii sale din 

ultima perioadă de creaţie: gustul pentru somptuozitate şi livresc, cultivarea formei în ea 

însăşi, frecventarea procedeului corespondenţelor, reveria îndelungă în faţa naturii privită ca 

obiect estetic etc. Poezia face parte din volumul Poema rondelurilor din 1927 şi impune în 

primul rând prin muzicalitatea sa, grea de sunete aproape oculte (pembe, orgie etc.) dar şi prin 

revelarea sinesteziei ca normă a percepţiei universului. Tabloul rozelor e întrevăzut ca o 

dezlănţuire de culori dintre cele mai pasionale, într-o lume labirintică, absconsă, 

nedeterminată (“oriunde”) ce nu se lasă descifrată decât în regimul purificator al artei ori al 

visului cu contururi fluctuante, greu de prins în tipar raţionalizant: “De flăcări, de aur, pembé, 

argintate,/ Nebună orgie de roze oriunde,/ De bolţi agăţate, pe ziduri urcate,/ Şi printre 

frunzişuri de pomi ce le-ascunde”. În strofa a doua sinestezia capătă o încărcătură livrescă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



133 

 

Expresivitatea cromatică a rozelor pare să aibă ponderea semantică a unor “ritmuri persane”, 

nuanţelor le corespund sunete de inefabilă desfăşurare melodică, culoarea se însoţeşte de 

impresia de dinamism, tot mai accentuată. Toate acestea pentru a spori senzaţia de risipă a 

culorilor, miresmelor şi sunetelor pe care ne-o oferă spectacolul acesta orgiastic al rozelor ce-

şi destramă fiinţa în nenumărate reflexe cromatice. E ca în lirica de sursă barocă, în care 

strălucirea, efectul spectacular, carnavalescul imagistic nu sunt nimic altceva decât o 

prefigurare a sfârşitului, o abia presimţită senzaţie a agoniei ce cuprinde firea (“Pe ritmuri 

persane în strofe-aşezate,/ Melodic, coloarea, coloarei răspunde…/ De flăcări, de aur, pembé, 

argintate,/ Nebună orgie de roze oriunde”). Strofa finală transpune spectacolul natural în 

undele lipsite de consistenţă ale visului, alternând imaginea aşa-zicând reală cu cea ipotetică. 

Între visul utopic şi aşezarea sa în real stă “magul grădinei uitate”, cel ce a imaginat întreagă 

această feerie de culori, sunete şi ritmuri, toată această risipă de armonii din cele mai variate 

domenii ale senzaţiilor: “Un neamţ a fost magul grădinei uitate./ Răpit fu de visul cu tainice 

unde,/ Şi dându-le viaţă ce-n suflet pătrunde,/ Lăsatu-le-a-n urmă, în roze-nchegate,/ De 

flăcări, de aur, pembé, argintate”. Impresia de dinamism, de accelerare a ritmului e dată şi de 

determinările multiple ale imaginilor (“De flăcări, de aur, pembé, argintate”), dar şi de 

procedeul hiperbolizării la care poetul apelează adesea (“Nebună orgie”). Rondelul rozei din 

Cişmegi e încă o expresie a naturii transpusă în grilă estetizantă de primul nostru poet 

modernist. 

Pe balta clară, apărută în volumul Excelsior (1895) e o  poezie a chemărilor spre 

depărtări exotice, a rătăcirii în imaginar şi a unui peisaj ambiguu, în care teluricul şi acvaticul 

se împletesc până la indistincţie. “Domeniul simţurilor” (Tudor Vianu) e asimilabil aici cu o 

poetică a matinalului, transcrisă în versuri de o transparenţă indiscutabilă. Între cadrul exterior 

şi cel interior corespondenţele sunt multiple, după cum senzaţiile capătă irizări abia 

intelectualizate. Dacă amurgul e momentul zilei ce favorizează suspendarea timpului real şi 

intruziunea unui element cvasifantastic, momentul auroral, matinalitatea e un timp al 

expansiunii vitaliste şi al prospeţimii de a trăi, un timp al suavităţii şi al desenului delicat al 

lucrurilor şi fiinţelor. Claritate, neprihană, acuitate a simţurilor, promisiune a înaltului şi 

departelui – toate acestea se  regăsesc din plin în poezia lui Macedonski. Pe de altă parte, se 

poate vorbi, şi în această creaţie, de un fel de substituire a realului cu artisticul, ori măcar de o 

estetizare a realităţii, prin recursul la evocarea uşor mitizantă, dar şi prin apelul la resursele 

imaginative ale visului, prin care e transcrisă halucinanta reînviere a naturii. Evaziunea spre 

tărâmuri îndepărtate pe care ne-o sugerează “barca molatică”, magia depărtării creează parcă 

o lume deposedată de repere, în care subzistă doar iluzia spaţiului, un spaţiu “atopic”, precum 

acela instaurat în oglindă sau în vis. Teatralitatea uşor mistificatoare a cuvântului evocator 

(“albeţi neprihănite”, “visul ce şoptea”, “crinii suavi”, “balta clară”), narcisismul versului 

contras în ceremonial şi magia senzitivă – toate acestea contribuie la impresia unui pelerinaj 

în imaginarul depărtării, dilatând dimensiunile spaţiale şi temporale şi transferând datele 

realităţii într-un decor de spectacol interior, purificator şi extatic. Stau mărturie, pentru toate 

aceste remarci, versurile finale, în care predilecţiei pentru acvatic, pentru evanescenţa şi 

metamorfoza apei – ca figură a imaginarului – îi corespunde şi o revelare a interiorităţii, a 

unei identităţi ce-şi află sensurile din îngemănarea trecutului şi a prezentului fiinţei.  

Acest paralelism exterioritate/ interioritate, această punere în oglindă a lăuntrului şi a 

lumii ar putea rezuma poezia la cele două versuri: cel iniţial şi cel final, versuri între care se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



134 

 

dezvoltă o întreagă poetică a evaziunii şi a departelui: “Pe balta clară barca molatică plutea” şi 

“Oh! Sufletul – curatul argint de-odinioară”. Între aceste două enunţuri lirice paralelismul este 

cât se poate de evident, versurile expunând, în fond, sufletul poetului oscilând între valorile 

propriei interiorităţi şi realitatea dinafară, uşor mitizată şi aceasta. Poezia Pe balta clară 

mărturiseşte încă o dată înclinaţia lui Macedonski spre reverie şi spre vis ca spaţiu fluid al 

unei realităţi simbolice, arhetipale. Imaginile genezice şi cele ce transpun liric mirajul 

depărtării nu fac altceva decât să întărească ipoteza unui poet artist, ce-şi făureşte viziunile nu 

atât din plasma lumii concrete, cât din resursele imaginarului mântuitor. 

Romantic şi simbolist în acelaşi timp, poetul îşi trădează şi aici temperamentul supus 

unor porniri antinomice, greu de rezolvat ori de conciliat; avântul spre ideal şi dezamăgirea în 

faţa unei realităţi neconvenabile, de o banală convenţionalitate, cultul artei autentice, 

necoruptă de compromisuri şi de eroziunea laşităţilor – toate acestea se regăsesc îngemănate 

în textul poemei. 

 

 

Bibliografie critică selectivă 

 

Al. Macedonski interpretat de, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1975; G. Călinescu, Istoria 

literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Minerva, Bucureşti, 1982; Livius 

Ciocârlie, Negru şi alb. De la simbolul romantic la textul modern, Ed. Cartea Românească, 

Bucureşti, 1979; Daniel Dimitriu, Grădinile suspendate. Poezia lui Alexandru Macedonski, 

Ed. Junimea, Iaşi, 1988; Dana Dumitriu, Prefaţă, la volumul Al. Macedonski, Poezii, Ed. 

Minerva, Bucureşti, 1972; Florea Firan (coord.), Comentarii macedonskiene, Ed. Minerva, 

Bucureşti, 1971; E. Lovinescu, Scrieri, I, EPL, Bucureşti, 1969; Nicolae Manolescu, 

Metamorfozele poeziei, Ed. Timpul, Reşiţa, 1996; Nicolae Manolescu, Istoria critică a 

literaturii române, Ed. Paralela 45, Piteşti, 2008; Adrian Marino, Opera lui Alexandru 

Macedonski, EPL, Bucureşti, 1967; Adrian Marino, Viaţa lui Alexandru Macedonski, EPL, 

Bucureşti, 1966; Dumitru Micu, Modernismul românesc, vol. I, Ed. Minerva, Bucureşti, 

1984; I. Negoiţescu, Istoria literaturii române, Ed. Minerva, Bucureşti, 1991; Perpessicius, 

Lecturi intermitente, Ed. Dacia, Cluj, 1971; Al. Piru, Varia, I- II, Ed. Eminescu, 1972-1973; 

Elena Tacciu, Mitologie romantică, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1973; Laurenţiu Ulici, 

Recurs, Ed. Cartea Românească, 1971; Laurenţiu Ulici, in „Romania literară”, nr. 27, 1975; 

Tudor Vianu, Opere, vol. 2, Ed. Minerva, Bucureşti, 1972; Mircea Zaciu, Glose, Ed. Dacia, 

Cluj, 1970; Mihai Zamfir, Proza poetică românească în secolul al XlX-lea, Ed. Minerva, 

Bucureşti, 1971. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:07 UTC)
BDD-A23357 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

